
 
 

หน้า 45 
 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 
Vol. 2 No.3 September – December 2020 

 
พระสงฆ์กับการเมืองไทย* 

Buddhist monks and Thai politics 
 

ประคอง มาโต, พระครูอทุิศธรรมพินัย (ประดน ปริปุณฺโณ) 
Prakong Mato, Phrakhru uthis thamaphinạy (Pradon paripunno) 

 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: prakong_99@hotmail.com 

----------------------------------------------------------------------------------------- 

 
บทคัดย่อ 

เนื้อหานี้มีจุดท่ีจะน าเสนอ ไขประเด็นให้กับผู้ ท่ีได้ศึกษาและค้นคว้า ว่า
พระสงฆ์ท่ีมีข้อห้ามหรือข้อบังคับท่ีเรียกว่า วินัยบัญญัติ เป็นข้อบัญญัติท่ีองค์สมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ให้ไว้ว่า  พระสงฆ์สามารถยุ่งเก่ียวกับการเมืองได้หรือไม่เพราะ
อะไร จากค้นคว้า ในพระวินัยบัญญัติไม่มีข้อห้ามพระสงฆ์ยุ่งเก่ียวกับการเมืองหรือลง
เล่นการเมืองแต่อย่างใด มีเพียงแต่กฎหมายคณะสงฆ์หรือเรียกอีกอย่างว่ากฎมหาเถร
สมาคมได้ก าหนดห้ามพระสงฆ์เก่ียวข้องกับการเมือง แต่พระสงฆ์เป็นท่ีเลื่อมใส  
ศรัทธา จึงท าให้พระสงฆ์ไม่เหมาะสมกับการท่ีจะเล่นการเมือง  หรือยุ่งกับการเมือง  
แต่เป็นผู้อยู่เหนือการเมือง ควรจะเป็นผู้ท่ีให้แนะน าและเป็นผู้ท่ีให้ค าปรึกษาทางการ
เมือง 
ค าส าคัญ: พระสงฆ์; การเมืองไทย 

 

Abstract 
This content has a point to present Solve issues for those who 

have studied and researched. That monks who have prohibitions or 
regulations, called disciplinary law, are provisions that the Lord Buddha has 

                                                           
*Received September 30, 2020; Revised October 6, 2020; Accepted October 25, 2020 



 
 

หน้า 46 
 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 
Vol. 2 No.3 September – December 2020 

 
said that monks can interfere with politics or not because of what has been 
done in the research of the law Regarding politics or playing in politics in 
any way Only the Sangha Law, also known as the Sangha Law, prohibits 
monks from associating with politics. But the monks are faithful, therefore 
the monks are not suitable for playing politics Or busy with politics But 
being above politics Should be those who give advice and those who give 
political advice. 
Keywords: Monks; Thai politics 
 

บทน า 
สถานท่ีแห่งใดมีสังคมสถานท่ีนั่นมีกฎหมายกฎหมายเกิดขึ้นพร้อมๆ กับการ

เกิดขึ้นมาของสังคมนั้น ๆ กฎหมายนั้นถือเป็นระบบท่ีใช้ควบคุมสังคม เนื่องจากมนุษย์
เป็นสัตว์สังคมท่ีต้องอยู่ร่วมกัน เพราะเหตุนี้กฎหมายจึงหมายถึง กฎข้อบังคับของรัฐ
หรือประเทศ ท่ีใช้บังคับความประพฤติของคนในสังคม อันเกี่ยวด้วยเรื่องความสัมพันธ์
ระหว่างกัน ถ้าใครฝ่าฝืนหรือไม่ประพฤติปฏิบัติตามก็จะต้องมีความผิดและบทท่ีจะถูก
ลงโทษ กฎหมายจึงอยู่ในล าดับเดียวกับศาสนาและจรรยา คือ เป็นปรากฏการณ์ทาง
ชุมชนสังคม ท่ีรวมกลุ่มกัน เพื่อให้สังคมสงบสันติสุข 

พระพุทธศาสนามีพระธรรมค าสั่งสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า  
ซึ่งมีศีล วินัย ดูเหมือนกับกฎหมายบ้านเมือง แต่ในความเป็นจริงแล้วศีลเป็นกฎระเบียบ
ข้อบังคับให้พระภิกษุและอุบาสกอุบาสิกาประพฤติปฏิบัติตาม แต่ศีลหรือวินัยไม่ได้
เหมือนหรือมีลักษณะเดียวกับกฎหมาย หากผู้ละเมิดฝ่าฝืนจะต้องได้รับโทษทัณฑ์ ส่วน
ศีลหรือพระวินัยพระพุทธเจ้าทรงบัญญัติเพื่อให้ประพฤติปฏิบัติ เพื่อน าตนและสังคม
ไปสู่ความเจริญ ไปสู่ความสุข ผลหรือโทษมีอยู่ในตัวเป็นการเฉพาะ หากใครละเมิดก็
จะได้รับผล คือ วิบากกรรม ท่ีจะต้องชดใช้ในปัจจุบันและอนาคตอย่างแน่นอน ฉะนั้น
ศีลธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นกฎหรือข้อท่ีควรประพฤติงดเว้น และปฏิบั ติเพื่อ
เป็นไปในทางเจริญ 

จะเห็นได้ว่า พระวินัยของพระพุทธศาสนาจึงเป็นรากฐาน การเกิดวัฒนธรรม 
จารีตประเพณี แล้วได้ถูกพัฒนาการมาเป็นกฎหมายออกมาบังคับใช้สังคม ท่ีเห็นผล



 
 

หน้า 47 
 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 
Vol. 2 No.3 September – December 2020 

 
เชิงประจักษ์ก าหนดบทลงโทษให้เห็นทันใดแต่พระวินัยให้เห็นผลก็ต่อเมื่อเจ้าตัวส านึก
ผิดในสิ่งที่ท า ลงโทษให้ส านึกในความดีให้ใส่ใจปิดทางอบาย 

 

การแสดงออกทางการเมืองของพระสงฆ์ผิดพระธรรมวินัยหรือไม่ 
พระวินัยท่ีเก่ียวข้องกับการเมืองข้างต้นนั้น จะเห็นได้ว่า ไม่ทรงประสงค์จะให้

พระภิกษุไปยุ่งเก่ียวกับศึกสงครามซึ่งเป็นเร่ืองของบ้านเมือง หรือผู้ปกครองบ้านเมือง
จะท าการต่อสู้ป้องกันดินแดนของตนหรือการขยายเขตพระราชอ านาจออกไปยัง
ดินแดนต่างๆ ซึ่งการดังกล่าวต้องมีการรบราฆ่าฟันกันตามปกติวิสัยของการสงคราม 
แต่ไม่ใช่ปกติวิสัยของสมณะท่ีจะไปร่วมยินดีกับการดังกล่าวด้วย  

ความเก่ียวข้องทางการเมืองท่ีเราต้องการศึกษา ไม่ได้มีลักษณะของการไปดู
ก าลังพล การไปพักอยู่ในกองทัพ หรือการไปดูการซ้อมรบ แต่เราก าลังหมายถึงการ
แสดงความคิดเห็นทางการเมือง การออกไปร่วมชุมนุมของพระสงฆ์ การออกไปร่วม
ชุมนุมกับฆราวาส เพื่อเรียกร้องบางสิ่งบางอย่างจากรัฐ ซึ่งเมื่อตรวจดูข้อห้ามในพระ
วินัยก็จะพบว่า ไม่มีข้อห้ามการแสดงออกทางการเมืองในลักษณะดังกล่าวข้างต้น 

ในเบื้องต้นก็พอจะสรุปได้ว่า พระวินัยห้ามการไปยุ่งเก่ียวกับกองทัพ การศึก
สงคราม แต่ไม่ได้ห้ามการแสดงออกทางการเมืองในลักษณะอื่นๆ เช่น การแสดงความ
คิดเห็น หรือการชุมนุม สิ่งท่ีพระพุทธเจ้าไม่ได้ห้ามไว้นี้ ก่อนจะปฏิบัติควรจะพิจารณา
โดยใช้หลักพระธรรมวินัยดังนี้ 

1. วัตถุประสงค์ในการบัญญัติวินัย 10 ประการ ซึ่งมีใจความส าคัญท่ีเก่ียวกับ
ประเด็นนี้ คือเพื่อความเรียบร้อยดีงามของคณะสงฆ์ เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนท่ียัง
ไม่เลื่อมใส เพื่อความเลื่อมใสยิ่งขึ้นของชุมชนท่ีเลื่อมใสแล้ว (วิ.มหา. 1/20/37.) และ
ในอีกสูตรหนึ่งอธิบายว่า สิ่งใดไม่ได้ทรงห้ามไว้ว่าไม่ควร แต่เข้ากันได้กับสิ่งท่ีไม่ควร
และขัดกับสิ่งที่ควร สิ่งนั้นไม่ควร แต่สิ่งใดไม่ได้ทรงภาพไว้ว่าไม่ควร แต่เข้ากันได้กับสิ่ง
ท่ีควรและขัดกับสิ่งที่ไม่ควร สิ่งนั้นควร (5/92/131) 

2. หลักมหาปเทส 4 ซึ่งมีใจความส าคัญที่เก่ียวข้องว่า การอ้างพุทธพจน์ การ
อ้างสงฆ์ การอ้างพระเถระจ านวนมาก และการอ้างพระเถระรูปหนึ่งขึ้นว่า ค าพูดนี้
ได้มาจากแหล่งดังกล่าวก็ไม่ควรยืนยันหรือปฏิเสธทันทีแต่ควรตรวจสอบกับพระธรรม
และพระวินัยดูก่อนแล้วจึงเชื่อถือและปฏิบัติตามได้ (ที.ม. 10/113-116/144) 



 
 

หน้า 48 
 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 
Vol. 2 No.3 September – December 2020 

 
3. หลักตัดสินพระธรรมวินัย 8 ประการ ซึ่งมีใจความว่า ธรรมเหล่าใดเป็นไป

เพื่อความคลายก าหนัด ความหมดเคร่ืองผูกรัด ความไม่พอกพูนกิเลส ความมักน้อย 
ความสันโดษ ความสงัด การประกอบความเพียร และความเลี้ยงง่าย ธรรมเหล่านี้
เป็นค าสอนของศาสดา (วิ.จุล. 7/523/331) 

 

กฎมหาเถรสมาคมห้ามพระสงฆ์ยุ่งการเมือง 
มหาเถรสมาคมได้ออกค าสั่งเร่ืองห้ามพระภิกษุสามเณรเก่ียวข้องกับการเมือง 

พ.ศ. 2538 ไว้ในหนังสือแถลงการณ์คณะสงฆ์ เล่ม 83 ตอนท่ี 1 วันท่ี 25 มกราคม 
2538 ว่า (วัดโมลีโลกยาราม, 2562) 

“...ข้อ 4 ห้ามพระภิกษุสามเณรเข้าไปในท่ีชุมนุม หรือในบริเวณสภาเทศบาล 
หรือสภาการเมืองอื่นใด หรือในท่ีชุมนุมทางการเมือง ไม่ว่ากรณีใดๆ 

ข้อ 5 ห้ามพระภิกษุสามเณรท าการใดๆ อันเป็นการสนับสนุนช่วยเหลือ
โดยตรงหรือโดยอ้อมแก่การหาเสียง เพื่อการเลือกตั้งสมาชิกสภาผู้แทนราษฎร หรือ
สภาเทศบาลหรือสภาการเมืองอื่นใดแก่บุคคลหรือคณะบุคคลใดๆ 

ข้อ 6 ห้ามพระภิกษุสามเณรร่วมชุมนุมในการเรียกร้องสิทธิของบุคคลหรือ
คณะบุคคลใดๆ 

ข้อ 7 ห้ามพระภิกษุสามเณรร่วมอภิปรายหรือบรรยายเร่ืองเก่ียวกับการเมือง
ซึ่งจัดตั้งขึ้นท้ังในวัดและนอกวัด 

ข้อ 8 ให้พระสังฆาธิการตั้งแต่เจ้าอาวาสขึ้นไป ผู้มีอ านาจหน้าท่ีในการ
ปกครองชี้แจงแนะน าผู้อยู่ใน ปกครองของตนให้ทราบค าสั่งมหาเถรสมาคมนี้ และ
กวดขันอย่าให้มีการฝ่าฝืนละเมิด 

ข้อ 9 พระภิกษุสามเณรรูปใดฝ่าฝืนละเมิดค าสั่งมหาเถรสมาคมนี้ ให้พระ
สังฆาธิการผู้ปกครองใกล้ชิดด าเนินการตามอ านาจหน้าท่ีของตน 

ถ้าความผิดเกิดขึ้นนอกเขตสังกัด ให้เจ้าคณะเจ้าของเขตท่ีความผิดเกิดขึ้นว่า
กล่าวตักเตือนแล้วแจ้งให้พระสังฆาธิการผู้ปกครองใกล้ชิดด าเนินการ 

มหาเถรสมาคมได้แสดงเหตุผลของการห้ามพระภิกษุสามเณร ท่ีเข้าไป
เกี่ยวข้องกับการเมืองไว้ด้วยท่านชูชาติ สุทธะ ได้แสดงทัศนะและสรุปไว้ ดังนี้ 



 
 

หน้า 49 
 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 
Vol. 2 No.3 September – December 2020 

 
1. การเมืองเป็นหน้าท่ีของฆราวาสผู้มีสิทธิตามกฎหมายโดยเฉพาะ ไม่ใช่

หน้าท่ีของพระภิกษุสามเณรผู้อยู่นอกเหนือการเมือง จึงไม่มีสิทธิลงคะแนนเลือกตั้ง ไม่
มีสิทธิสมัครรับเลือกตั้ง แม้ผู้ได้รับเลือกเป็นสมาชิกสภาผู้แทนราษฎรแล้ว หากบวชเป็น
พระภิกษุสามเณรในพระพุทธศาสนา ก็ขาดจากสมาชิกภาพแห่งสภาผู้แทนราษฎรทันที 

2. การท่ีพระภิกษุสามเณรเข้าไปเก่ียวข้อง หรือช่วยสนับสนุนการเลือกตั้ง
บุคคลใดๆ เพื่อเป็นสมาชิกสภาผู้แทนราษฎรหรือสภาเทศบาลเป็นต้น ย่อมเป็นการ
ประพฤติผิดวิสัยของสมณะ (ผู้สงบ) บรรพชิต (ผู้เว้นกิจกรรมอันเศร้าหมอง) น าความ
เสื่อมเสียมาสู่ตนเองและหมู่คณะตลอดถึงพระศาสนา เป็นท่ีติเตียนของสาธุชนท้ังใน
และนอกพระศาสนา เพราะสมณะและบรรพชิตสมควรวางตนเป็นกลาง ท าจิตให้
กว้างขวาง ด้วยเมตตาท่ัวไปแก่ชนทั้งปวงผู้ท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาโดยไม่เลือกหน้า 

3. ในต าแหน่งท่ีมีผู้แข่งขันช่วงชิงกันมากคน พระภิกษุสามเณรเข้าช่วยให้ผู้ใด
ได้ ย่อมเป็นท่ีพอใจของผู้นั้น แต่ผู้ท่ีไม่ได้อีกเป็นจ านวนมากกับพวกพ้องย่อมไม่พอใจ 
เสื่อมคลายความเคารพนับถือ 

4. ความเป็นอยู่ของพระสงฆ์และความด ารงอยู่ของพระศาสนา ขึ้นอยู่กับ
ความเคารพนับถือของประชาชน พระภิกษุสามเณรจึงควรท าตนให้เป็นท่ีเคารพนับถือ
ของประชาชนท่ัวไป ไม่ควรท าตนเป็นพวกเป็นฝ่ายของผู้ใดผู้หนึ่ง ซึ่งจะท าให้ชน
ท้ังหลายเห็นว่าไม่ตั้งอยู่ในธรรม เกิดความเบื่อหน่ายคลายความนับถือและติเตีย 

แต่หากพระสงฆ์ท่านใดไปยุ่งเกี่ยวกับการเมืองแล้ว ความมัวหมองของศีลของ
ข้อวัตรปฏิบัติของท่านก็มักตามมาทันที จะเกิดการแบ่งกลุ่มของประชาชนจะเกิดการชิง
ดีชิงเด่น แก่งแย่งซึ่งกันและกัน ในท่ีสุดอาจน ามาซึ่งการท าลายล้างผลาญกันก็อาจ
เป็นไปได้ 

ดังนั้น พระสงฆ์เป็นผู้บริสุทธิ์ปราศจากความขัดแย้ง หรือการชิงดีชิงเด่น
เหล่านี้  พระท่านจึงต้องอยู่ เหนือการเมือง ไม่ให้ท่านมายุ่งเ ก่ียวกับการเมือง 
พระพุทธเจ้าเองก็ทรงมีความสัมพันธ์กับนักการเมือง แต่พระองค์ทรงมีฐานะอยู่เหนือ
การเมือง มีความเป็นกลางทางการเมือง ทรงเข้าไปเก่ียวข้องในฐานะการให้ค าปรึกษา
แนะน าเพื่อให้การปกครองสมบูรณ์ยิ่งขึ้น สามารถอ านวยประโยชน์ให้กับประชาชน
ได้มากขึ้น (พระมหาธรรมรัต อริยธมฺโม, 2542) 

 



 
 

หน้า 50 
 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 
Vol. 2 No.3 September – December 2020 

 
สรุป  

หากจะกล่าวถึงว่า พระสงฆ์สามเณรยุ่งเก่ียวกับการเมืองได้หรือไม่นั้น เป็น
ข้อสรุปได้ยากพอสมควรเพราะในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าก็ปฏิบัติและแสดงออกทาง
การเมือง ท่ีปรากฏให้เห็นพอสมควร ในฐานะผู้ประกาศความสงบสันติแก่มวลชน และ
บัญญัติพระวินัยให้แก่พระภิกษุ ไม่เข้าไปยุ่งเกี่ยวโดยตรง แต่ให้เข้าไปเพื่อเป็นตัวกลาง
ให้ลด ละ เลิก ความขัดแย้งท่ีมีต่อกัน และสร้างความปรองดองสมานสุขต่อกัน วาง
ตนเป็นสัญลักษณ์แห่งความดีงาม ก่อให้เกิดความสุขต่อส่วนรวม พระพุทธเจ้าได้วาง
โทษอย่างเบาต่อผู้ฝ่าฝืน แต่ไม่ได้ปรับเป็นอาบัติอย่างหนัก อาจจะเล็งเห็นถึง
ความส าคัญ เพื่อให้เข้าไปลด ละ ความขัดแย้งให้เข้าไปสร้างหลักความดีต่อกัน 
ปรับเปลี่ยนทัศนะให้เห็นผิดเป็นชอบ และชักน าผู้น าให้เห็นทางน าไปสู่ความสงบสันติ 

ต่อมาเมื่อพระพุทธศาสนาล่วงเลยมาถึงการปัจจุบัน ได้มีกลุ่มสาวกและผู้น ารัฐ
เห็นว่า อาจมีพระสงฆ์บางรูปยังไม่เข้าใจบทบาททางการเมือง ตามกาลเวลาท่ี
เปลี่ยนไป มหาเถรสมาคมในฐานะผู้ก ากับดูแลการปกครองพระสงฆ์ จึงได้ออก
กฎระเบียบข้อบังคับมา เพื่อบังคับใช้ให้พระสงฆ์ตระหนักในหน้าท่ีหลักของพระสงฆ์
เอง ส่วนรัฐก็ออกกฎหมายมา เพื่อไม่ให้พระสงฆ์เข้าไปยุ่งเก่ียวกับการเมืองโดยตรง 
เพื่อให้เกิดข้อแตกต่างกับพระสงฆ์ต่างประเทศ ท่ีมีบางรัฐบางพื้นท่ีได้อนุญาตให้
พระสงฆ์เล่นการเมืองเหมือนชาวบ้านแต่ความจริงนั้นขึ้นอยู่กับความเห็นชอบของ
ชาวบ้านว่า พระสงฆ์เล่นการเมืองมีความเหมาะสมหรือไม่ พื้นท่ีการเมืองอยู่ในระดับ
ไหน บ้านเมืองเราส่วนหนึ่งมองว่าให้ท่านมีสิทธิตามหน้าท่ีพลเมือง แต่ให้ท่านวางตัวใน
กรอบธรรมาธิปไตย เพื่อนน าหลักธรรมาธิปไตยไปสู่ชาวบ้าน อีกฝ่ายกลับมองว่า ให้
ท่านอยู่แบบสมณะสารูปไปเลย ไม่ควรลงมายุ่งเก่ียวในเร่ืองของชาวบ้าน ให้ท าหน้าท่ี
หลักก าจัดกิเลสมีเป้าหมายคือพระนิพพาน 

 

ข้อเสนอแนะ  
พระสงฆ์ถือเป็นประชาชนในระบอบประชาธิปไตย จึงมีส่วนร่วมในส่วนท่ีมี

บทบาทและหน้าท่ี เช่น การสร้างศัทธาให้กับการเมือง  และสร้างความสงบสุขให้กับ
การเมือง โดยการสร้างความรู้ความเข้าใจ  และสั่งสอน  แผยแพร่พระพุทธศาสนา
ตามหลักพระธรรมค าสอน  ซึ่งพระธรรมค าสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า



 
 

หน้า 51 
 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 3 กันยายน - ธันวาคม 2563 
Vol. 2 No.3 September – December 2020 

 
ท าให้คนเป็นคนดี  และท าให้สังคมสงบสุขอยู่แล้ว  ถ้าทุกคนในการเมือง ในสังคม 
ด าเนินและปฏิบัติตามหลักธรรมค าสั่งสอนของพระพุทธศาสนา 

 

เอกสารอ้างอิง 
พระมหาธรรมรัต อริยธมฺโม. (2542).  การศึกษาเชิงวิเคราะห์ หลักรัฐศาสตร์ใน

พระไตรปิฎก (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต). นครปฐม: มหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2542. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วัดโมลีโลกยาราม. (2562). ค าสั่งมหาเถรสมาคม เร่ือง ห้ามพระภิกษุสามเณร
เก่ียวข้องกับการเมือง พ.ศ. 2538. สืบค้น 10 กันยายน 2562, จาก 
https://www.watmoli.com/wittaya-one/1594/ 


