
 

 
 

หน้า 14 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

พลวัตความเป็นถิ่นที่ของชุมชนชายแดนไทย – เมียนมา:  
กรณีศึกษาชุมชนเขตนอกเมืองแม่สาย– ท่าขี้เหล็ก* 

THE DYNAMIC LOCALITY OF THAI MYANMAR BORDER COMMUNITIES:  
A CASE STUDY OF RURAL AREA COMMUNITIES  

ON MAESAI – TACHILEIK BORDER 
 

ทิฆัมพร สิงโตมาศ 
Thikumphorn Singtomast 

ศูนย์วิจัยนวัตกรรมสังคมเชิงพ้ืนที่ มหาวิทยาลัยแม่ฟ้าหลวง 
Area-based Social Innovation Research Center (Ab-SIRC), Mae Fah Luang University  

Corresponding Author E-mail: Thikumphorn.sin@mfu.ac.th 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้ศึกษาความเป็นถิ่นที่ผ่านพ้ืนที่ทางสังคม วัฒนธรรม เศรษฐกิจ และ
การเมืองของชนชายแดนที่อาศัยอยู่เขตนอกเมือง อำเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย ประเทศ
ไทย และ จังหวัดท่าขี้เหล็ก ประเทศเมียนมา การศึกษาใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ เก็บ
รวบรวมข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์ การพูดคุยอย่างไม่เป็นทางการ และการสังเกตการณ์อย่าง
มีส่วนร่วม โดยมีแนวคิดความเป็นถิ่นที่เป็นกรอบทำความเข้าใจ  

ผลการศึกษาพบว่า สภาวะแวดล้อมของอาณาบริเวณพรมแดนที่การเคลื่อนย้าย
และปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้คนมากกว่าหนึ่งดินแดน หนึ่งชาติพันธุ์ หนึ่งเชื้อชาติ เกิดขึ้นอย่าง
เข้มข้นมายาวนานได้หล่อหลอมให้ประวัติศาสตร์สังคมและชีวิตของชนชายแดนวางอยู่บน
ความสัมพันธ์แบบข้ามเขตแดนและก่อให้เกิดความเป็นคนท้องถิ่นที่หลากหลายซับซ้อน 
ทั้งนี้ การสร้างความเป็นถิ่นที่แง่หนึ่งคือการธำรงรักษาตัวตนของผู้คนในท้องถิ่นที่หยั่งราก
ลงบนที่ที่ไม่ใช่มาตุภูมิดั้งเดิม ทว่าอีกแง่หนึ่งมีลักษณะเป็นพื้นที่เชิงชาติพันธุ์ที่มีการนับเข้า
และกันออกผู้คนที่อยู่โดยรอบและก่อให้เกิดความเป็นเพื่อนบ้านหรือผู้รุกล้ำ อย่างไรก็ตาม 
ความเป็นถิ ่นที่เป็นกระบวนการทางสังคมที่มีพลวัต สามารถเปลี ่ยนแปลงไปตามการ
สร้างใหมท่ี่เกิดขึ้นภายในท้องถิ่นเอง บางกรณีความเป็นถิ่นที่นำมาสู่การสลายความเป็นเขต

 
*Received December 21, 2023; Revised January 19, 2024; Accepted January 31, 2024 



 

 
 

หน้า 15 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

แดนของรัฐชาติระหว่างถิ่นที่ ขณะที่บางกรณีกลับเป็นกระบวนการสร้างซ้ำความเป็นเขต
แดนทางวัฒนธรรมและชาติพันธุ์ขึ้นมาใหม่  
คำสำคัญ: พลวัต; ความเป็นถิ่นที่; ชนชายแดน; ชุมชนชายแดน; ชายแดนไทย–เมียนมา 
 
Abstract  

This research article examines locality through the social, cultural, 
economic, and political spaces of border people who live in the rural areas 
of Mae Sai district, Chiang Rai province, Thailand, and Tachylalic district, 
Myanmar. The study used qualitative research methods and collected data 
through interviews, small talk, and participant observation, with locality as a 
framework for understanding. 

The study results found that borderlands milieu where mobility and 
interaction between people from more than one territory, ethnicity, and race 
have been occurring intensively for a long time have shaped the social history 
and lives of border people on cross-border relationships and created a diverse 
and complex local identity. On the one hand, creating a locality is a way to 
preserve the identity of local people rooted in a place that is not their original 
homeland. On the other hand, it has the characteristic of being an ethnic 
space that counts in and excludes people around it and creates a sense of 
neighbourliness or intrusion. However, locality as a dynamic social process 
can change according to the new creation within the locality itself. In some 
cases, locality leads to the dissolution of the state-nation borders between 
localities, while in other cases, it is a process of recreating cultural and ethnic 
boundaries.  
Keywords: Dynamic; Locality; Border People; Border Community; Thai 
Myanmar Border 
 
 
 



 

 
 

หน้า 16 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

บทนำ  
กว่าสองทศวรรษที่ผ่านมามีงานด้านสังคมศาสตร์ที่ศึกษาแม่สายในฐานะเมือง

ชายแดนจำนวนมาก อาทิประเด็น คนอพยพ การจัดระเบียบพ้ืนที่ชายแดนยุคหลังสมัยใหม่ 
(Pongsawat, 2007) ปฏิสัมพันธ์ของผู้คนในอาณาบริเวณชายแดน ผลกระทบจากนโยบาย
การพัฒนา (ว ีระศักดิ ์ ญาวีระ , 2548) แนวทางการพัฒนาการค้าชายแดน (ภัทรา  
เจริญลาภ, 2556) และความหลากหลายของกลุ่มชาติพันธุ์ (ราญ ฤนาถ และชุลีพร วิมุกตา
นนท์, 2530) งานดังกล่าวฉายภาพแม่สายในฐานะพื้นที่พิเศษ 2 ลักษณะ ด้านหนึ่งเป็น
พื้นที่ที่ก่อตัวขึ้นจากการปะทะประสานกันระหว่างกลุ่มทางสังคมที่หลากหลายทั้งเชื้อชาติ 
ศาสนา วัฒนธรรม และระดับความสัมพันธ์ทั้งภายในรัฐและข้ามรัฐชาติ อีกด้านก็เป็นพื้นที่
ที่รัฐสถาปนาระบอบอำนาจและระเบียบวินัยมากำกับควบคุมผู้คนและกิจกรรมต่าง ๆ เพ่ือ
นำไปสู่การสะสมทุนอย่างสลับซับซ้อน แต่กระนั้นผู้คนก็พยายามปรับตัวและฉกฉวยโอกาส
ใหม่ ๆ ที่จะมีชีวิตภายใต้กระแสการพัฒนาที่ขับเคลื่อนด้วยทุนโลกาภิวัตน์ อนึ่ง แม้แม่สาย
จะมีปฏิสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับท่าขี้เหล็ก ซึ่งเป็นเมืองชายแดนที่ตั้งอยู่อีกฝากฝั่งในเมียนมา 
ทว่างานศึกษาการเปลี่ยนแปลงของแม่สายควบคู่ไปกับท่าขี้เหล็กในฐานะส่วนหนึ่งของ
อาณาบริเวณชายแดนที ่ม ีพัฒนาการทางประวัติศาสตร์ร ่วมกันยังมีอยู ่อย่างจำกัด 
โดยเฉพาะการศึกษาผ่านประสบการณ์ของคนท้องถิ ่นที ่เร ียกได้ว ่าเป็นชนชายแดน 
(Martinez, 1994) ผู้เคลื่อนย้าย/หยั่งรากอยู่บริเวณนั้น  

จากการทบทวนวรรณกรรมเกี่ยวกับการพัฒนาของเมืองแม่สาย  พบว่า งานของ
วสันต์ ปัญญาแก้ว (2553) คืองานชิ้นแรก ๆ ที่ชี้ให้เห็นการเปลี่ยนแปลงของเมืองชายแดน
แม่สาย-ท่าขี้เหล็กผ่านโลกทัศน์และปฏิบัติการทางสังคมของคนลื้อที่ดำรงชีวิตอยู่ในเมือง
ชายแดนทั้งสองฝั่ง งานของวสันต์พิจารณาแม่สาย-ท่าขี้เหล็กในฐานะพื้นที่ชายแดนที่ดำรง
อยู ่ภายใต ้ระบบเศรษฐกิจส ังคมแบบเดียวกันที ่ประกอบสร้ างข ึ ้นจากบริบททาง
ประวัติศาสตร์ การผสมผสานความหลากหลายทางเชื้อชาติ ภาษา และวัฒนธรรม กระนั้น 
ชนชายแดนไม่จำเป็นต้องมีลักษณะเป็นคนลูกผสมและมีชีวิตอยู่ภายใต้สภาวะพลัดถิ่นไร้ถิ่น
ฐานไปเสียหมด หากแต่มีการหยั่งรากสร้างความเป็นถิ่นที่ในอาณาบริเวณหนึ่ง  ๆ ทั้งเชิง
กายภาพ การปฏิสัมพันธ์ หรือการกระทำทางสังคมบางอย่างเพื ่อรักษา สร้าง และ
แสดงออกถึงตัวตนความเป็นคนท้องถิ่น กระทั่งอ้างถึงประวัติศาสตร์ความเป็นคนพื้นถิ่นที่
ใช้ชีวิตอยู่มาอย่างยาวนานเพื่อยืนยันสิทธิ์ความชอบธรรมในการเข้าถึงทรัพยากรต่าง  ๆ 
อย่างไรก็ดี งานศึกษาแม่สายในฐานะเมืองชายแดนทั้งหมดข้างต้นให้ความสนใจเฉพาะพ้ืนที่
ชุมชนเขตเมืองแม่สาย - ท่าข้ีเหล็กเป็นหลัก ขณะที่พัฒนาการทางประวัติศาสตร์และความ



 

 
 

หน้า 17 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

เป็นถิ่นที่ของชุมชนชายแดนในเขตนอกเมืองที่ทอดยาวตลอดพรมแดนแม่สาย – ท่าขี้เหล็ก
ดูจะยังเป็นช่องว่างทางความรู้ที่หายไปต่อการทำความเข้าใจกระบวนการเปลี่ยนแปลงพ้ืนที่
ชายแดนของแม่สายและจังหวัดเชียงรายกับประเทศเพื่อนบ้านในปัจจุบัน เพื่อเติมเต็ม
ช่องว่างดังกล่าว งานวิจัยนี้จึงต้องการศึกษาการสร้างความเป็นถิ่นที่ของชนชายแดนผู้อาศัย
อยู่ชุมชนนอกเมืองบริเวณพรมแดนแม่สาย – ท่าขี้เหล็ก โดยเลือกชุมชนบ้านป่าห้าและป่า
ซาง เป็นกรณีศึกษาด้วยเหตุผล 2 ประการ คือ 1. บ้านป่าห้า – ป่าซาง เป็นชุมชนเครือ
ญาติสืบเชื้อสายจากคนลื้อที่อพยพมาจากลำพูน โดยเข้ามาตั้งถิ่นฐานบริเวณแม่น้ำรวกฝั่ง
ขวา (เมียนมาในปัจจุบัน) เกิดเป็นชุมชนบ้านป่าซางก่อน แล้วขยายมาฝั่งซ้ายของแม่น้ำเป็น
ชุมชนบ้านป่าห้า แม้การเปลี ่ยนแปลงพรมแดนรัฐชาติในเวลาต่อมาทำให้บ้านป่าซาง
กลายเป็นดินแดนของเมียนมา กระนั้นสองชุมชนยังมีปฏิสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดผ่านความเป็น
เครือญาติ 2. หลังการปรับเปลี่ยนนโยบายความสัมพันธ์ไทย-พม่าและการดำเนินนโยบาย
เปลี่ยนสนามรบเป็นสนามการค้าในทศวรรษ 2530 เป็นต้นมา ท่าขี้เหล็กถูกพัฒนาเป็น
เมืองชายแดนคู่ค้ากับแม่สายพร้อมกับการพัฒนาโครงสร้างพ้ืนฐาน เช่น สะพาน ถนน และ
ด่านพรมแดนสากล เพื่อเชื่อมโยงเมืองต่าง ๆ ของรัฐฉานกับท่าขี้เหล็กและเมืองชายแดน  
อ่ืน ๆ ในอนุภูมิภาคลุ่มน้ำโขง การเติบโตของเมืองชายแดนดึงดูดผู้คนจากหลายพ้ืนที่เข้ามา
เป็นแรงงานในแม่สาย-ท่าขี้เหล็ก ด้วยระยะห่างจากเมืองแม่สายเพียง 7 กิโลเมตร และมี
พื้นที่การผลิตหลากหลายทั้งเกษตรกรรม อุตสาหกรรม และการท่องเที่ยว ละแวกบ้านป่า
ห้าและป่าซางปรากฎกลุ่มผู้อพยพหน้าใหม่เพิ่มมากขึ้น อาทิ คนไทใหญ่ คนลื้อจากเมือง
ยองและสิบสองปันนา และคนพม่าจากตอนกลาง ซึ่งผู้มาใหม่ต่างก็สร้างถ่ินที่และความเป็น
คนท้องถิ่นของตนเองขึ้นมาด้วยเช่นกัน จึงเกิดเป็นคำถามว่า ชนชายแดนเหล่านั้นประกอบ
สร้างความเป็นถิ่นที่อย่างไรภายใต้บริบทการพัฒนาสมัยใหม่บนพ้ืนที่ชายแดน  

ทั้งนี้ ความเป็นถิ่นที่มีลักษณะต่างจากคำว่า “Community” ที่ถูกใช้แทนกัน
บ่อยครั้งในแง่ท่ีมองพ้ืนที่บนฐานของความเป็นพลวัตมากกว่าการเป็นพ้ืนที่แบบหยุดนิ่งคงที่ 
ม ีขอบเขตทางกายภาพชัดเจน หรือมีความเป็น เอกภาพ  (Day & Murdoch, 1993) 
กล่าวคือ การสร้างความเป็นถิ่นที่เป็นกระบวนการที่ซับซ้อนและมีการสร้างซ้ำ/สร้างใหม่ได้
ตลอดเวลา ซึ่งทำให้สถานที่หรือพื้นที่หนึ่งอาจไม่สามารถคงความหมายหรือหยั่งรากความ
เป็นถิ่นที่แบบใดแบบหนึ่งไปได้ตลอด โดยสรุปความเป็นถิ่นที่คือสำนึกซึ่งผู้คนท้องถิ่นหนึ่งมี
ต่อสถานที่หรือพ้ืนที่ทางกายภาพที่อาศัยอยู่และมีปฏิสัมพันธ์ร่วมกันจนก่อให้เกิดความรู้สึก
เป็นส่วนหนึ่งและมีตัวตนยึดโยงกับท้องถิ่นนั้น ความเป็นถิ่นที่ไม่ใช่สิ่งสามารถสังเกตเห็นได้
จากพื้นที่ทางกายภาพ แต่ต้องทำความเข้าใจผ่านพิธีกรรม กิจกรรมในชีวิตประจำวัน และ



 

 
 

หน้า 18 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

อารมณ์ความรู้สึกของผู้คนที่มีต่อพื้นที่นั้น ๆ ที่ผันแปรไปตามบริบทประวัติศาสตร์ ทั้งนี้ 
เมื่อพิจารณาบริบทของบ้านป่าห้า – ป่าซางดังที่กล่าวไปข้างต้น จึงน่าสนใจว่าชนชายแดน
ที่อาศัยอยู่ในอาณาบริเวณดังกล่าวมีการสร้างความเป็นถิ่นที่อย่างไรผ่านการทำกิจกรรม
ชีวิตประจำวันบนพื้นที่ทางสังคม วัฒนธรรม เศรษฐกิจ และการเมือง และความเป็นถิ่นที่
เหล่านั้นมีพลวัตอย่างไรภายใต้ประวัติศาสตร์การพัฒนาพ้ืนที่ชายแดน 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

ศึกษาพลวัตความเป็นถิ่นที่ของชนชายแดนบ้านป่าห้า – ป่าซางผ่านพื้นที่ทางสังคม
วัฒนธรรม การเมือง และเศรษฐกิจ 
 
วิธีดำเนินการวิจัย  

1. รูปแบบของการวิจัย 
เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยใช้แบบสัมภาษณ์ การพูดคุยอย่างไม่เป็นทางการ และ

การสังเกตการณ์อย่างมีส่วนร่วม  
2. ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ  
ได้แก่ สมาชิกชุมชนบ้านป่าห้า อำเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย ประเทศไทย 

จำนวน 7 คน แบ่งเป็นผู้สูงอายุ 3 คน วัยทำงาน 3 คน เยาวชน 1 คน และสมาชิกชุมชน
บ้านป่าซาง เมืองพง จังหวัดท่าขี้เหล็ก ประเทศเมียนมา จำนวน 6 คน แบ่งเป็นผู้สูงอายุ 2 
คน วัยทำงาน 3 คน และเยาวชน 1 คน รวมทั้งสิ ้น 13 คน ทั้งนี้ เพื่อปกป้องความเป็น
ส่วนตัวของผู้ให้ข้อมูล ชื่อชุมชนและผู้ให้ข้อมูลทั้งหมดที่ปรากฎในบทความนี้จึงเป็นนาม
สมมติทั้งหมด  

3. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย  
การสัมภาษณ์ใช้แบบสัมภาษณ์ปลายเปิดและมีการขอความยินยอมจากผู ้ให้

สัมภาษณ์ก่อนการเริ่มสัมภาษณ์และใช้บันทึกภาคสนามสำหรับบันทึกการพูดคุยอย่างไม่
เป็นทางการและการสังเกตการณ์อย่างมีส่วนร่วม 

4. การเก็บรวบรวมข้อมูล 
ผู้วิจัยเริ่มจากการทำงานภาคสนามด้วยการพูดคุยแบบไม่เป็นทางการและการ

สังเกตการณ์อย่างมีส่วนร่วมตามพื ้นที่กายภาพต่าง ๆ ที่สมาชิกทั ้งสองชุมชนดำเนิน
กิจกรรมประจำวัน เช่น จุดผ่อนปรนการค้า ตลาดนัด งานบุญ และงานประเพณีที่สำคัญ 



 

 
 

หน้า 19 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

เมื่อสมาชิกในชุมชนมีความคุ้นเคยและให้ความไว้วางใจที่จะพูดคุย จึงเริ ่มดำเนินการ
สัมภาษณ์เชิงลึกผู้ให้ข้อมูลสำคัญด้วยแบบสัมภาษณ์ปลายเปิด   

5. การวิเคราะห์ข้อมูล 
นำข้อมูลจากการเก็บรวบรวมมาศึกษาและวิเคราะห์ตามกรอบการศึกษาที่กำหนด 

คือ การสร้างความเป็นถิ่นที่ผ่านพื้นที่ทางสังคม วัฒนธรรม การเมือง และเศรษฐกิจ พร้อม
ทั้งนําเสนอผลการวิจัยด้วยการพรรณนาวิเคราะห์ โดยแบ่งออกเป็น 2 ส่วน ส่วนแรก การ
สร้างความเป็นถิ่นที่ทางสังคมวัฒนธรรม ซึ่งวิเคราะห์ผ่านการสร้างชุมชน พื้นที่ทางศาสนา 
และโรงเรียน ส่วนที่สอง การสร้างความเป็นถิ่นที่ทางเศรษฐกิจการเมืองบนอาณาบริเวณ
พรมแดน วิเคราะห์กิจกรรมและปฏิสัมพันธ์ที่เกิดขึ้นบริเวณท่าน้ำ/จุดผ่านแดน /จุดผ่อน
ปรนการค้า 
 
ผลการวิจัย  

1. การสร้างความเป็นถิ่นที่ผ่านพื้นที่ทางสังคมและวัฒนธรรม  
หากพิจารณาพัฒนาการทางประวัติศาสตร์เชิงพื้นที่ของสองชุมชน ความเป็นถิ่นที่

บ้านป่าห้า – ป่าซางถูกสร้างซ้ำข้ึนจากกลุ่มคนที่เคลื่อนย้ายไปมาบริเวณแม่น้ำรวกพร้อมกับ
ความเปลี่ยนแปลงทางการเมืองเหนือเส้นเขตแดน ซึ่งสะท้อนให้เห็นความเป็นคนท้องถิ่น 
ความเป็นเพื่อนบ้าน และผ่านการสร้างพื้นที่ทางสังคมและวัฒนธรรม 3 ลักษณะด้วยกัน 
คือ  

1.1 การสร้างชุมชน จากคำบอกเล่าสืบต่อมาระหว่างสมาชิก 3 รุ ่น บรรพ
บุรุษของชาวป่าห้า – ป่าซางคือชาวลื้อเมืองยองที่ถูกกวาดต้อนเทครัวจากรัฐฉานเข้ามา
เมืองเชียงใหม่และลำพูนในยุคฟื้นฟูอาณาจักรล้านนาของเจ้ากาวิละที่เรียกว่า “เก็บผักใส่
ซ้า เก็บข้าใส่เมือง” ก่อนจะถูกพามาฟื้นฟูเมืองเชียงแสน แล้วเคลื่อนย้ายไปตามเมือง
ชายแดนหลายแห่งบริเวณสามเหลี่ยมทองคำจนมาลงหลักปักฐานบริเวณแม่น้ำรวกฝั่งขวา
ตรงบ้านป่าซาง เมืองพง จ.ท่าข้ีเหล็ก ประเทศเมียนมาในปัจจุบัน ช่วงเวลาที่ชาวยองกลุ่มนี้
บุกเบิกที่ทำกินบริเวณแม่น้ำรวกฝั่งขวานั้น อังกฤษที่เข้าครอบครองพม่าตอนบนและหัว
เมืองต่าง ๆ ของรัฐฉานได้ตกลงปักปันเขตแดนกับสยามไปแล้วช่วงปี พ.ศ. 2428-2438 
การกำหนดเขตแดนคราวนั้นทำให้ดินแดนตอนเหนือของสยามสิ้นสุดลงที่แม่สาย ส่วนเมือง
เชียงตุง เมืองยอง รวมถึงดินแดนฝั่งขวาของแม่น้ำสาย-แม่น้ำรวกเป็นของอังกฤษ ด้วย
บริเวณส่วนใหญ่ของน้ำรวกฝั่งขวาเป็นพื้นที่ราบกว้างอุดมสมบูรณ์มากกว่า บ้านป่าซางจึง
เกิดเป็นชุมชนก่อนแล้วขยายพื้นที่ข้ามแม่น้ำมาเป็นชุมชนบ้านป่าห้า โดยคนทั้งสองชุมชน



 

 
 

หน้า 20 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

ต่างเรียกตัวเองว่าคนยองลำพูน (อุ้ยแสง , 29 พฤษภาคม 2562; อุ้ยแก้ว, 30 พฤษภาคม 
2562) หลังกำหนดเส้นเขตแดนบนน้ำสาย-น้ำรวกแล้ว การแผ่อำนาจเข้ามาควบคุมพื้นที่
ชายแดนบริเวณดังกล่าวของสยามและอังกฤษมิได้มีความเข้มข้นมากนัก ทั้งแง่การออก
กฎระเบียบควบคุมการเคลื่อนย้ายของคนและการจัดจำแนกชนชายแดนเพื่อแบ่งแยกว่า
ใครเป็นคนของใคร การเคลื่อนย้ายข้ามพรมแดนของประชาชนสองฝั่งเพื่อตั้งถิ่นฐานจึง
เป็นไปอย่างอิสระ กล่าวคือแม้ว่าที่ตั้งของสองชุมชนจะมีขอบเขตชัดเจนเชิงกายภาพและ
พรมแดนรัฐชาติ ทว่าพื้นที่ทางสังคมและวัฒนธรรมของชุมชนบ้านป่าห้า-ป่าซางแทบจะไม่
เคยแยกออกจากกัน ผู้คนยังคงมีชีวิตแบบ “ไป ๆ มา ๆ” ระหว่างสองพ้ืนที่ หลายคนมีบ้าน
และที่ทำกินอยู่ทั้งในป่าห้าและป่าซาง และส่งผลให้การนิยามขอบเขตของชุมชนมีความ
พร่าเลือน ดังจะกล่าวถึงในหัวข้อถัดไปว่าด้วยการสร้างความเป็นถิ่นที่ผ่านพื้นที่ทางศาสนา
และโรงเรียน ซึ่งแสดงให้เห็นการหลอมหล่อมความเป็นคนท้องถิ่นและความเป็นเพ่ือนบ้าน
ที่ซับซ้อนระหว่างคนป่าห้า-ป่าซางด้วยกัน ไปจนถึงชุมชนชายแดนโดยรอบ  

1.2 การสร้างพื้นที่ทางศาสนา เมื่อตั้งชุมชนเป็นหลักแหล่งแล้ว ราวทศวรรษ 
2480 คนยองลำพูนบ้านป่าห้าและป่าซาง ที่นับถือพุทธผสมผีมาแต่เดิมได้สร้างพื้นที่ทาง
ศาสนาและความเชื่อขึ้น เริ่มจากการตั้งเสา “ใจบ้าน” อันเป็นลักษณะเด่นเฉพาะของชาว
ลื้อที่มีร่วมกันแถบลุ่มน้ำโขงตอนบนเพื่อปกปักรักษาชุมชน จากนั้นก็ตั้งศาลผีพ่อบ้านหรือ
ดงชาวบ้าน สำนักสงฆ์ และวัดตามมาโดยใช้ชื่อเดียวกับชุมชน นอกจากนี้ คนบ้านป่าซาง
บางส่วนยังนับถือศาสนาคริสต์ โดยเป็นกลุ่มคนยองลำพูนจากเชียงแสนที่อพยพเข้ามา
ระลอกสาม ซึ่งเดิมนับถือพุทธผสมผี แต่ภายหลังได้ฟังเรื่องราวของพระเจ้าจากการไปมาหา
สู่พี่น้องในเชียงแสนจึงรับเชื่อ ละทิ้งศาสนาเดิม และตั้งสถานที่นมัสการพระเจ้าขึ้ นโดยใช้
ชื่อว่า คริสตจักรสุวรรณชัยศรี (อุ้ยคำ , 5 พฤศจิกายน 2563) จากนั้นเป็นต้นมาชาวพุทธ
และคริสเตียนบ้านป่าซางต่างก็สร้างความเป็นถิ่นที่ผ่านพื้นที่ทางศาสนาและพิธีกรรมของ
ตนเอง นำมาสู่สำนึกความเป็นคนท้องถิ่นที่แตกต่างกันไป การเรียกคนบ้านป่าซางถูก
แบ่งเป็น 2 กลุ่ม คือ คนป่าซางเหนือที่เป็นชุมชนพุทธกับคนป่าซางใต้ที่เป็นคริสเตียน ด้วย
มีรากความเป็นชาติพันธุ์เดียวกัน คนป่าซางเหนือกับป่าซางใต้จึงยังรู้สึกถึงความเป็นเพื่อน
บ้านที่ดีต่อกัน เพียงแต่ไม่สนิทแนบแน่นเหมือนพี่น้องเท่ากับคนป่าห้าที่มีความเป็นถิ่นที่
คล้ายกันมากกว่า เห็นได้ชัดจากการเกี่ยวดองทางเครือญาติที่พบว่าคนป่าซางเหนือนิยม
แต่งงานกับคนป่าห้ามากกว่ากับคนป่าซางใต้ (สมศักดิ์, 15 ธันวาคม 2562) ช่วงปลาย
ทศวรรษ 2490 บ้านป่าห้ามีประชากรอพยพมาเพ่ิมอีก 2 กลุ่ม กลุ่มแรก คือคนลื้อจากเมือง
ยองและสิบสองปันนา และคนไทใหญ่ที่เข้ามาเป็นแรงงานโรงบ่มใบยาสูบ อีกกลุ่มคือคริส



 

 
 

หน้า 21 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

เตียนจากป่าซางใต้บางส่วนที่อพยพหนีการปะทะของทหารพม่ากับทหารจีนคณะชาติมาอยู่
บ้านป่าห้าและเกิดเป็นย่านคนคริสเตียนขึ้น ทั้งนี้ คนป่าห้าและป่าซางไม่ว่าพุทธหรือครสิต์
ล้วนให้ความสำคัญกับพิธีกรรมทางศาสนาและร่วมกิจกรรมลักษณะการเอามื้อเสมอ เช่น 
ถ้าบ้านป่าห้ามีตานก๋วยสลาก คนบ้านป่าซางเหนือก็จะข้ามมาร่วม หรือเมื่อบ้านป่าซางใต้
จัดงานคริสมาสต์ คริสเตียนจากบ้านป่าห้าก็จะข้ามไปร่วมเช่นกัน บางครั้งมีการทำกองกฐิน
ข้ามไปมาระหว่างคนป่าห้า - ป่าซางเหนือ - คนยองลำพูนในแม่จันและเชียงแสนด้วย ทั้งนี้ 
นอกจากงานประเพณีประจำปี ความเป็นเครือญาติใกล้ชิดยังทำให้คนป่าห้าและป่าซางต่าง
มีส่วนร่วมในพิธีกรรมเปลี่ยนผ่านของกันและกันแทบทุกช่วงชีวิตไม่ว่างานบวช แต่งงาน 
หรืองานศพ แม้กระท่ังกระบวนการเปลี่ยนผ่านสู่ความเป็นไทยของคนสองชุมชนก็ยังดำเนิน
ไปพร้อมกัน (น้าพร, 8 พฤศจิกายน 2563) 

1.3 การสร้างโรงเรียน ความเป็นถิ่นที่ของคนป่าห้า-ป่าซางที่เกิดขึ้นบนพื้นที่
ทางสังคมและวัฒนธรรมอีกลักษณะหนึ่งคือการศึกษา อันจะนำมาสู่การหล่อมหลอมสำนึก
ความเป็นไทยที่จะส่งผลต่อการสร้างความเป็นคนท้องถิ่นที่ซับซ้อน นับจากมีการสร้าง
ชุมชนวัดและโบสถ์มีส่วนสำคัญต่อการศึกษาของเยาวชนบ้านป่าห้า-ป่าซาง ไปพร้อมกับ
การสร้างความเป็นคนท้องถิ่นที่ถูกนิยามผ่านความเป็นคนยองลำพูนไว้อย่างเหนียวแน่น 
กระทั่งมีการตั้งโรงเรียนบ้านป่าห้าใน พ.ศ.2497 ลูกหลานของคนป่าห้าจึงได้เรียนหนังสือ
ไทยและสำนึกเกี่ยวกับความเป็นชาติที่ยึดโยงกับรัฐส่วนกลาง เนื่องด้วยบ้านป่าซางขณะนั้น
ไม่มีโรงเรียน เพ่ือให้ลูกหลานสามารถอ่านเขียนภาษาไทยและได้รับการศึกษา คนป่าซางจึง
ส่งลูกหลานข้ามแม่น้ำรวกมาเรียนหนังสือที่บ้านป่าห้า แม้มีการตั้งโรงเรียนของพม่าที่บ้าน
ป่าซางใต้ช่วงทศวรรษ 2520 โดยสอนเป็นภาษาพม่าและอังกฤษ แต่คนป่าซางที่สามารถ
แบกรับค่าใช้จ่ายการเดินทางและดูแลบุตรหลานได้ก็ยังนิยมส่งลูกมาเรียนที่บ้านป่าห้าและ
โรงเรียนแถวเมืองแม่สายอยู่เช่นเดิม ด้วยถนนจากท่าน้ำรวกเข้ามาโรงเรียนเป็นทางเกวียน
และมักถูกน้ำท่วมในฤดูฝนจึงมีการฝากบุตรหลานให้กินอยู่กับญาติที่ป่าห้าจนกว่าจะปิด
ภาคการศึกษา ต่อมาเมื่อเด็กที่ข้ามมามีจำนวนมากจนมีการเปิดสถานรับดูแลเด็กป่าซางที่
ข้ามมาเรียนหนังสือโดยเฉพาะ เด็กเหล่านี้จึงเติบโตมาอย่างคุ้นชินกับสภาพแวดล้อมของ
บ้านป่าห้าและชุมชนรอบๆ ในฝั่งไทยโดยปริยาย อย่างไรก็ดี ความเป็นคนท้องถิ่นของคน
ป่าซางไม่ได้ถูกเปลี่ยนไปสู่การนิยามตนเองว่าเป็นคนไทย แต่เป็นคนป่าซางที่มีทั้งความเป็น
คนยองลำพูน คนไทย และคนพม่าอยู่ด้วยกัน อีกทั้งคนแต่ละรุ่นยังมีการนิยามแตกต่างกัน
ออกไป คนเฒ่าคนแก่จะมองว่าตัวเองเป็นคนยองลำพูน คนวัยทำงานมองตัวเองเป็นลูกผสม
ระหว่างคนยองลำพูน คนไทย และคนพม่า ซึ่งแต่ละครอบครัวมีความยึดโยงกับด้านที่เป็น



 

 
 

หน้า 22 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

ไทยหรือพม่าในระดับที่ต่างกันออกไป บางคนต้องการให้ลูกหลานเข้าเรียนมาเรียนที่ป่าห้า
เพราะมองว่าตนเองมีความเป็นคนไทยมากกว่าพม่า (น้าสม, 9 พฤศจิกายน 2563) บางคน
ไม่ได้ยึดโยงตัวเองกับความเป็นยองลำพูน ไทย หรือพม่าเป็นการเฉพาะ แต่มองว่าตนเอง
เป็นชนชายแดนที่สามารถปรับตัวและใช้ประโยชน์จากความเป็นคนท้องถิ่นที่ซับซ้อนใน
ต่อรองกับโครงสร้างและกลุ่มทางสังคมต่าง ๆ ในการดำเนินชีวิตประจำวัน เช่น ส่งลูกมา
เรียนโรงเรียนไทย แต่ก็ให้เรียนภาษาพม่าด้วยเพื่อเอาไว้เพิ่มโอกาสที่จะสามารถทำงานได้
ทั้งสองฝั่ง (พี่น้ำ, 10 พฤศจิกายน 2563) เช่นเดียวกับ เยาวชนบางคนที่มองว่าการถูกพ่อ
แม่ส่งมาเรียนที่ไทยวางอยู่บนความคิดเรื่องโอกาสทางเศรษฐกิจมากกว่าการธำรงอัตลักษณ์
ความเป็นไทย แต่ยอมรับว่าการมีสายสัมพันธ์ที่แน่นแฟ้นของคนป่าซางกับฝั่งไทยทำให้คน
ป่าซางประสบปัญหาในการเข้าถึงงานราชการที่มั่นคงในเมียนมา ซึ่งมักถูกสงวนไว้สำหรับ
คนที่ถูกมองมีความเป็นพม่าแท้มากกว่า (ปอ, 9 พฤศจิกายน 2563) 

2. การสร้างความเป็นถิ่นที่ผ่านพื้นที่ทางเศรษฐกิจและการเมือง บ้านป่าห้า - 
ป่าซางมีระบบเศรษฐกิจที ่พึ ่งพากันมาตั ้งแต่สมัยก่อตั ้งชุมชน โดยเฉพาะการค้า ขาย 
เนื่องจากแม่น้ำรวกเป็นเส้นทางคมนาคมที่เชื่อมต่อกับแม่น้ำสายสำคัญ เช่น แม่น้ำสาย 
แม่น้ำโขง และแม่น้ำกก ในอดีตท่าน้ำรวกของบ้านป่าห้า-ป่าซางเป็นจุดพักเรือของพ่อค้าที่
ผ่านไปมาระหว่างเมืองชายแดนอย่างแม่สาย เชียงแสน และต้นผึ้ง บริเวณดังกล่าวไม่เพียง
เป็นพื้นที่ทางเศรษฐกิจของบ้านป่าห้า-ป่าซาง แต่ยังเชื่อมโยงเศรษฐกิจท้องถิ่นไปสู่เมือง
ชายแดนอื่นในระดับภูมิภาค ด้วยท่าน้ำป่าห้า-ป่าซางเป็นจุดการเคลื่อนย้ายทั้งคนและ
สิ่งของ สถานที่ดังกล่าวจึงมีความเป็นพ้ืนที่ทางการเมืองที่ตัวแสดงต่าง ๆ ทั้งระดับรัฐและ
ท้องถิ่นเข้ามาปะทะสังสรรค์กันเพื่อควบคุมการใช้ประโยชน์จากพื้นที่ การสร้างความเป็น
ถิ่นที่บนอาณาบริเวณท่าน้ำบ้านป่าห้า-ปางซางจึงมีความเป็นพลวัตสูงและถูกปรับเปลี่ยน
ความหมายของพื้นที่อยู่เสมอตามบริบทการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจการเมืองที่เกิดขึ้น
บนอาณาบริเวณพรมแดน โดยสามารถสรุปพลวัตความเป็นถิ่นที่ของท่าน้ำป่าห้า -ป่าซาง
ออกเป็น 3 ช่วงเวลา ดังนี้  

2.1 ชุมทางการค้าและด่านประเพณีของชุมชน โดยดำเนินมานับตั้งแต่การตั้ง
ชุมชนมาจนกลางทศวรรษ 2530 ซึ่งถือเป็นยุคทองของการค้าชายแดนบ้านป่าห้า-ป่าซาง 
เมื่อมีการเปิดโป๊ะขนส่งสินค้าบริเวณท่าน้ำรวกโดยกำนันน้อย นักธุรกิจข้ามแดนผู้ใช้ชีวิตไป
มาระหว่างแม่สาย-ท่าขี้เหล็ก ณ เวลานั้นการค้าส่วนใหญ่ในพม่าผูกขาดอยู ่กับรัฐบาล 
การค้าบริเวณพื้นที่ชายแดนหลายแห่งเป็นการตกลงค้าขายระหว่างชุมชนกับชุมชนโดยไม่
ผ่านรัฐหรือมีลักษณะเป็นเศรษฐกิจลักลอบ ด้วยสินค้าจากไทยเป็นที่ต้องการมากในท่า



 

 
 

หน้า 23 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

ขี ้เหล็ก โป๊ะส่งสินค้าของกำนันน้อยจึงสร้างมูลค่าเป็นอย่างดีและส่งผลพลอยได้ต่อ
เศรษฐกิจบ้านป่าห้า-ป่าซาง ทั้งการจ้างงานในชุมชนจากธุรกิจขนส่งสินค้าและการเอื้อให้
ผู้ประกอบการรายย่อยในท้องถิ่นเติบโตจากการส่งสินค้าไปขายฝั่งพม่า (อุ้ยนา, สัมภาษณ์ 
8 ธันวาคม 2564) เมื่อชุมชนสองฝั่งน้ำรวกขยายตัวมากขึ้น ประกอบกับมีการตัดถนนจาก
บ้านป่าห้าไปถึงแม่สายและเชียงแสนทำให้การเดินทางสะดวกสบาย กำนันน้อยจึงเสนอให้
สองชุมชนเปิดประมูลเรือข้ามฝากและพัฒนาบริเวณท่าน้ำที่อยู่ห่างจากโป๊ะไปเล็กน้อยเป็น
ท่าคนข้ามเพื่อคนสองฝั่งลำน้ำจะได้ไม่ต้องถ่อเรือข้ามกันเอง จากนั้นมาท่าน้ำป่าห้า – ป่า
ซางก็กลายเป็นชุมทางการค้าและด่านประเพณีของชุมชน นอกจากเป็นจุดเคลื่อนย้ายคน
และสินค้าของชุมชนชายแดนริมแม่น้ำรวก พื้นที่ดังกล่าวยังมีบทบาททางสังคมวัฒนธรรม 
เพราะเป็นสถานที่จัดงานประเพณีที ่คงความสัมพันธ์ระหว่างสองชุมชน เช่น งานลอย
กระทง อันเป็นงานใหญ่ประจำปีที่ชาวบ้านสองฝั่งจะมาร่วมทำบุญ ทำขบวนแห่กระทง 
ฟ้อนรำ และออกร้านขายของกันอย่างคึกคัก  

2.2 การเป็นด่านพรมแดนรัฐชาติ การเคลื่อนย้ายของคนและสินค้าบริเวณท่า
น้ำป่าห้า-ป่าซางดำเนินไปอย่างอิสระจนกระทั่งต้นทศวรรษ 2530 เมื่อรัฐบาลเมียนมา
ดำเนินนโยบายเปิดประตูรับการลงทุนจากประเทศเพื่อนบ้านและหันมาให้ความสำคัญกับ
การค้าชายแดนมากขึ้น มีการทำข้อตกลงการค้ากับรัฐบาลไทยอนุญาตให้เอกชนเข้ามาทำ
การค้าในเมียนมาเพื ่อแก้ปัญหาลักลอบค้าขายสินค้ากันเองตามพื้นที ่ชายแดน พื ้นที่
ชายแดนตามชุมชนริมน้ำสาย-น้ำรวกถูกจัดระเบียบและมีการจัดตั้งจุดผ่อนปรนการค้าบ้าน
ป่าห้าขึ้นในพ.ศ. 2538 บนท่าน้ำของชุมชน เปลี่ยนด่านประเพณีอันเคยเป็นพื้นที่เชื ่อม
ความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจและสังคมระหว่างคนสองชุมชนไปสู่ด่านพรมแดนรัฐชาติที่มี
บทบาทในฐานะกลไกการจัดจำแนกและควบคุมการเคลื ่อนย้ายผู ้คนและสินค้าด้วย
กฎระเบียบและอัตลักษณ์เอกสาร อนึ่ง การเปิดจุดผ่อนปรนช่วงแรกไม่ได้ส่งผลกระทบต่อ
การไปมาหาสู่ของคนป่าห้า-ป่าซางมากนัก เพราะการบังคับใช้ระเบียบของเจ้าหน้าที่ไม่ได้
เคร่งครัดด้วยเห็นว่าคนสองหมู่บ้านต่างคุ้นเคยกันดีจึงไม่ค่อยเรียกดูบัตรหรือออกเอกสาร
ผ่านแดน อย่างไรก็ดี ระเบียบการควบคุมการเข้าออกสินค้าที่มาพร้อมกับการตั้งจุดผ่อน
ปรนส่งกระทบอย่างมากต่อการค้าชายแดนท้องถิ่น สินค้าหลายชนิดไม่สามารถขนส่งหรือ
ส่งได้ในปริมาณเดิม ส่วนการขนส่งสินค้าผ่านโป๊ะกำนันน้อยที่ดำเนินการอยู่ก็เป็นไปอย่าง
จำกัด ขณะเดียวกัน อิทธิพลบนสนามการเมืองที่เพ่ิมมากขึ้นและการมีท่าเรือส่วนตัวบริเวณ
ชายแดนทำให้กำนันน้อยเป็นที ่จ ับตาของหลายฝ่าย กระทั ่งในปี พ.ศ. 2544 ก็เกิด
เหตุการณ์ไม่คาดคิดขึ้น เมื่อกำนันน้อยถูกยิงเสียชีวิตท่ามกลางข่าวลือมากมาย  หลังการ



 

 
 

หน้า 24 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

เสียชีวิตของกำนันน้อย โป๊ะขนส่งสินค้าถูกปิดอย่างถาวร ฝ่ายมั่นคงส่งเจ้าหน้าที่เข้าควบคุม
จุดผ่อนปรนการค้าหนาตาขึ้น การข้ามแดนไประหว่างสองชุมชนมีการตรวจตราเอกสาร
และบังคับใช้กฎระเบียบเคร่งครัด การค้าชายแดนป่าห้า-ป่าซางซบเซาลงทันที เหลือเพียง
การค้าขายสินค้าเล็ก ๆ น้อย ๆ บริเวณท่าน้ำ บางครั้งก็มีการปิดพรมแดนชั่วคราวจาก
เหตุการณ์สู้รบระหว่างกองกำลังต่าง ๆ ในรัฐฉาน คนป่าห้าและป่าซางจึงไม่สามารถไปมา
หาสู่กันได้อิสระเหมือนเคย  

แม้การเมืองเหนือเส้นเขตแดนของรัฐจะสร้างบรรยากาศตึงเครียดบนพ้ืนที่ท่า
น้ำรวก ทว่าความเป็นถิ่นที่ท่ีมีร่วมกันของสองชุมชนกลับไม่ได้ลดน้อยลง ในทางตรงกันข้าม 
คนป่าห้าและป่าซางกลับรู้สึกถึงการสร้างเขตแดนภายในรัฐชาติเดียวกันมากกว่า กรณีของ
บ้านป่าซาง หลังการรัฐประหารในพม่าปี พ.ศ. 2505 กองกำลังทหารแห่งพรรคคอมมิวนิสต์
พม่าได้เริ ่มเข้ามาควบคุมดูแลชุมชนชายแดนแม่สาย-ท่าขี้เหล็กและมีการส่งกำลังของ
เจ้าหน้าที่กระจายตัวอยู่หลายชุมชนรอบนอกเรื่อยมาจนถึงบ้านดินแดง ซึ่งเป็นชุมชนคนลื้อ
เมืองยองที่อพยพเข้ามาปลายทศวรรษ 2490 ทว่ากลับไม่มีเจ้าหน้าที่ประจำการอยู่ในพ้ืนที่
บ้านป่าซางทั้งที่เป็นชุมชนติดกัน กระนั้น เมื่อคนบ้านป่าซางเดินทางเข้าไปในเขตบ้านดิน
แดงก็มักจะถูกทหารพม่าจับหรือเพ่งเล็ง จนทำให้คนป่าซางหลายคนหลีกเลี่ยงการเดินทาง
ออกจากพื้นที่ชุมชนของตนเองหากไม่จำเป็น และรู้สึกแปลกแยกกับชุมชนโดยรอบ (อุ้ย
หนาน, สัมภาษณ์ 10 ตุลาคม 2562) ส่วนการเข้ามาควบคุมพื้นที่ท่าน้ำและสลายอำนาจ
ท้องถิ่นของรัฐไทยทำให้คนป่าห้ารู้สึกถึงความเป็นผู้บุกรุกและความเป็นคนอื่นของรัฐ (ลุง
หมู, 14 พฤศจิกายน 2563) ความรู้สึกนี้ยังปรากฏผ่านการเรียกชื่อจุดผ่อนปรนการค้า อีก
ด้วย กล่าวคือที่ตั ้งของจุดผ่อนปรนการค้าไม่ใช่จุดเดียวกับโป๊ะกำนันน้อย แต่ด้วยพื้นที่
ดังกล่าวถูกพัฒนาขึ้นโดยกำนันน้อย คนป่าห้าและป่าซางจึงเรียกว่าท่าน้ำกำนันน้อย
เหมือนกัน แต่จะเข้าใจร่วมกันว่าท่านี้สำหรับคนข้าม ช่วงปลายทศวรรษ 2550 รัฐได้
สนับสนุนการรวมกลุ่มท่องเที่ยวชุมชนบ้านป่าห้าและบรรจุจุดผ่อนปรนการค้าเป็นหนึ่งใน
สถานที่ท่องเที ่ยวสำคัญ พร้อมจัดทำป้ายบอกทางเพื่อประชาสัมพันธ์ กระนั ้น  ณ จุด
เดียวกันของป้ายบอกทาง ปรากฏป้ายไม้ทำโดยชุมชนเขียนว่า “ท่าน้ำกำนันน้อย” ซึ่งจาก
การพูดคุยกับคนในชุมชนหรือสังเกตเวลามีนักท่องเที่ยวถามทางพบว่า ชาวบ้านน้อยคน
มากที่จะเรียกบริเวณดังกล่าวว่าจุดผ่อนปรนการค้า แม้แต่คนป่าห้าที่เกิดและเติบโตหลัง
ทศวรรษ 2540 ก็ตาม (ต้อม, 13 พฤศจิกายน 2563) สิ่งนี้แสดงให้เห็นการสร้างความเป็น
ถิ่นที่และความรู้ท้องถิ่นของชนชายแดนที่อำนาจรัฐถูกทำให้เป็นสิ่งแปลกแยกจากสำนึก
ของคนท้องถิ่น ขณะที่รัฐมองเศรษฐกิจลักลอบเป็นสิ่งผิดกฎหมายและกระทบกับความ



 

 
 

หน้า 25 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

มั่นคงชายแดน แต่คนป่าห้า-ป่าซางกลับมองว่าเศรษฐกิจลักลอบเป็นสิ่งที่ดำรงอยู่และมี
พัฒนาการควบคู่กับการเติบโตของพื้นที่ชายแดน ตลอดจนเป็นวิถีการค้าที่นำมาสู่ความ
เจริญทางเศรษฐกิจของชุมชน แต่การเข้ามาควบคุมพื้นที่ชายแดนของรัฐต่างหากที่เป็น
อุปสรรคต่อการเติบโตของชุมชน เหล่านี้คือความเป็นคนท้องถิ่นอันคลุมเครือที่ถูกหล่อ
หลอมขึ้นจากสภาวะแวดล้อมอาณาบริเวณชายแดนที่มักทำให้ชนชายแดนมีอัตลักษณ์
กำกวมและถูกตั้งคำถามถึงการกระทำที่ดูเบี่ยงเบนหรือท้าทายการควบคุมบงการของรัฐใน
ชีวิตประจำวัน  

2.3 การเป็นพื้นที่ต่อรองในชีวิตประจำวันของชนชายแดน หลังจุดผ่อนปรน
กลับมาเปิดทำการปกติอีกครั้ง คนป่าห้า-ป่าซางต่างก็ปรับตัวใช้ชีวิตข้ามพรมแดนภายใต้
การควบคุมของอำนาจรัฐทีละน้อย โดยอาศัยความเป็นคนท้องถิ่นมาต่อรองและประกอบ
สร้างระเบียบการข้ามแดนระหว่างรัฐกับท้องถิ่นในระดับปฏิบัติการที่ยืดหยุ่น เช่น การขอ
เปิดด่านล่วงเวลาช่วงงานเทศกาลระหว่างสองชุมชน การพักอาศัยอยู่ในพื้นที่นานกว่า
กำหนดด้วยเหตุผลของการไปดูแลญาติที่เจ็บป่วย เป็นต้น ขณะเดียวกันก็แสวงหาวิถีดำรง
ชีพภายใต้ข้อจำกัดเหล่านั้น ตัวอย่างหนึ่งคือเครือข่ายพ่อค้าไก่เมือง (ไก่บ้าน) ข้ามแดน ซึ่ง
ตระเวนรับซื้อไก่จากเครือข่ายเกษตรในชุมชนป่าห้าและหมู่บ้านใกล้เคียงส่งไปขายที่ป่าซาง
ผ่านท่าน้ำรวก เนื่องจากคนป่าซางไม่นิยมใช้ไก่พันธุ์ทำอาหารท้องถิ่น แต่ด้วยจำนวนไก่
เมืองที่เลี้ยงแถบนั้นไม่เพียงพอบริโภคจึงต้องสั่งจากป่าห้ามาทดแทน นอกจากนี้ บางส่วน
ยังถูกส่งไปขายที่เชียงตุงและชายแดนจีนตอนใต้ ซึ่งมักจะมีการสั่งซื้อเป็นจำนวนมากช่วง
ตรุษจีนและให้ราคาดี (น้าเทียน, 14 พฤศจิกายน 63) ขณะที่คนป่าซางพึ่งพาการเลี้ยงไก่
เมืองจากป่าห้า คนป่าห้าก็พึ่งหาสินค้าบางอย่างที่ไม่สามารถผลิตได้หรือมีราคาถูกกว่าใน
บ้านป่าซาง เช่น หวายสด น้ำมันพืช และถ่านไม้ที่มีการนำเข้ามาบ่อยที่สุด เนื่องจาก
ปัจจุบันการผลิตถ่านไม้ในฝั่งไทยมีน้อยและราคาสูง หลายครัวเรือนที่ยังใช้ถ่านประกอบ
อาหารหรือชาวลื้อที่ยึดอาชีพตีมีดแบบดั้งเดิมก็จะสั่งซื้อถ่านจากบ้านป่าซาง นอกจากนี้ยังมี
สินค้าเพื่อความบันเทิงอย่างการพนันพื้นบ้านที่คนป่าห้ามักจะข้ามไปเล่นเวลามีการจัดงาน
เทศการออกร้านบริเวณท่าน้ำฝั ่งบ้านป่าซาง สิ่งเหล่านี้เป็นกิจกรรมทางวัฒนธรรมใน
ชีวิตประจำวันแบบหนึ่งที่แสดงความเป็นคนท้องถิ่นของคนยองลำพูนในอดีต ทว่าภายใต้
กรอบคุณค่าศีลธรรมของรัฐไทยสมัยใหม่ได้ถูกทำให้กลายเป็นสิ่งผิดกฎหมาย ท่าน้ำป่าซาง
จึงเป็นพื้นที่ต่อรองอำนาจระหว่างวัฒนธรรมท้องถิ่นชายแดนและวัฒนธรรมไทยของรัฐ
ส่วนกลางของคนป่าห้าที่ยังต้องการดำรงความเป็นคนท้องถิ ่นผ่านการละเล่นเหล่านี้  
ปัจจุบันการค้าขายข้ามแดนของชุมชนสองฝั่งอาจมีจำนวนและมูลค่าครั้งละไม่มากเหมือน



 

 
 

หน้า 26 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

อดีต แต่ก็มีความถ่ีและต่อเนื่องจนสามารถสร้างรายได้ที่มั่นคงระดับหนึ่งให้ครัวเรือนป่าห้า-
ป่าซาง ขณะเดียวกันก็แสดงออกถึงการรักษาความเป็นถิ่นที่และตัวตนคนท้องถิ่นของสอง
ชุมชนผ่านกิจกรรมทางเศรษฐกิจที่ดำเนินไปอย่างเกื้อหนุนกันและกันภายใต้บริบทการ
ควบคุมพ้ืนที่ชายแดนของรัฐสมัยใหม่ 
 
อภิปรายผลการวิจัย  

ผลการศึกษาข้างต้นแสดงให้เห็นว่า สภาวะแวดล้อมของอาณาบริเวณพรมแดนที่
การเคลื่อนย้ายและปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้คนมากกว่าหนึ่งดินแดน หนึ่งชาติพันธุ์ หนึ่งเชื้อ
ชาติ เกิดข้ึนอย่างเข้มข้นมายาวนานได้หล่อหลอมให้ชุมชนบ้านป่าห้า-ป่าซางมีลักษณะเป็น
พ้ืนที่แบบที่ Donnan และ Wilson (2005) เรียกว่า พ้ืนที่ในระหว่าง (Place In-Between) 
ซึ่งผู้คนสามารถไหลเวียนแทรกซึมไปมาโดยไม่ยึดติดอยู่กับพรมแดนที่ถูกนิยามโดยรัฐชาติ 
ประวัติศาสตร์สังคมและชีวิตคนป่าห้า-ป่าซางจึงวางอยู่บนความสัมพันธ์แบบข้ามเขตแดน
และก่อให้เกิดความเป็นคนท้องถิ่นที่หลากหลายซับซ้อน แต่ก็สามารถปรับตัวใช้ประโยชน์
จากความเป็นซับซ้อนนี้ต่อรองกับโครงสร้างและกลุ ่มทางสังคมต่าง ๆ ในการดำเนิน
ชีวิตประจำวัน สอดคล้องกับลักษณะของชนชายแดนในงานศึกษาของ Martinez (1994) 
และความเป็นพลวัตของคนสองน้ำที่ปรากฎในงานศึกษาของณัฏฐ์ชวัล โภคาพานิชวงษ์ 
(2559) เรื่อง ‘คนสองน้ำ’: พลวัต ‘คนสองสัญชาติ’ ในเมืองชายแดนจังหวัดระนอง พบว่า
คนสองสัญชาติที่หยั่งรากอยู่บริเวณชายแดนไทย-เมียนมาในพื้นที่จังหวัดระนองมีการผลิต
ซ้ำวิถีชีวิตในแบบสองท้องถิ่นและการเชื่อมต่อความเป็นบ้านและความผูกพันต่อท้องถิ่น
สองแห่ง ควบคู่ไปกับการถูกตั้งคำถามเรื่องสำนึกภักดี อย่างไรก็ตาม สิ่งที่ต่างออกไปในงาน
ศึกษานี้คือแม้คนป่าซางกว่าครึ่งจะมีบัตรประชาชนไทยและใช้ชีวิตแบบคน 2 รัฐชาติที่
สามารถปรับตัวในการเคลื่อนย้ายและลงหลักปักฐานไปพร้อมกันในหลายสถานที่ อย่าง
ยืดหยุ่น แต่กระบวนการสร้างความเป็นถิ่นที่ของคนเหล่านี้แง่แง่หนึ่งมีลักษณะเป็นพ้ืนที่เชิง
ชาติพันธุ์ที่มีการนับเข้าและกันออกผู้คนที่อยู่โดยรอบและก่อให้เกิดความเป็น เพื่อนบ้าน
หรือผู้รุกล้ำอยู่เสมอ แม้หลายคนมิได้โหยหาการกลับไปเป็นส่วนหนึ่งของประเทศไทยใน
ฐานะแผ่นดินแม่ ทว่าคนป่าซางจำนวนหนึ่งเริ่มวิตกกังวลถึงความเป็นถิ่นที่ของตนเองที่เริ่ม
หดแคบลง เมื่อคนหนุ่มสาวทยอยออกจากชุมชนไปอยู่ เมืองแม่สายและเมืองเชียงราย 
ขณะที่หลายครอบครัวขายบ้านเพื่อย้ายไปอยู่ฝั่งไทยถาวร ทำให้สองข้างทางของบ้านป่า
ซางทุกวันนี้มีบ้านเรือนถูกปิดร้างสลับกับบ้านที่มีคนอยู่อาศัยในสัดส่วนใกล้เคียงกันและมี



 

 
 

หน้า 27 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

แนวโน้มที่จะเพิ่มมากขึ้น ขณะเดียวกัน การขยายตัวของเมืองท่าขี้เหล็กที่ดึงดูดผู้คนจาก
พ้ืนทีต่่าง ๆ ของเมียนมาให้เข้ามาตั้งถิ่นฐานบริเวณชายแดนแม่น้ำรวกทำให้เกิดรุกคืบของผู้
มาใหมเ่ข้ามาในถิ่นที่ของผู้มาก่อนมากข้ึนทุกที เช่นกรณบี้านป่าฮี้ ชุมชนคนเมืองที่อยู่ติดกับ
ป่าซางใต้ ซึ่งขณะนี้ได้กลายเป็นชุมชนคนไทใหญ่และคนลื้อจากเมืองยองเป็นที่เรียบร้อย
แล้ว ส่วนคนพม่าจากตอนกลางก็เริ ่มเข้ามาอยู่อาศัยในบ้านป่าซางเหนือและใต้มากขึ้น
พร้อมกับสร้างถิ่นที่ของตนบนพื้นที่กายภาพของชุมชน เช่น บ้าน โรงเรียน ร้านค้า และ
ตลาด ทำให้ผู้เฒ่าผู้แก่บ้านป่าซางเกิดความรู้สึกว่าวันหนึ่งชุมชนคนไทยริมน้ำรวกก็อาจถูก
กลืนกลายไปจนหมด เหล่านี้แสดงให้เห็นว่า ความเป็นถิ่นที่เป็นกระบวนการทางสังคมที่มี
พลวัต สามารถเปลี่ยนแปลงไปตามการสร้างซ้ำที่เกิดขึ้นภายในท้องถิ่นเอง  โดยบางกรณี
ความเป็นถิ่นทีน่ำมาสู่การสลายความเป็นเขตแดนของรัฐชาติระหว่างถิ่นที่ ขณะที่บางกรณี
กลับเป็นกระบวนการสร้างซ้ำความเป็นเขตแดนทางวัฒนธรรมและชาติพันธุ์ขึ้นมาใหม่ ฉาย
ภาพของชุมชนชายแดนมีลักษณะการเป็นพื้นที่ที่มีการเคลื่อนไหว (Moving Border) และ
ซ่อมสร้างตัวเองอยู่เสมอจากกลุ่มคนที่เคลื่อนย้ายและหยั่งรากอยู่บนอาณาบริเวณเหล่านั้น 
 
องค์ความรู้จากการวิจัย 

จากการวิจัยสามารถสังเคราะห์เป็นองค์ความรู้ ได้ดังแผนภาพต่อไปนี้ 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 องค์ความรู้จากการวิจัย 
 
ข้อเสนอแนะ  

ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
นโยบายการพัฒนาชุมชนชายแดนควรเป็นไปอย่างคำนึงถึงมิติทางประวัติศาสตร์

และปฏิสัมพันธ์ข้ามพรมแดนของผู้คนในพื้นที่ กระจายอำนาจการตัดสินใจไปสู่คนท้องถิ่น
ทุกระดับและให้ความสำคัญกับการสร้างบรรยากาศของการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์
ระหว่างผู้คนหลากหลายเชื้อชาติ 

สภาวะแวดล้อม
ของอาณา
บริเวณพรมแดน 

การสร้างความเป็น
ถิ่นที่ผ่านพื้นที่ทาง
สังคม วัฒนธรรม 
เศรษฐกิจ การเมือง 

- ความเป็นคนท้องถิ่นเชิงซ้อน 
- การสลายความเป็นเขตแดนของรัฐ
ชาติระหว่างถิ่นท่ี 
-กระบวนการสร้างซ้ำความเป็นเขตแดน
ทางวัฒนธรรมและชาติพันธุ์ขึ้นมาใหม่ 



 

 
 

หน้า 28 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
ควรมีการศึกษาพลวัตความเป็นถิ ่นที ่ของชุมชนชายแดนไทย -เมียนมาหลัง

เหตุการณก์ารเมืองในเมียนมาปีพ.ศ. 2564 ที่จะนำมาสู่คำถามสำคัญอย่างน้อย 2 ประการ 
คือ 1. คนในชุมชนชายแดนเมียนมาที่มีรากร่วมกับชุมชนชายแดนในไทยมีความคิดการย้าย
ถิ่นหรือไม่ อย่างไร คนที่ต้องการย้ายถิ่นจะมีการปรับตัวเพื่อสร้างความเป็นถิ่นที่อย่างไร 
ส่วนคนไม่ต้องการย้าย/ไม่สามารถย้ายได้จะดำรงชีวิตอย่างไรภายใต้ความเป็นถิ ่นที่
เปลี่ยนไปทั้งจากสถานการณ์การเมืองและการหดแคบลงของจำนวนประชากรที่มีราก
ร่วมกับชุมชนชายแดนไทย 2. กรณีที่คนกลุ่มนี้ย้ายถิ่นเข้ามาในประเทศไทย รัฐจะนิยาม
พวกเขาอย่างไร มีนโยบายบริหารจัดการชายแดนและนโยบายทางสังคมเพ่ือดูแลคนกลุ่มนี้
อย่างไร  

 
กิตติกรรมประกาศ 

บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของโครงการวิจัยรหัส 622C014077 ภายใต้ชุดแผน
งานวิจัย ปฏิสัมพันธ์ของ “ชนชายแดน” ในอาณาบริเวณพรมแดนของจังหวัดเชียงราย 
ได้รับทุนสนับสนุนจากแผนบูรณาการพัฒนาศักยภาพ วิทยาศาสตร์ เทคโนโลยี วิจัย และ
นวัตกรรม ประจำปีงบประมาณ พ.ศ. 2562 
 
เอกสารอ้างอิง  
ณัฏฐ์ชวัล โภคาพานิชวงษ์. (2559). ‘คนสองน้ำ’: พลวัต ‘คนสองสัญชาติ’ ในเมืองชายแดน

จังหวัดระนอง. วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร, 12(1), 175-196.  
ต้อม. (2563, 13 พฤศจิกายน). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์]. 
น้าเทียน. (2563, 14 พฤศจิกายน). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์]. 
น้าพร. (2563, 8 พฤศจิกายน). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์]. 
น้าสม. (2563, 9 พฤศจิกายน). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์]. 
ปอ. (2563, 9 พฤศจิกายน). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์].  
พ่ีน้ำ. (2563, 10 พฤศจิกายน). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์]. 
ภัทรา เจริญลาภ. (2556). แนวทางการพัฒนาการค้าชายแดนจังหวัดเชียงราย : กรณีศึกษา

อำเภอแม่สายและจังหวัดท่าขี้เหล็ก (วิทยานิพนธ์ปริญญาบริหารธุรกิจมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาการจัดการโลจิสติกส์และโซ่อุปทาน ). เชียงราย: มหาวิทยาลัยแม่ฟ้า
หลวง. 



 

 
 

หน้า 29 
 

 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2567 
Vol. 6 No. 3 September – December. 2024 

 

ราญ ฤนาถ และชุลีพร วิมุกตานนท์. (2530). การเปลี่ยนแปลงและการปรับตัวของชาวไท
ลื้อที่อำเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย. เชียงใหม่: ศูนย์วิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัย
พายัพ. 

ลุงหมู. (2563, 14 พฤศจิกายน). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์].  
วสันต์ ปัญญาแก้ว. (2555). กลไกรัฐ การเปลี่ยนแปลงเชิงพื้นที่ และปฏิบัติการของลื้อ

ชายแดนที ่เมืองชายแดนแม่สาย-ท่าขี ้เหล็ก (รายงานการวิจัย). เชียงใหม่: 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

วีระศักดิ์ ญาวีระ. (2548). ผลกระทบของนโยบายเขตเศรษฐกิจพิเศษที่มีต่ออำเภอแม่สาย 
จังหวัดเชียงราย (รัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชารัฐประศาสนศาสตร์ 
สำนักวิชาศิลปศาสตร์). เชียงราย: มหาวิทยาลัยแม่ฟ้าหลวง. 

สมศักดิ์. (2562, 15 ธันวาคม). อนุศาสนาจารย์กิตติคุณ [บทสัมภาษณ์]. 
อุ้ยแก้ว. (2563, 30 พฤษภาคม). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์]. 
อุ้ยคำ. (2563, 5 พฤศจิกายน). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์]. 
อุ้ยนา. (2564, 8 ธันวาคม). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์]. 
อุ้ยแสง. (2562, 29 พฤษภาคม). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์]. 
อุ้ยหนาน. (2562, 10 ตุลาคม). ชาวบ้านชุมชนแม่สาย– ท่าข้ีเหล็ก [บทสัมภาษณ์]. 
Day, G. & Murdoch, J. (1993). Locality and Community: Coming to Terms with 

Place. The Sociological Review, 41(1), 82-111. 
Donnan, H. & Wilson, T.M. (2005 ) .  Culture and Power at the Edges of the 

State: National Support and Subversion in European Border Regions. 
Transaction Publishers and LIT Verlag. 

Martinez, O.J.  (1994) .  Border People:  life and society in the U.S.  –  Mexico 
borderlands. United States of America: The University of Arizona Press. 

Pongsawat, P. ( 2007) .  Border Partial Citizenship, Border Towns, and Thai 
Myanmar Cross-Border Development: Case Studies at the Thai Border 
Towns (A Doctoral Dissertation, City and Regional Planning). United 
States of America: University of California, Berkeley. 

 


