
 

 
 
 

หน้า 105 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 แนวคิดว่าด้วยความเสมอภาค วิเคราะห์ในเชิงปรัชญาทางการเมืองตะวันตก

และตามแนวพุทธ* 
THE CONCEPT OF EQUITY IS ANALYZED IN TERMS OF WESTERN 

POLITICAL PHILOSOPHY AND BUDDHIST PHILOSOPHY 
 

จักรวาล เหมือนแจ่ม 
Jakkawarn Mueanjaem 

นักวิชาการอิสระ 
Independent Scholar 

Corresponding Author E-mail: research0027@gmail.com 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มุ่งวิเคราะห์แนวคิดเรื่องความเสมอภาคในเชิงปรัชญา โดยเปรียบเทียบ
ระหว่างปรัชญาตะวันตกและหลักคำสอนในพุทธศาสนา เพื่อค้นหามิติที่หลากหลายของ
ความเสมอภาคและวิธีที ่แนวคิดทั้งสองสามารถเสริมสร้างกันในบริบทสังคมสมัยใหม่ 
ปรัชญาตะวันตก ที่มุ่งเน้นการสร้างความเสมอภาคผ่านโครงสร้างสังคม เช่น กฎหมาย 
เศรษฐกิจ และการเมือง โดยชี้ให้เห็นว่าการลดความเหลื่อมล้ำในระดับโครงสร้างคือกญุแจ
สู่ความยุติธรรม พุทธศาสนานำเสนอแนวคิดความเสมอภาคในระดับจิตวิญญาณ โดยเน้น
การละวางอัตตาและการตระหนักถึงศักยภาพที่เท่าเทียมกันของมนุษย์ทุกคนในการเข้าถึง
ความหลุดพ้นจากทุกข์ บทความนี้ยังชี้ให้เห็นจุดร่วมของแนวคิดทั้งสอง ได้แก่ การปฏิเสธ
การแบ่งแยกและการเลือกปฏิบัติ รวมถึงการมุ่งสร้างความยุติธรรมในสังคม แนวคิด
ตะวันตกและพุทธศาสนายังมีจุดเด่นและข้อจำกัดที่แตกต่างกัน โดยแนวคิดตะวันตกเน้น
การแก้ไขปัญหาในระดับระบบ แต่ขาดความลึกซึ้งในด้านจิตใจ ขณะที่พุทธศาสนาเนน้การ
พัฒนาภายในที่สามารถลดความขัดแย้งในระยะยาว แต่ขาดกรอบปฏิบัติที่ชัดเจนในเชิง
ระบบ ยังได้เสนอกรณีศึกษา ที่ผสานโครงสร้างทางสังคมแบบตะวันตกกับคุณค่าจิต
วิญญาณของพุทธศาสนา เพื่อสร้างความสมดุลระหว่างความก้าวหน้าทางเศรษฐกิจและ
จิตใจ การประยุกต์ใช้แนวคิดทั้งสองในบริบทสมัยใหม่ การสร้างสังคมที่สมดุลและยั่งยืน
จำเป็นต้องอาศัยทั้งการจัดการระบบภายนอกและการพัฒนาภายในร่วมกัน  
คำสำคัญ: ความเสมอภาค; ปรัชญาตะวันตก; ปรัชญาพุทธศาสนา 

 
*Received March 11, 2025; Revised March 31, 2025; Accepted April 2, 2025 



 

 
 
 

หน้า 106 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 Abstract 

. This article aimed to analyze the concept of equality in philosophical 
terms by comparing Western philosophy and Buddhist teachings to explore 
the various dimensions of equality and how the two concepts can be 
complementary in the context of modern society. Western philosophy 
focuses on creating equality through social structures such as law, economics, 
and politics, suggesting that reducing inequality at the structural level is the 
key to justice. On the other hand, Buddhism presents the concept of equality 
at the spiritual level, emphasizing the abandonment of the ego and the 
realization of the equal potential of all human beings to reach liberation from 
suffering. The article also pointed out the common points of both concepts, 
namely the rejection of division and discrimination, and the focus on creating 
social justice. However, Western and Buddhist concepts also have different 
strengths and limitations. The Western concept emphasizes solving problems 
at the systemic level, but lacks depth in the spiritual aspect, while Buddhism 
emphasizes internal development that can reduce conflict in the long run 
but lacks a clear framework for systematic practice. It also presents a case 
study that combines Western social structures with Buddhist spiritual values 
to create a balance between economic and spiritual progress. It also analyzes 
the application of both concepts in the modern context, proposing that 
creating a balanced and sustainable society requires both external system 
management and internal development together. 
Keywords: Equity; Western Philosophy; Buddhist Philosophy 
 
บทนำ  

ความเสมอภาคเป็นแนวคิดที่มีความสำคัญในหลายมิติของสังคม ตั้งแต่การเมือง 
เศรษฐกิจ ไปจนถึงวัฒนธรรม แนวคิดนี้ไม่เพียงแต่เกี่ยวข้องกับการกระจายทรัพยากรหรือ
สิทธิอย่างเท่าเทียม แต่ยังรวมถึงความเข้าใจในศักดิ์ศรีของมนุษย์และการยอมรับในความ
หลากหลาย แนวคิดเรื่องความเสมอภาคได้รับการถกเถียงและตีความในบริบทที่แตกต่าง
กันไป ทั้งในปรัชญาตะวันตกและในบริบทของพุทธศาสนา แนวทางการมองและการนำไป



 

 
 
 

หน้า 107 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 ปรับใช้จึงมีความหลากหลายตามบริบททางวัฒนธรรมและประวัติศาสตร์ของแต่ละสังคม 

(วรพจน์ วิศรุตย์พิชิต, 2543) 
ในยุคปัจจุบัน ความเสมอภาคเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างสังคมที่ยุติธรรมและ

ยั่งยืน แนวคิดนี้ช่วยลดความเหลื่อมล้ำและส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างสันติในสังคม
หลากหลายวัฒนธรรม (Rawls, 1971) ตัวอย่างเช่น การนำแนวคิดเรื่องความเสมอภาคไป
ใช้ในนโยบายสาธารณะ เช่น การศึกษาสำหรับทุกคน การดูแลสุขภาพอย่างทั่วถึง และการ
ปกป้องสิทธิของกลุ่มคนชายขอบ แนวคิดนี้ยังเป็นพื้นฐานของกฎหมายสิทธิมนุษยชน
ระหว่างประเทศที่มุ ่งปกป้องศักดิ์ศรีของมนุษย์  (สมบัติ ธำรงธัญวงศ์, 2545) ปรัชญา
ตะวันตก เช่น แนวคิดเรื่อง “ความยุติธรรมในฐานะความเสมอภาค” ของ John Rawls 
และปรัชญาสัญญาประชาคม (Social Contract) มุ่งเน้นการสร้างระบบที่ทำให้ทุกคน 
มีโอกาสที่เท่าเทียมกัน ในขณะที่แนวคิดทางตะวันออกโดยเฉพาะในพุทธศาสนา มุ่งเน้น
ความเสมอภาคในฐานะการยอมรับและเคารพในความแตกต่าง โดยมีพื้นฐานจากหลัก  
อิทัปปัจจยตา (Dependent Origination) ที ่เน้นความสัมพันธ์เชื ่อมโยงของสรรพสิ่ง  
(พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), 2546) คำถามสำคัญที ่เกิดขึ ้นคือ ความเสมอภาคมี
ความหมายอย่างไรในแต่ละบริบท? สำหรับตะวันตก ความเสมอภาคมักถูกมองในเชิงระบบ
และโครงสร้างทางสังคม ในขณะที่ในพุทธศาสนา ความเสมอภาคเป็นเรื่องของจิตใจและ
การพัฒนาในระดับบุคคล (สมภาร พรมทา, 2539) 

บทความนี้มุ่งเน้นการวิเคราะห์ความแตกต่างและความคล้ายคลึงของแนวคิดเรื่อง
ความเสมอภาคในสองมุมมองหลัก ได้แก่ มุมมองตะวันตกที่เน้นการพัฒนาโครงสร้างทาง
สังคมเพื่อสร้างความยุติธรรม และมุมมองของพุทธศาสนาที่มุ่งเน้นการเปลี่ยนแปลงจาก
ภายในผ่านการพัฒนาจิตใจ การเปรียบเทียบนี้มีเป้าหมายเพื่อเข้าใจว่าแนวคิดทั้งสอง
สามารถเรียนรู้และสนับสนุนกันได้อย่างไรในบริบทของโลกที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ใน
ท้ายที ่สุด บทความจะสรุปบทเรียนที ่ได้จากการวิเคราะห์และเสนอแนวทางปฏิบัติที่
สามารถนำแนวคิดเรื่องความเสมอภาคไปใช้ในบริบทของสังคมร่วมสมัย เช่น การออกแบบ
นโยบายที ่คำนึงถึงความหลากหลายและการเสริมสร้างศักยภาพของบุคคลในสังคม 
บทเรียนเหล่านี้มีความสำคัญต่อการสร้างสังคมที่ให้คุณค่ากับความแตกต่างและส่งเสริม
ความยุติธรรมในทุกระดับ 

 
 



 

 
 
 

หน้า 108 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 ความแตกต่างระหว่าง “ความเสมอภาคในตะวันตก” และ “ความเสมอภาค

ในพระพุทธศาสนา” 
ความเสมอภาคในโอกาส (Equity of Opportunity) หมายถึง การที ่ทุกคนมี

โอกาสเท่าเทียมกันในการเข้าถึงทรัพยากรและโอกาสทางสังคม เช่น การศึกษาและการจ้าง
งาน โดยไม่ถูกกีดกันด้วยเหตุผลของเชื้อชาติ เพศ หรือสถานะทางเศรษฐกิจ  (Sen, 1992) 
แนวคิดนี้มุ่งเน้นการกำจัดอุปสรรคที่ขัดขวางการเข้าถึงทรัพยากรเพื่อให้เกิดการแข่งขันที่
เป็นธรรม ในขณะที ่ความเสมอภาคในผลลัพธ์ (Equity of Outcome) เน้นการสร้าง
ผลลัพธ์ที่เท่าเทียมกัน เช่น การลดช่องว่างระหว่างรายได้และการกระจายทรัพยากรอย่าง
เท่าเทียม ความแตกต่างนี้สะท้อนมิติทางปรัชญาและการเมืองที่มีความหลากหลายใน
แนวทางปฏิบัติ 

มิติทางการเมือง สังคม และเศรษฐกิจ 
มิติทางการเมือง ความเสมอภาคในเชิงการเมืองหมายถึง การให้ทุกคนมีสิทธิเท่า

เทียมกันในกระบวนการตัดสินใจทางการเมือง เช่น สิทธิในการเลือกตั้งและการแสดงความ
คิดเห็น ในประเทศไทย แนวคิดนี้สะท้อนผ่านรัฐธรรมนูญที่รับรองสิทธิทางการเมืองของ
พลเมืองทุกคน ในระดับสากล ตัวอย่างเช่น การส่งเสริมสิทธิสตรีในการมีส่วนร่วมทางการ
เมืองตามเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืนขององค์การสหประชาชาติ (สมภาร พรมทา, 2539) 

มิติทางสังคม ความเสมอภาคทางสังคมมุ่งเน้นการลดความเหลื่อมล้ำทางชนชั้น
และการยอมรับในความหลากหลาย เช่น สิทธิของกลุ่มชาติพันธุ์และเพศสภาพที่แตกต่าง 
ในประเทศไทย การส่งเสริมสิทธิของกลุ่ม LGBTQ+ เป็นตัวอย่างของการพยายามสร้าง
ความเสมอภาคทางสังคม 

มิติทางเศรษฐกิจ ความเสมอภาคทางเศรษฐกิจ หมายถึง การกระจายรายได้และ
ทรัพยากรอย่างเป็นธรรม ตัวอย่างเช่น การปรับปรุงระบบภาษีในประเทศไทยเพื่อลดความ
เหลื ่อมล้ำ และโครงการสวัสดิการสังคมที ่มุ ่งให้การสนับสนุนแก่กลุ ่มคนรายได้น้อย  
ในระดับนานาชาติ แนวคิดนี้สะท้อนผ่านนโยบายที่มุ่งลดความเหลื่อมล้ำในกลุ่มประเทศ
กำลังพัฒนา (ระพีพรรณ คำหอม, 2549) 

การตีความในเชิงปรัชญาตะวันตก 
John Locke มองความเสมอภาคในฐานะสิทธิทางธรรมชาติที่ทุกคนมีเสรีภาพ

และความเท่าเทียมโดยกำเนิด แนวคิดนี้ปรากฏในงาน Two Treatises of Government 
ซึ่งกล่าวถึงสิทธิในชีวิต เสรีภาพ และทรัพย์สินว่าเป็นสิทธิที่ไม่อาจพรากได้  (ปานเทพ  
พัวพงษ์พันธ์, 2566) แนวคิดนี ้ส่งผลต่อการพัฒนากฎหมายและรัฐธรรมนูญในหลาย



 

 
 
 

หน้า 109 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 ประเทศ โดยเฉพาะในยุคการปฏิวัติอเมริกา John Locke เสนอแนวคิดที่มองความเสมอ

ภาคเป็นสิทธิธรรมชาติ ซึ่งทุกคนได้รับโดยกำเนิด เช่น สิทธิในชีวิต เสรีภาพ และทรัพย์สิน 
แนวคิดนี้สะท้อนถึงการเคารพในคุณค่าของปัจเจกบุคคล แนวคิดนี้ส่งผลสำคัญต่อการ
พัฒนากฎหมายที่ยึดมั่นในสิทธิมนุษยชน เช่น การปฏิวัติอเมริกา การเน้นเสรีภาพทาง
ธรรมชาติของ Locke ช่วยเปิดพื้นที่ให้สังคมมุ่งสู่การยอมรับความเสมอภาคในระดับกว้าง 
ขณะเดียวกันก็สร้างความเข้าใจใหม่เกี่ยวกับบทบาทของรัฐบาลในฐานะผู้ปกป้องสิทธิของ
ประชาชน 

ในมุมมองของผู้เขียน แนวคิดของ Locke แม้จะเป็นจุดเริ่มต้นของการส่งเสริมสิทธิ
มนุษยชน แต่ยังมีข้อจำกัดในแง่ของการให้ความสำคัญกับความเป็นปัจเจกมากกว่าความ
เป็นกลุ่ม ทำให้การประยุกต์ใช้ในสังคมปัจจุบันต้องเสริมด้วยมุมมองทางสังคมที่คำนึงถึง
ความหลากหลายมากขึ้น 

Karl Marx: ความเสมอภาคในเชิงโครงสร้างเศรษฐกิจ 
Karl Marx เน้นความเสมอภาคในฐานะการจัดการความเหลื่อมล้ำทางชนชั้นใน

ระบบเศรษฐกิจ เขาเชื ่อว่าความไม่เท่าเทียมเกิดจากโครงสร้างของระบบทุนนิยมที่
ก่อให้เกิดการกดขี่และการสะสมทุนในมือชนชั้นนายทุน (Marx, 1990) แนวคิดของ Marx 
มีอิทธิพลต่อการเคลื่อนไหวทางการเมืองและเศรษฐกิจในศตวรรษที่ 20 เช่น การปฏิวัติ
รัสเซีย 

ผู้เขียนเห็นว่า แม้ Marx จะนำเสนอวิธีแก้ปัญหาเชิงโครงสร้างอย่างน่าสนใจ แต่
การปรับใช้แนวคิดนี้ในบางบริบทมักนำไปสู่การรวมศูนย์อำนาจในรัฐ ทำให้เกิดความ
เหลื่อมล้ำในรูปแบบใหม่ การพัฒนาสังคมที่ยุติธรรมควรพิจารณาความสมดุลระหว่าง
เสรีภาพส่วนบุคคลและการจัดการโครงสร้าง 

John Rawls: ความยุติธรรมในฐานะความเสมอภาค 
John Rawls เสนอแนวคิดเรื ่อง “ความยุติธรรมในฐานะความเสมอภาค” ใน

หนังสือ A Theory of Justice โดยเน้นการสร้างระบบที่ทำให้ทุกคนมีโอกาสเท่าเทียมกัน 
และการจัดสรรทรัพยากรเพื่อประโยชน์ของผู้ด้อยโอกาส  (Rawls, 1971) Rawls เสนอ
หลักการ “Veil of Ignorance” เพื่อให้เกิดการตัดสินใจที่เป็นธรรมโดยปราศจากอคติ 
แนวคิดนี้มีอิทธิพลต่อการออกแบบนโยบายสวัสดิการในหลายประเทศ 

ในมุมมองของผู้เขียน แนวคิดของ Rawls สะท้อนถึงความพยายามในการเชื่อมโยง
เสรีภาพและความเสมอภาคอย่างสมดุล อย่างไรก็ตาม การประยุกต์ใช้ในโลกความจริงยัง
ต้องเผชิญกับข้อจำกัดด้านทรัพยากรและการบริหารจัดการที่ซับซ้อน 



 

 
 
 

หน้า 110 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 แนวคิดความเสมอภาคในพุทธศาสนา 

หลักอนัตตาและความเสมอภาคทางจิตวิญญาณ 
ในพุทธศาสนา แนวคิดความเสมอภาคเริ ่มต้นจากหลัก อนัตตา (ไม่มีตัวตนที่

แท้จริง) ซึ่งชี้ให้เห็นว่าทุกสิ่งในโลกเป็นผลผลิตของปัจจัยปรุงแต่ง ไม่มีตัวตนที่ยั่งยืนหรือ
แยกขาดจากกัน (พุทธทาสภิกขุ, 2517) การตระหนักถึงอนัตตาส่งผลให้ปัจเจกบุคคลไม่ยึด
ติดกับอัตตา และมองเห็นความเท่าเทียมในระดับจิตวิญญาณระหว่างมนุษย์ทุกคน เพราะ
ไม่มีใครมี “ตัวตน” ที่สูงส่งกว่าผู้อื่น 

ในบริบทนี ้ ความเสมอภาคในพุทธศาสนาไม่ได้หมายถึงความเสมอภาคเชิง
กายภาพหรือเศรษฐกิจ หากแต่หมายถึงความเสมอภาคในความสามารถที่จะเข้าถึงนิพพาน 
ซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดของชีวิต ทุกคนมีศักยภาพเท่าเทียมกันในการหลุดพ้นจากทุกข์ หาก
ปฏิบัติตามหนทางแห่งอริยมรรค (โกวิท วงศ์สุรวัฒน์, 2560) 

คำสอนเกี่ยวกับ “สมานธรรม” และ “อุเบกขา” 
หลัก สมานธรรม หรือธรรมที่ทำให้คนเท่าเทียม เป็นรากฐานสำคัญที่สะท้อนความ

เสมอภาคในพุทธศาสนา เช่น การปฏิบัติต่อผู้อื่นด้วยความเคารพในฐานะมนุษย์เท่ากัน โดย
ไม่คำนึงถึงเพศ ชาติพันธุ์ หรือชนชั้น (พระไพศาล วิสาโล, 2555) 

ในขณะเดียวกัน หลัก อุเบกขา หรือความวางเฉยทางจิตใจ ช่วยเสริมให้เกิดการ
มองผู้อื่นอย่างเป็นกลาง ไม่เลือกปฏิบัติ การฝึกอุเบกขาในพุทธศาสนาไม่ใช่การละเลยต่อ
ความ อยุติธรรม แต่เป็นการมองเห็นความจริงอย่างเที่ยงธรรม อันเป็นพื้นฐานของความ
เสมอภาคที่ไม่อิงอารมณ์หรืออคติ 

สมมติสัจจะและปรมัตถสัจจะ 
พุทธศาสนายังวางแนวคิดความเสมอภาคบนฐานของสมมติสัจจะ (ความจริงใน

ระดับสมมุติ) และ ปรมัตถสัจจะ (ความจริงในระดับสูงสุด) 
สมมติสัจจะ : ความเสมอภาคในเชิงสมมุติคือความเท่าเทียมในมิติทางสังคม เช่น 

ความเป็นมนุษย์ที่สมควรได้รับสิทธิและความยุติธรรม 
ปรมัตถสัจจะ : ความเสมอภาคในเชิงปรมัตถะสะท้อนถึงธรรมชาติที่แท้จริงของ

ทุกคนว่าไร้ตัวตน ไม่มีใครสูงหรือต่ำในระดับจิตวิญญาณ (พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), 
2546) 

จากแนวคิดเหล่านี ้  ความเสมอภาคในพุทธศาสนาเน้นมิต ิของจ ิตใจและ
ความสามารถในการหลุดพ้น ซึ่งสะท้อนถึงมุมมองที่ลึกซึ้งกว่าการมองแค่ในมิติทางสังคม 



 

 
 
 

หน้า 111 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 อย่างไรก็ตาม การมุ่งเน้นไปที่ความเสมอภาคทางจิตวิญญาณอาจถูกมองว่าเป็นนามธรรม

เกินไปในสังคมปัจจุบันที่ต้องเผชิญกับปัญหาความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจและการเมือง 
เมื ่อเปรียบเทียบกับแนวคิดตะวันตก เช่น ความเสมอภาคที่มุ ่งเน้นการสร้าง

โครงสร้างสังคมที่เป็นธรรมสำหรับทุกคน แนวคิดพุทธอาจขาดความชัดเจนในด้านการ
จัดระบบที่เป็นรูปธรรม แต่กลับเสริมพลังในด้านการปรับทัศนคติและจิตใจ ซึ่งเป็นรากฐาน
ของการเปลี่ยนแปลงในระยะยาว ในขณะที่พุทธศาสนามุ่งเน้นการพัฒนาภายในเพื่อสร้าง
ความเสมอภาคเชิงจิตวิญญาณ แนวคิดตะวันตก เมื่อมองความเสมอภาคในเชิงสังคมและ
การเมืองว่าเป็นสิทธิที่มนุษย์พึงมีในฐานะสมาชิกของรัฐ โดยเฉพาะในเรื่องการมีส่วนร่วม
ทางการเมืองและการกระจายทรัพยากรอย่างเท่าเทียม  
 
การเปรียบเทียบเชิงปรัชญา 

จุดร่วมของแนวคิดความเสมอภาค 
การปฏิเสธการแบ่งแยกและการเลือกปฏิบัติ ทั้งปรัชญาตะวันตกและพุทธศาสนา

ต่างยืนหยัดในการปฏิเสธการแบ่งแยกและการเลือกปฏิบัติ โดยมองว่าความไม่เท่าเทียม
เป็นอุปสรรคสำคัญต่อการสร้างสังคมที่ยุติธรรม 

ในตะวันตก แนวคิดของ John Rawls ชี้ให้เห็นว่าหลักความยุติธรรมจะเกิดขึ้นไดก้็
ต่อเมื่อทุกคนได้รับโอกาสที่เท่าเทียมกันและไม่มีใครถูกปฏิเสธสิทธิเพราะสถานะทางสังคม 

ในพุทธศาสนา คำสอนเรื่อง สมานธรรม และอนัตตา ยืนยันว่าทุกชีวิตมีคุณค่า
เท่ากันในระดับจิตวิญญาณ โดยไม่มีการแบ่งแยกตามชาติกำเนิดหรือวรรณะ  

ความมุ่งมั่นเพื่อความยุติธรรมในสังคม 
ในตะวันตก การแสวงหาความยุติธรรมทางสังคมมักเกี ่ยวข้องกับการสร้าง

โครงสร้างที่ปกป้องสิทธิพื้นฐาน เช่น สิทธิพลเมืองและสิทธิเสรีภาพ  
ในพุทธศาสนา แม้ความยุติธรรมไม่ได้ถูกกำหนดในเชิงโครงสร้าง แต่สะท้อนผ่าน

การปฏิบัติธรรม เช่น การส่งเสริมเมตตา ความกรุณา และความเข้าใจ ซึ่งนำไปสู่การลด
ความเหลื่อมล้ำทางสังคมในเชิงปฏิบัติ 

ความแตกต่างระหว่างแนวคิดตะวันตกและพุทธศาสนา 
ตะวันตก : เน้นมิติภายนอก เช่น กฎหมายและระบบเศรษฐกิจ 
แนวคิดตะวันตกมุ่งเน้นการสร้างความเสมอภาคผ่านระบบโครงสร้างทางสังคมที่

จับต้องได้ เช่น John Rawls เสนอ “หลักความยุติธรรมสองข้อ” โดยเฉพาะหลักการ



 

 
 
 

หน้า 112 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 กระจายทรัพยากรเพื่อช่วยเหลือผู้ด้อยโอกาส (Rawls, 1971) การมองว่าความเสมอภาคใน

เชิงกฎหมายและเศรษฐกิจเป็นรากฐานสำคัญของสังคมที่ดี 
พุทธศาสนา เน้นมิติภายใน เช่น ความเท่าเทียมในจิตใจ 
พุทธศาสนามุ ่งเน้นการละอัตตาและการมองเห็นความเท่าเทียมในระดับจิต

วิญญาณ โดยทุกคนมีศักยภาพที่จะหลุดพ้นจากทุกข์อย่างเท่าเทียมกัน ตัวอย่างที่เด่นชัด 
คือ การเปิดโอกาสให้ทุกวรรณะสามารถบวชในพระธรรมวินัยได้อย่างเท่าเทียมในสมัย
พุทธกาล  

แนวคิดตะวันตกให้ความสำคัญกับการเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้าง ซึ่งสามารถนำไป
ปฏิบัติได้ในเชิงนโยบาย แต่พุทธศาสนาเน้นการเปลี่ยนแปลงจากภายใน ซึ่งเป็นสิ่งที่จับต้อง
ได้ยากในบริบทของสังคมที่ต้องการการแก้ไขปัญหาอย่างเร่งด่วน 

การวิพากษ์แนวคิดทั้งสอง 
1. ความเป็นไปได้ของการประยุกต์ใช้แนวคิดความเสมอภาคในโลกสมัยใหม่ 
แนวคิดตะวันตก สามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการสร้างนโยบายสาธารณะ เช่น 

กฎหมายสิทธิมนุษยชน หรือระบบการจัดเก็บภาษีที่ช่วยลดความเหลื่อมล้ำ 
แนวคิดพุทธศาสนา อาจมีบทบาทสำคัญในด้านการพัฒนาจิตสำนึกและสร้างความ

สมานฉันท์ในสังคม 
2. ข้อจำกัดและจุดอ่อนของทั้งสองแนวคิด 
แนวคิดตะวันตก มักถูกวิจารณ์ว่ามุ่งเน้นการแก้ปัญหาในระดับโครงสร้าง แต่ขาด

ความลึกซึ้งในด้านจิตใจและความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล 
แนวคิดพุทธศาสนา แม้จะช่วยให้เกิดความสมดุลในจิตใจ แต่กลับไม่มีกรอบปฏิบัติ

ที่ชัดเจนสำหรับการจัดการความเหลื่อมล้ำในระบบเศรษฐกิจหรือการเมือง 
ในมุมมองของผู ้เขียน สามารถวิเคราะห์แนวคิดความเสมอภาคจากปรัชญา

ตะวันตกและพุทธศาสนามีคุณลักษณะเด่นที่สามารถเสริมสร้างซึ่งกันและกันได้อย่าง
น่าสนใจ หากพิจารณาในเชิงวิชาการ แนวคิดทั้งสองมีมุมมองต่อความเสมอภาคที่แตกต่าง
กันอย่างชัดเจน แต่ไม่ได้ขัดแย้งกัน กลับมีศักยภาพที่จะร่วมกันตอบโจทย์สังคมสมัยใหม่ที่
เผชิญปัญหาความเหลื่อมล้ำในหลากหลายมิติ 

จุดแข็งและจุดอ่อนของสองกระบวนทัศน์ 
แนวคิดตะวันตก เช่น ของ John Rawls หรือ Karl Marx เน้นไปที่การปรับเปลี่ยน

โครงสร้างทางสังคม เช่น กฎหมาย เศรษฐกิจ และการเมือง เพื่อลดช่องว่างระหว่างชนชั้น 
สร้างโอกาสที่เท่าเทียมให้กับทุกคน และรับประกันว่าคนกลุ่มเปราะบางจะได้รับการ



 

 
 
 

หน้า 113 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 สนับสนุนผ่านกลไกของรัฐ (Rawls, 1971) จุดแข็งนี้ทำให้แนวคิดตะวันตกมีความเป็น

รูปธรรม เหมาะสำหรับการออกนโยบายในระดับรัฐ ในทางกลับกัน แนวคิดพุทธศาสนาให้
ความสำคัญกับการพัฒนาจิตใจภายใน โดยมองว่าความเสมอภาคที่แท้จริงเกิดจากการละ
อัตตาและการตระหนักถึงความเชื่อมโยงของทุกชีวิตผ่านหลักอนัตตา (พระธรรมปิฎก 
(ป. อ. ปยุตฺโต), 2546) จุดแข็งนี้ช่วยเสริมสร้างสันติสุขและความสมดุลในจิตใจของบุคคล 
ซึ่งเป็นรากฐานที่สำคัญสำหรับการสร้างความยุติธรรมในสังคม 

การสร้างสังคมที่เสมอภาคในโลกปัจจุบัน 
ในโลกปัจจุบันที่ความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจ สังคม และการเมืองทวีความรุนแรง

ขึ้น การสร้างความเสมอภาคที่ยั่งยืนจำเป็นต้องอาศัยการผสมผสานแนวทางทั้งสอง 
1. การจัดการระบบภายนอก การปรับโครงสร้างสังคมให้เป็นธรรม เช่น การปฏิรูป

ระบบภาษี การขยายโอกาสทางการศึกษา และการประกันสิทธิมนุษยชน เป็นสิ่งที่แนวคิด
ตะวันตกสามารถเสนอได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

2. การพัฒนาจิตใจภายใน ในขณะเดียวกัน การส่งเสริมคุณค่าทางจิตวญิญาณ เช่น 
ความเมตตา อุเบกขา และการตระหนักถึงความเท่าเทียมในระดับจิตวิญญาณตามแนวพุทธ 
จะช่วยลดความขัดแย้งและเสริมสร้างความสมานฉันท์ในสังคม 

ตัวอย่างที่น่าสนใจคือ แนวคิด Gross National Happiness (GNH) ของภูฏาน ซึ่ง
ผสมผสานแนวคิดตะวันตกและพุทธศาสนาอย่างกลมกลืน ในเชิงระบบ GNH ใช้ตัวชี้วัด
ความสุขในการออกนโยบาย เช่น การพัฒนาสุขภาพ การศึกษาที่เท่าเทียม และการดูแล
สิ่งแวดล้อม ในขณะเดียวกัน แนวทางนี้ยังส่งเสริมคุณค่าพุทธ เช่น การพัฒนาจิตใจผ่าน
สมาธิและการมีชีวิตที่เรียบง่าย แนวทางนี้สะท้อนให้เห็นถึงศักยภาพของการรวมมิติ
ภายนอกและภายในเพื่อแก้ไขปัญหาความเหลื่อมล้ำได้อย่างยั่งยืน 

การผสมผสานแนวคิดทั้งสองจำเป็นต้องอาศัยการปรับใช้ที่เหมาะสมกับบริบทของ
แต่ละสังคม ตัวอย่างเช่น ในสังคมที่ระบบโครงสร้างยังขาดความยุติธรรม การเริ่มต้นด้วย
กรอบคิดแบบตะวันตก เช่น การพัฒนานโยบายลดความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจ อาจเป็น
จุดเริ่มต้นที่เหมาะสม และในสังคมที่ความขัดแย้งทางจิตใจและวัฒนธรรมเป็นปัญหาหลัก 
การเสริมสร้างจิตสำนึกแบบพุทธศาสนาอาจช่วยลดความขัดแย้งและสร้างสังคมที่สงบสุข
มากขึ้น 

การสร้างความสมดุลระหว่างสองแนวทางจำเป็นต้องหลีกเลี่ยงการมุ่งเน้นด้านใด
ด้านหนึ่งมากเกินไป การสร้างความเสมอภาคอย่างแท้จริงในโลกที่เปลี่ยนแปลงอย่าง



 

 
 
 

หน้า 114 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 รวดเร็วจะสำเร็จได้ก็ต่อเมื ่อทั ้งระบบภายนอกและจิตใจภายในทำงานร่วมกันอย่าง

สอดคล้อง 
การประยุกต์ใช้แนวคิดความเสมอภาคในบริบทสมัยใหม่ 
การสร้างความเสมอภาคในสังคมปัจจุบันเผชิญกับความท้าทายที่หลากหลาย ทั้ง

ด้านเศรษฐกิจ การเมือง และจิตวิญญาณ แนวคิดความเสมอภาคจากปรัชญาตะวันตกและ
พุทธศาสนาสามารถให้บทเรียนและแนวทางแก้ไขที่สอดคล้องกับปัญหาในบริบทสมัยใหม่ 
การประยุกต์ใช้แนวคิดเหล่านี้สามารถแบ่งออกเป็นสามส่วนหลัก 

1. การสร้างระบบที่เป็นธรรมในด้านการศึกษาและเศรษฐกิจ 
การศึกษา แนวคิดตะวันตก เช่น หลักความยุติธรรมของ Rawls (1971) มุ่งเน้น

การสร้างโอกาสที่เท่าเทียมกันในระบบการศึกษา เพราะการศึกษาถือเป็นเครื่องมือสำคัญ
ในการลดความเหลื ่อมล้ำทางเศรษฐกิจและสังคม การให้การศึกษาฟรี หรือการปรับ
โครงสร้างการศึกษาเพื่อเข้าถึงกลุ่มเปราะบาง จึงเป็นตัวอย่างที่เด่นชัดของการประยุกต์ใช้
แนวคิดความเสมอภาค 

เศรษฐกิจ การกระจายทรพัยากรที่เป็นธรรม เช่น การออกแบบระบบภาษีก้าวหนา้ 
หรือการให้เงินสนับสนุนแก่ผู้มีรายได้น้อย เป็นแนวทางที่เน้นการลดความเหลื่อมล้ำทาง
เศรษฐกิจผ่านกลไกเชิงโครงสร้าง 

2. การส่งเสริมสิทธิมนุษยชน 
แนวคิดเร ื ่องส ิทธ ิมน ุษยชนในปรัชญาตะว ันตก เช ่น ของ Jean-Jacques 

Rousseau ชี้ให้เห็นว่ามนุษย์ทุกคนมีศักดิ์ศรีและสิทธิเสรีภาพที่เท่าเทียมกัน การออก
กฎหมายที่ปกป้องสิทธิพื้นฐาน เช่น สิทธิในการเลือกปฏิบัติทางเพศ เชื้อชาติ หรือศาสนา 
เป็นการนำแนวคิดนี้ไปปฏิบัติจริง ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดคือกฎหมายต่อต้านการเลือกปฏิบัติ
ในหลายประเทศ 

บทเรียนจากพุทธศาสนา 
1. การพัฒนาความเมตตาและความเข้าใจในระดับบุคคล พุทธศาสนาสอนให้

พัฒนาความเมตตา (เมตตาภาวนา) เพื่อสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างบุคคลและลดความ
ขัดแย้ง แนวคิดนี้มีความสำคัญอย่างยิ่งในบริบทสังคมที่แตกแยก เช่น การสร้างโครงการที่
ส่งเสริมความเข้าใจระหว่างชุมชนที่มีความแตกต่างทางวัฒนธรรมและศาสนา 

2. การส่งเสริมความสมดุลระหว่างมิติภายนอกและภายใน หลักอุเบกขา และ 
อนัตตา ช่วยสร้างสมดุลในระดับปัจเจกและสังคม โดยสอนให้มนุษย์ปล่อยวางความยึดมั่น
ในตัวตนและความโลภ การปรับใช้หลักนี้สามารถเห็นได้ในแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงของ



 

 
 
 

หน้า 115 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 ประเทศไทย ซึ่งมุ่งเน้นการบริหารทรัพยากรอย่างพอดี และการสร้างความยั่งยืนทั้งใน

ระดับชุมชนและประเทศ 
ดังนั้น การผสมผสานหลักสิทธิมนุษยชนแบบตะวันตกเข้ากับหลักขันติธรรมของ

พุทธศาสนา ถูกนำมาใช้ในหลายโครงการในประเทศไทยและเมียนมา เช่น การสร้างเวที
สาธารณะเพื่อแลกเปลี่ยนความคิดเห็นระหว่างชุมชนต่างชาติพันธุ์  การประยุกต์ใช้แนวคิด
ความเสมอภาคต้องคำนึงถึงบริบททางสังคมและวัฒนธรรมของแต่ละพื้นที่ การใช้แนวทาง
แบบผสมผสาน เช่น แนวคิด GNH ของภูฏาน หรือ แนวคิดความสุขมวลรวมประชาชาติ 
แสดงให้เห็นถึงการพัฒนาในความคิดแบบองค์รวมที่พยายามเข้าใจความสมบูรณ์ของความ
เป็นคนในหลายมิติรวมไปถึงการผสมผสานมิติภายนอกและภายในเพื่อแก้ไขปัญหาความ
เหลื่อมล้ำในระดับโครงสร้างและระดับจิตใจ 

ในอนาคต การสร้างนโยบายสาธารณะที่รวมหลักการจากทั้งสองแนวคิดอาจเป็น
กุญแจสำคัญในการสร้างสังคมที่ยั ่งยืน เช่น การออกแบบระบบการศึกษาที่ส่งเสริมทั้ง
ความรู้ด้านวิชาการและคุณค่าจริยธรรม หรือการพัฒนาระบบเศรษฐกิจที่ตอบสนองทั้ง
ความต้องการทางกายภาพและจิตวิญญาณของมนุษย์ 

 

 
ภาพที่ 1 องคค์วามรู้ที่ได้สังเคราะห์จากบทความ 

 

สมดุลความ
เสมอภาคเชิง
บูรณาการ

ระบบ
กฎหมายและ
นโยบายที่เป็น

ธรรม

การพัฒนา
เศรษฐกิจ
อย่างยั่งยืน

การปลูกฝัง
คุณธรรมและ
จริยธรรมทาง
จิตวิญญาณ

การสร้างพื้นที่
เรียนรู้ข้าม
วัฒนธรรม



 

 
 
 

หน้า 116 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 สรุป 

แนวคิดเรื่องความเสมอภาคในปรัชญาตะวันตกและพุทธศาสนา แม้จะมีที่มาจาก
บริบทและวิธีคิดที่แตกต่างกัน แต่ล้วนมุ่งสู่เป้าหมายเดียวกันคือการสร้างสังคมที่ยุติธรรม
และสงบสุข แนวคิดตะวันตก เน้นการจัดการระบบภายนอก เช่น การสร้างโครงสร้างทาง
กฎหมาย เศรษฐกิจ และสังคมที่ช่วยลดความเหลื่อมล้ำ และให้โอกาสที่เท่าเทียมแก่ทุกคน  

แนวคิดพุทธศาสนา มุ ่งเน้นการพัฒนาจิตใจและความเท่าเทียมในระดับจิต
วิญญาณ โดยชี้ให้เห็นว่าแท้จริงแล้วมนุษย์ทุกคนมีศักยภาพเท่าเทียมกันในการเข้าถึง
ความสุขและความสงบ เมื่อเปรียบเทียบกัน แนวคิดตะวันตกให้ความสำคัญกับการแก้ไข
ปัญหาภายนอกอย่างเป็นรูปธรรม ขณะที่พุทธศาสนามุ่งเน้นการเปลี่ยนแปลงภายในเพื่อ
สร้างความสมดุลในระยะยาว แนวทางทั้งสองจึงไม่ใช่คู่ตรงข้าม แต่สามารถเสริมสร้างซึ่งกัน
และกันได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

เพื่อเผชิญหน้ากับปัญหาความเหลื่อมล้ำในโลกสมัยใหม่ ผู้เขียนเสนอแนวทางการ
ผสมผสานแนวคิดจากทั้งสองกระบวนทัศน์ 

1. การสร้างสมดุลระหว่างภายนอกและภายใน ใช้แนวคิดตะวันตกในการออกแบบ
ระบบและนโยบายที่ลดความเหลื่อมล้ำ เช่น การจัดเก็บภาษีก้าวหน้า หรือการให้สิทธิ
เข้าถึงการศึกษาและการรักษาพยาบาลอย่างเท่าเทียม ผนวกแนวคิดพุทธศาสนาในการ
ปลูกฝังคุณธรรม เช่น ความเมตตา ความเสียสละ และการพัฒนาจิตใจผ่านกิจกรรมใน
ชุมชนหรือระบบการศึกษา 

2. สร้างพื้นที่สำหรับการเรียนรู้ร ่วมกัน จัดเวทีสากลเพื่อแลกเปลี่ยนมุมมอง
เกี่ยวกับความเสมอภาคในหลากหลายวัฒนธรรม โดยผสมผสานวิธีคิดจากตะวันตกและ
ตะวันออก ส่งเสริมงานวิจัยข้ามวัฒนธรรมที่เจาะลึกการนำแนวคิดความเสมอภาคไปปรับ
ใช้ในระดับปัจเจก ชุมชน และระดับโลก 

3. ต ัวอย่างการปฏิบัต ิในสังคมร ่วมสมัย  นำโมเดลอย่าง Gross National 
Happiness (GNH) ของภูฏาน มาขยายผลในประเทศอื่น ๆ โดยปรับให้สอดคล้องกับบริบท
ของแต่ละสังคม ความเสมอภาคเป็นหนึ่งในแนวคิดที่มนุษย์แสวงหามาโดยตลอด ทั้งใน
ปรัชญาตะวันตกและคำสอนในพุทธศาสนา แม้ทั ้งสองกระบวนทัศน์จะมีจุดเริ ่มต้นที่
แตกต่าง แต่เมื่อมองลึกลงไป เราพบว่าแนวคิดเหล่านี้คือการเดินทางไปสู่จุดหมายเดียวกัน 
นั่นคือการสร้างสังคมที่ยุติธรรมและสมดุล 

ในมิติของตะวันตก ความเสมอภาคถูกมองผ่านกรอบของโครงสร้างทางสังคม เช่น 
การออกแบบกฎหมายที่เป็นธรรม การปรับโครงสร้างเศรษฐกิจ และการส่งเสริมสิทธิ



 

 
 
 

หน้า 117 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 มนุษยชน แนวทางนี้ช่วยแก้ไขปัญหาเชิงระบบอย่างจับต้องได้ แต่ในขณะเดียวกันก็มี

จุดอ่อนในเรื่องของความขัดแย้งทางจิตใจที่ยังคงหลงเหลือ 
ในอีกมุมหนึ่ง พุทธศาสนามองความเสมอภาคในระดับที่ลึกซึ้งขึ้น คือความเท่า

เทียมในระดับจิตวิญญาณ ผ่านการละวางอัตตาและการมองเห็นความเชื่อมโยงของทุกชีวิต 
แนวคิดนี้สร้างพื้นฐานของการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข แต่ขาดกรอบปฏิบัติที่ชัดเจนในการ
แก้ไขปัญหาโครงสร้างทางสังคม 

เมื่อทั้งสองกระบวนทัศน์ถูกหลอมรวมกัน กลับกลายเป็นองค์ความรู้ที่ทรงพลังใน
การแก้ไขปัญหาความเหลื่อมล้ำในโลกปัจจุบัน ตัวอย่างเช่น แนวทาง Gross National 
Happiness (GNH) ของภูฏาน ที่ผสานแนวคิดตะวันตกเรื่องการพัฒนาเศรษฐกิจอย่าง
ยั่งยืนกับคุณค่าทางจิตวิญญาณของพุทธศาสนา เพื่อสร้างสมดุลระหว่างความก้าวหนา้ทาง
วัตถุและความสงบภายใน 

โลกที่เต็มไปด้วยความหลากหลายทางวัฒนธรรม คำถามสำคัญยังคงอยู่ “ความ
เสมอภาคสามารถเป็นจริงได้ในโลกที่เต็มไปด้วยความหลากหลายทางวัฒนธรรมหรือไม่” 
คำตอบอาจอยู่ที่การเปิดใจเรียนรู้จากทั้งสองมิติ ไม่ว่าจะเป็นการออกแบบระบบที่ยตุิธรรม
ในระดับภายนอก หรือการฝึกจิตเพื่อสร้างสังคมที่สงบสุขในระดับภายใน บทความนี้ชวนให้
ผู้อ่านขบคิดถึงศักยภาพของการหลอมรวมปัญญาตะวันตกและพุทธธรรม ในฐานะพิมพ์
เขียวสำหรับสังคมที่ยั ่งยืนสังคมที่ไม่ได้ยืนอยู่บนพื้นฐานของการแบ่งแยก แต่บนความ
เชื่อมโยงที่ลึกซึ้งของมนุษย์ทุกคน 
 
เอกสารอ้างอิง 
โกวิท วงศ์สุรวัฒน์. (2560). พุทธปรัชญาในโลกปัจจุบัน. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์วิถีธรรม. 
ปานเทพ พัวพงษ์พันธ์. (2566). “ปรัชญาตะวันตก” (ตอนสิบเจ็ด) “จอห์น ล็อค” นัก

ปรัชญาเมืองผู ้ดี . สืบค้น 10 มีนาคม 2568 จาก https://mgronline.com/ 
daily/detail/9660000094751 

พระไพศาล วิสาโล. (2555). ธรรมเพื่อชีวิตที่ดีงาม. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธิกา. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมฉบับพุทธศาสน์ (พิมพ์ครั้งที่ 12). 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2517). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
ระพีพรรณ คำหอม. (2549). สวัสดิการสังคมกับสังคมไทย (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 

บริษัท พริก หวานกราฟฟิค จำกัด. 



 

 
 
 

หน้า 118 
 

 

 ปีท่ี 7 ฉบับที่ 3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2568 
Vol. 7 No. 3 May – June 2025 
 วรพจน์ วิศรุตย์พิชิต. (2543). สิทธิและเสรีภาพภายใต้รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย 

2540. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ชนะเลิศ. 
สมบัติ ธำรงธัญวงศ์. (2545). การเมือง : แนวความคิดและการพัฒนา . กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์เสมาสธรรม. 
สมภาร พรมทา. (2539). ปรัชญาสังคมและการเมือง (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
Marx, K. (1990). Capital Volume I. (Fowkes, B., Trans.). London: Penguin Books. 
Rawls, J. (1971). A Theory of Justice. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Sen, A. (1992). InEquity Reexamined. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
 
 


