
 
 

หน้า 58 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

ธรรมะกับการเมืองของประชาชนบนวิถีแห่งธรรมาธิปไตย* 
DHARMA AND THE POLITICS OF THE PEOPLE ON THE WAY OF 

RIGHTEOUSNESS 
 

ธวัชชัย ผลสะอาด 
Thawatchai Polsa-at 

นักวิชาการอิสระ 
Independent Scholar 

Corresponding Author E-mail: thawatchailld7@gmail.com 
----------------------------------------------------------------------------------------- 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการ โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือนำเสนอ พระพุทธเจ้าทรงใช้ธรรมะในการ
ดำเนินชีวิตธรรมะ และคำสอนในทางศาสนาล้วนเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจให้คนมีความรัก
ความเมตตาต่อกัน หากประชาชนยึดถือธรรมะและคำสอนของพระพุทธเจ้าก็อยู่ด้วยความ
สงบสุขและเคารพในสิทธิเสรีภาพซึ่งกันและกัน แต่ปัญหาที่เกิดขึ้นในปัจจุบันนี้ล้วนแล้วแต่
มาจากการที่คนเราไม่ตั้งมั่นอยู่ในธรรม คำสั่งสอนในพระพุทธศาสนา การปกครองระบอบ
ประชาธิปไตย ธรรมาธิปไตยเป็นแนวทางปกครองที่เน้นหลักความยุติธรรม ถือธรรมเป็น
หลักในการปกครอง ยึดถือความถูกต้องชอบธรรมเป็นเครื่องมือตัดสินใจใช้สนับสนุนการ
ปกครอง  

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อประยุกต์ใช้แนวคิดเกี่ยวกับธรรมะกับการเมืองของ
ประชาชนบนวิถีแห่งธรรมาธิปไตย ประกอบด้วยธรรมะ 10 ประการ ได้แก่ 1) ทานัง  
(การให้ทานหรือแบ่งปัน) 2) สีลัง (การรักษาศีล) 3) ปะริจาคัง (การบริจาคหรือเสียสละ  
4) อาชชะวัง (ความซื่อตรง) 5) มัททะวัง (ความอ่อนโยน) 6 ตะปัง (ความเพียรเผาผลาญ
กิเลส) 7) อักโกธัง (ความไม่โกรธ) 8) อะวิหิงสา (ความไม่เบียดเบียน) 9) ขันติ (ความอดทน) 
10) อะวิโรธะนัง (ความไม่มีอะไรพิรุธ) เพ่ือใช้เป็นหลักของความดี ความถูกต้อง ความเสมอ
ภาคใช้เป็นหลักในการปกครอง เพ่ือให้สังคมส่วนรวมมีความเป็นปกติสุข 
คำสำคัญ: ธรรมะ; การเมือง; ประชาชน; ธรรมาธิปไตย 

 
*Received October 11, 2022; Revised June 16, 2022; Accepted June 21, 2022 



 
 

หน้า 59 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

Abstracts 
The Buddha used dharma to live his life, dharma, and religious 

teachings as a tool to hold people in love and compassion for one another. 
If people adhere to the Dharma and education of the Buddha, they will live 
in peace and respect each other's rights and freedoms. But the problems that 
arise today all come from people's need for more adherence to the Dharma 
teachings in Buddhism. Democracy is a way of governance that emphasizes 
the principles of justice. Hold dharma as the principle of governing. They are 
upholding legitimacy as a decision-making tool to support the government.  

This article was written to apply the concept of Dharma to people's 
politics in the way of Dhammadhitai. Contains dharma ten things, including 1) 
charity, 2) high moral character, 3) self-sacrifice 4) honesty. 5) kindness and 
gentleness 6) self-control 7) non-anger 8) non-violence 9) patience 10) non-
opposition to be used as the principle of goodness, correctness, and equality 
as the principle of governance for the general society to be happy. 
Keywords: Dhamma; Politics; Population; Democracy 
 
บทนำ 

การดำรงชีวิต หลักปฏิบัติตนต่อสังคม หลักการปกครอง หลักเศรษฐกิจ หลักการ
หน้าที่ที่พึงปฏิบัติต่อกันในการอยู่ร่วมกันในสังคมมนุษย์ ตลอดถึงขนบธรรมเนียม จารีต
ประเพณี โดยให้ความรู ้ 4 ทาง คือ คติธรรม เนติธรรม สหธรรม และวัตถุธรรม เช่น 
ทศพิธราชธรรม เป็นหลักธรรมสำหรับนักปกครอง ราชนีติธรรมเป็นคุณสมบัติสำหรับผู้จะ
เข้ารับข้าราชการ เป็นต้น (ไพบูลย์ สุขเจตนี , 2562) ธรรมาธิปไตยเป็นหลักที่พระพุทธเจ้า 
ทรงใช้ในการบริหารพุทธบริษัท คือหลักการว่าด้วยการถือเอาธรรมะเป็นใหญ่ในการดำเนิน
กิจกรรมต่าง ๆ การดำเนินชีวิต การปฏิบัติงานการบริหารทุกระดับ พระพุทธเจ้าไม่ใช่
เพียงแต่สอนเหล่าสาวก เกี่ยวกับธรรมมาธิปไตยอย่างเดียวเท่านั้น พระองค์ทรงปฏิบัติอยู่ใน
หลักธรรมาธิปไตยด้วย ธรรมาธิปไตยจึงมีความสำคัญ ทั้งในแง่ของความเป็นหลักธรรมคุณ 
ในแง่ของการถือปฏิบัต ิท ี ่พระพุทธเจ้าทรงถือปฏิบัต ิ พุทธปรัชญาทางการเมืองที่
พระพุทธเจ้าทรงสอน ใช้คำว่า อธิปไตย เป็นหลักที่ปกครองพึงยึดถือ เมื่อเป็นผู้ปกครอง
แล้ว จะยึดถืออะไรเป็นใหญ่ ส่วนอธิปไตยที่ใช้ในปัจจุบันเน้นว่าอำนาจอธิปไตย หรืออำนาจ



 
 

หน้า 60 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

ในการปกครองควรอยู่ที่ใด หรืออยู่ที่ใครตามหลักวิชาของรัฐศาสตร์โดยพระพุทธเจ้าทรง
สอนในกูฏทันตสูตร (ที. ส ี. (ไทย) 9/323-358/125-150) สูตรว่าด้วยเศรษฐศาสตร์
การเมือง กล่าวโดยสรุปประกอบด้วย 1) การบริหารโดยการกระจายอำนาจ 2)การจัด
ตำแหน่งทางการบริหาร 3) การวางนโยบายและกลยุทธ์ 4) การมีส่วนร่วมของประชาชน
หรือการลงประชามติ 5) การสื่อสาร และ 6) ผลของการปฏิรูปแนวคิด ซึ่งชี ้ให้เห็นถึง
เศรษฐกิจที ่ผูกอยู ่กับการเมืองการปกครอง ทั ้งยังสอนเหล่าสาวกให้ปฏิบัติตามหลัก
ธรรมาธิปไตย ในการถือปฏิบัตินี้ไม่จำกัดว่า ผู้ถือปฏิบัติจะอยู่ในระดับใด เป็นใครมาจาก
ไหน หากสนใจใฝ่ธรรมแล้วก็สามารถปฏิบัติได้ พระพุทธศาสนาทั้งที่เป็นส่วนพระธรรม คือ
คำสอน และพระวินัย คือ คำสั่ง มีคุณค่าต่อการปกครองทั้งในด้านการปกครองตนเอง การ
ปกครองหมู่คณะและการปกครองประเทศหรือสังคมโดยส่วนรวมตลอดจนมีการปกครอง
โลกอยู่มาก กล่าวคือ มุ่งส่งเสริมให้บุคคลหมั่นสำรวจ ฝึกฝน ปรับปรุง เคารพ ควบคุม 
บังคับภายใน คือ จิตใจ เชื่อมั่นรับผิดชอบต่อตนเอง เป็นการปกครองตนเอง รู้จักธรรมชาติ
และความต้องการของผู้อื่น (จุรี สายจันเจียม, 2558)  

ในการปกครองระบอบประชาธิปไตยนั้น ประชาชนเป็นผู้ปกครอง หรือเป็นเจ้าของ
อำนาจในการปกครอง ดังนั้น ประชาชนแต่ละคนจึงต้องเป็นธรรมาธิปไตย คือถือธรรมเป็น
ใหญ่ หมายความว่า ถือความจริง ความถูกต้อง ความดีงาม ถือหลักการและกฎกติกาเป็น
ใหญ่ เมื่อคนเป็นธรรมาธิปไตย สังคมจึงจะเป็นประชาธิปไตยได้ และระบอบประชาธิปไตย
จึงจะสำเร็จ ทำอย่างไรจึงจะให้คนไทยเป็นธรรมาธิปไตย เพราะปัจจุบันนี้สังคมไทยยังหา
คนที่เป็นธรรมาธิปไตยได้ยาก คือ ยังมัวหวังพึ่งเทพเจ้าหรือสิ่งดลบันดาลภายนอกทั้ งหลาย 
ยังไม่มั่นใจในธรรม ซึ่งเห็นได้จาก พระประยุทธ อริยวังโส และคณะ (2561) ได้กล่าวไว้ว่า 
ความเสื่อมโทรมทางจิตใจและศีลธรรมทางการเมืองไทยในขณะนี้พบว่ามี 8 ประการ คือ  
1) มีการใช้เงินเป็นใหญ่ 2) ผูกขาดอำนาจทางการเมืองโดยคนจำนวนน้อย 3) คนดีมี
ความสามารถขาดโอกาสเข้าไปมีส่วนร่วมทางการเมือง 4 มีการทุจริตประพฤติมิชอบอยู่ใน
ทุกระดับ 5) การเผด็จการโดยระบอบรัฐสภา 6 มีการต่อสู้ขัดแย้งเรื้อรังและไม่มีเสถียรภาพ
ทางการเมือง 7) ขาดประสิทธิภาพการบริหารและนิติบัญญัติ และ 8) การขาดภาวะผู้นำ
ทางการเมือง โดยพื้นฐานมาจากการขาดศีลธรรม การไม่เคารพกฎหมาย กติกาสังคม การ
ขาดจิตสำนึกต่อหน้าที่ ซึ่งมีพื้นฐานมาจากกิเลสตัณหาที่ขัดขวางการพัฒนาประเทศ ได้แก่
ตัณหา (ความต้องการไม่สิ้นสุด) มานะ (การใช้อำนาจข่มขู่พองตัว) ทิฐิ (ความเห็นที่ใครแย้ง
ไม่ได้) เพื่อก้าวข้ามกับดับแห่งการพัฒนาที่ไม่ยั่งยืน จึงจำเป็นต้องพัฒนาคนโดยเริ่มต้นที่
จิตใจก่อน เพื่อให้สามารถเป็นศูนย์กลางการพัฒนาที่มีคุณภาพ คุณธรรม นำสังคมไป



 
 

หน้า 61 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

ข้างหน้าอย่างมั่นคง สอดคล้องกับแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติมีทัศนคติที่ดีต่อ
บ้านเมือง มีคุณธรรมฉบับที่ 12 ที่มุ่งเน้นคนเป็นศูนย์กลางการพัฒนา ให้มีวินัย มีความ
จริยธรรมในการดำเนินชีวิต  

จากปัญหาและความสำคัญดังกล่าวข้างต้นนี้ ผู้เขียนเห็นว่า การประยุกต์ใช้แนวคิด
เกี่ยวกับธรรมะกับการเมืองของประชาชนบนวิถีแห่งธรรมาธิปไตย จึงได้กำหนดเนื้อหาใน
บทความนี้ ประกอบด้วย 1) ทานัง (การให้ทานหรือแบ่งปัน) 2) สีลัง (การรักษาศีล)  
3) ปะริจาคัง (การบริจาคหรือเสียสละ 4) อาชชะวัง (ความซื่อตรง) 5) มัททะวัง (ความ
อ่อนโยน) 6 ตะปัง (ความเพียรเผาผลาญกิเลส) 7) อักโกธัง (ความไม่โกรธ) 8) อะวิหิงสา 
(ความไม่เบียดเบียน) 9) ขันติ (ความอดทน) 10) อะวิโรธะนัง (ความไม่มีอะไรพิรุธ) เพ่ือให้
บรรลุประโยชน์สูงสุดในปัจจุบันและอนาคตต่อไป 
 
แนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวกับธรรมะกับการเมือง 

พุทธทาสภิกขุ (2547) ได้ให้ความหมาย “ธรรมะ” ไว้ว่า เป็นธรรมชาติกฎของ
ธรรมชาติ การปฏิบัติเพ่ือให้เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ และผลลัพธ์ที่ได้รับจากการปฏิบัติ 
รวมไปถึงศีลธรรม วัฒนธรรม ศิลปะ ขนบธรรมเนียมประเพณี กฎหมายของละกาทำหน้าที่
ตามปกติของบุคคล เพ่ือให้สังคมมีความสงบสุข เริ่มต้นซึ่งเป็นหน่วยหนึ่งของสังคม เมื่อทุก
หน่วยมีแล้ว ก็จะทำให้สังคมมีความปกติและมีความสงบไปด้วย ดังนั้น ธรรมะจึงมีความ
เกี่ยวพันกับสังคมการเมืองโดยแยกกันไม่ออก จึงเป็นธรรมะกับการเมือง การเมืองกับ
ธรรมะ หรือการเมืองจะต้องประกอบด้วยธรรมะ อย่างไรก็ดี พุทธทาสภิกขุ (2548) ยังเห็น
ว่า “ธรรมิกสังคมนิยม” เป็นระบบการปกครองที ่มีอุดมการณ์ โดยใช้หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาเป็นแนวทางปฏิบัติ เพื่อแก้ปัญหาสังคมและการเมือง โดยการไม่ยึดมั่นถือ
มั่นในอัตตาหรือ “ตัวกู ของกู” แต่ให้ยึดถือหลักธรรมพื้นฐาน 3 ประการ คือ ประโยชน์
ส่วนรวม การควบคุมตนเอง และการมีความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ต่อกันบนฐานแห่งจิตเมตต า 
กล่าวได้ว่า พระธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนนั้น เป็นหลักให้แก่การดำเนินชีวิตของเรา
เมื่อเราปฏิบัติถูกต้องตามธรรมนั้น ศักยภาพแห่งความเป็นมนุษย์ของเราก็จะเจริญปรากฏ
ออกมา จนกระท่ังเราเข้าถึงความจริงของธรรมชาติมีชีวิตที่ดีงามมีความสุขอย่างแท้จริง  

พุทธทาสภิกขุ กล่าวอีกว่าว่า ธรรมะต้องอยู่ในเนื้อในตัวคน หมายถึง ธรรมต้องอยู่
ในการดำเนินชีวิตคนจึงจะสามารถมีชีวิตที่ประเสริฐและรังสรรค์โลกที่มนุษย์และสรรพชีวิต
จะดำรงอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบสุข พุทธศาสนิกชนและผู้ที่สนใจธรรมะได้ตระหนักถึงหนึ่ง
เดียวกันของความเป็นโลกและธรรม และยังการกระทำให้เกิดผลเป็นชีวิตที่ดีงามด้วยธรรม



 
 

หน้า 62 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

ขึ้นในโลก ดังคำกล่าวที่ว่า “ถ้ากล่าวถึงธรรมะที่ถูกต้องแล้วจะไม่มีคำว่าทิ้งโลกหรือหนีโลก 
เพราะว่าธรรมที่ถูกต้องนั้น มุ่งหมายจะให้คนอยู่ในโลกด้วยชัยชนะ ต่อโลก” (พุทธทาส
ภิกขุ, มปป.) กล่าวโดยสรุปได้ว่า ธรรมะ คือ สภาพที่ทรงไว้ธรรมดา  ธรรมชาติ สัจธรรม
ความจริง เหตุสิ ่งที ่ปรากฏ หรือ สภาวธรรมของสิ ่งซึ ่งทรงตัวอยู ่เป็นสภาวะคงที ่ไม่
เปลี่ยนแปลง อันเป็นคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้านั้น แม้จะมีจำนวนมากมาย หากบุคคลรู้จัก
เลือกสรรเอาหัวข้อธรรมมาปฏิบัติให้เหมาะสมกับสภาพปัญหาและชีวิตของตน ครอบครัว 
และสังคมแล้ว ย่อมจะเป็นไปตามจุดมุ่งหมายของหลักธรรมอันเป็นคำสั่งสอนของพระพุทธ
องค์ล้วนเป็นจริง 

นิยามความหมายของคำว่า “การเมือง” ในทางรัฐศาสตร์ คำว่า “การเมือง” ถือว่า
เป็นแกนหลักของสาขาวิชาดังกล่าวมีทั้งนักปราชญ์และนักวิชาการได้ให้ความหมายไว้มากก
มาย ดังเช่น ในทรรศนะของ อริสโตเติล (Aristotle) มองว่า การเมือง คือ การใช้อำนาจ
เพื่อสาธารณประโยชน์ กล่าวได้ว่า การเมืองจึงเกี่ยวกับอำนาจและการปกครอง (คำนวล 
คำมณ,ี 2547) นอกจากนี้ เพลโต (Plato) ยังได้นิยามความหมายของ "การเมือง" ไว้ว่าเป็น
การอำนวยความยุติธรรมแก่คนทั้งปวง (สุภาพ ปริญญเสวี และคณะ , 2533) นอกจากนี้ 
ไพบูลย์ สุขเจตนี (2562) กล่าวว่า เป็นการดูแลจัดการให้มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างเป็นธรรม 
เป็นระเบียบ โดยแยกให้ความหมายคือ การเมืองเป็นเรื่องที่เกี่ยวกับวิธีการได้มาซึ่งอำนาจ
ในการปกครอง การบริหารราชการแผ่นดิน และการใช้อำนาจที่ได้มาสร้างความผาสุกให้แก่
ประชาชนรวมไปถึงความหมายที่ว่าเป็นกิจกรรมที่เกี ่ยวข้องกับบุคคลหรื อกลุ่มบุคคล
เพ่ือที่จะกำหนดแนวทาง ข้อบังคับ หรือนโยบายให้คนในสังคมปฏิบัติตามและอยู่ร่วมกันได้
อย่างปกติสุข และสมบูรณ์ สุขสำราญ (2534) ได้กล่าวถึง “การเมือง” ในนิยาม และ
ความหมายตามทัศนะของพระพุทธศาสนา ว่า การเมือง คือ ความคิดกิจกรรม และการ
กระทำต่าง ๆ ที่เกี่ยวกับการใช้อำนาจเพ่ือบริหารรัฐกิจ การจัดระเบียบสังคมของรัฐ รวมถึง
การได้มาซึ่งอำนาจ การใช้อำนาจหรือการได้มาซึ่งอิทธิพล ใช้อิทธิพลเพ่ือให้เกิดการจัดสรร
คุณค่าในสังคม ไม่ว่าจะเป็นอำนาจที่ถูกต้องตามกฎหมาย และกฎเกณฑ์ทางศีลธรรม และ
คุณค่าท่ีเป็นนามธรรม  

กล่าวโดยสรุปได้ว่า การเมือง หมายถึง การดูแลจัดการให้มนุษย์อยู่กันอย่างเป็น
ธรรม และเป็นระเบียบ การเมืองเป็นวิธีการได้มาซึ่งอำนาจในการปกครอง และการบริหาร
ราชการแผ่นดิน การใช้อำนาจที่ได้มาเพื ่อสร้างความผาสุกให้แก่ประชาชนหรืออาจมี
ความหมายว่าเป็นกิจกรรมที่เกี ่ยวข้องกับบุคคลหรือกลุ ่มบุคคลเพ่ือกำหนดแนวทาง 
ข้อบังคับ หรือนโยบายให้คนในสังคมปฏิบัติตามและอยู่ร่วมกัน 



 
 

หน้า 63 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

แนวคิดเกี่ยวกับธรรมาธิปไตย 
ในพระพุทธศาสนามีพระธรรมคำสอนหลายหัวข้อด้วยกันที่มีการนำมาอธิบาย

เพื่อให้มีการนำไปประพฤติปฏิบัติหรือประยุกต์ใช้ในด้านต่าง ๆ ทั้งในด้านการศึกษา ด้าน
เศรษฐกิจ และด้านสังคม ตลอดถึงด้านการเมืองการปกครองด้วย และในพระธรรมคำสอน
เหล่านั ้นธรรมาธิปไตยเป็นพระธรรมคำสอนประการหนึ่งที ่มีการนำไปอธิบายกับการ
ประพฤติปฏิบัติหรือประยุกต์ใช้ในทางการเมืองการปกครองอยู่เสมอ ดังนั้น การศึกษาหา
ความหมายของคําว่า “ธรรมาธิปไตย” จะช่วยให้มีความเข้าใจในความหมายและแนวคิดที่
แท้จริงของธรรมาธิปไตยได้ชัดเจนมาก ดังต่อไปนี้ 

“ธรรมาธิปไตย” คือ การถือธรรมเป็นใหญ่ การถือความถูกต้องเป็นหลัก
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) อีกทั้ง “ธรรมาธิปไตย” เอาความถูกต้องของธรรมชาติ เป็น
ใหญ่หรือมุ่งถึงกฎเกณฑ์ของธรรมชาติว่า ธรรมาธิปไตยตามหลักของพุทธศาสนาซึ่งเอา
ธรรมหรือพระธรรมเป็นหลักเอาความจริงความถูกต้องตามธรรมคือตามกฎเกณฑ์ อันลึกซึ้ง
ของธรรมชาติ เป็นหลักซ่ึงเราเรียกได้อย่างหนึ่งว่าพระเจ้า หรือมุ่งถึงความดีว่า สำหรับคำว่า 
ธรรมาธิปไตย นี้มันเล็งถึงความดีความงามความจริง ความยุติธรรม เรียกสั้น ๆ ว่าความดี 
(พุทธทาสภิกขุ, 2531) ดังที ่ พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) (2548) ได้นิยาม
ความหมายคำว่า “ธรรมาธิปไตย” ไว้ในหนังสือคำวัด: พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธ
ศาสน์ว่า “ธรรมาธิปไตย หมายถึง การยึดถือหลักการหลักเหตุผล หลักความจริง ความ
ถูกต้อง ความเป็นธรรมเป็นประมาณในการบริหารจัดการต่าง ๆ คือจะทำอะไรก็ยึดถือ
ธรรมเป็นหลัก ละเว้นการยึดถือตนและกระแสเสียงคนส่วนใหญ่ที่ไม่ถูกธรรมไม่เป็นธรรม 
นอกจากนี้ พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี (2551) ได้อธิบายความหมายของธรรมาธิปไตยไว้ว่า 
“ธรรมาธิปไตย คือ ระบบการตัดสินใจที่ยึดเอาธรรมะ คือ ความจริง ความถูกต้อง ความดี
งาม และประโยชน์สุขของประชาชนเป็นใหญ่ ถ้าเอาหลักธรรมาธิปไตยมาเป็นหลักในการ
ตัดสินใจในการปกครองในระบอบประชาธิปไตย ก็จะกลายเป็น “ธัมมิกประชาธิปไตย” 
หรือประชาธิปไตยในครรลองของธรรมะ เป็นต้น 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า จากคำอธิบายหรือการนิยามให้คำจำกัดความหมายของคำว่า 
“ธรรมาธิปไตย” ของผู ้รู ้และนักวิชาการโดยเฉพาะอย่างยิ ่งผู ้ร ู ้ และนักวิชาการด้าน
พระพุทธศาสนาดังที่นำมาแสดงในเบื้องต้นจะเห็นได้ว่ามีทั้งเหมือนกันและแตกต่างกันอยู่
บ้าง แต่โดยสาระหลักแล้วส่วนใหญ่ให้ความสำคัญแก่ธรรมะ และการอธิบายความหมาย
ของคำว่า “ธรรมะ” ขึ้นอยู่กับการตีความของแต่ละบุคคลว่าจะให้มีความหมายครอบคลุม
ไปถึงเรื่องใดบ้าง เช่น หลักการ หลักเกณฑ์ กฎกติกาความจริง และความดีงาม แต่โดย



 
 

หน้า 64 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

ภาพรวมกล่าวถึงเรื่องความถูกต้อง และยังมีการอธิบายความหมายของคำว่าธรรมาธิปไตย
ไปในแนวทางการประยุกต์ใช้ในทางการเมืองการปกครองด้วยการตัดสินใจในการปกครอง
ในระบอบประชาธิปไตย เป็นต้น 
 
การประยุกต์ใช้แนวคิดเกี่ยวกับธรรมะกับการเมืองของประชาชนบนวิถีแห่ง
ธรรมาธิปไตย  

การนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้กับการปกครองในยุคปัจจุบัน
จึงจะเป็นแนวทางในการแก้ไขปัญหาการประพฤติผิดมิชอบทางราชการได้อย่างดีที่สุด 
สามารถป้องกันปัญหาการทุจริตประพฤติมิชอบทางราชการได้และจะเป็นการช่วยลด
ปัญหาด้านการขัดแย้งในสังคม บทความนี้จึงเป็นการรวบรวมหลักธรรมทางการปกครองที่
สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริงในปัจจุบัน ทศพิธราชธรรม คือคุณธรรมของนักปกครอง 
10 ประการ เพื่อจะนำไปใช้ในการปกครองให้เกิดความสุขแก่ประเทศหรือหมู่คณะของ
ตนเอง เป็นหลักธรรมที่มุ่งเน้นปลูกฝังคุณธรรมให้มีอยู่ในตัวผู้ปกครอง การปกครองของ
ผู้นำที่มีทศพิธราชธรรม10 ประการ ดังนี้ 
  ทานํ   คือ การให้ 
  สีลํ  คือ การสังวรระวังกายและวาจาให้เรียบร้อยดีไม่มีโทษ 
  ปริจฺจาคํ  คือ การเสียสละ 
  อาชฺชวํ  คือ ความซื่อตรง 
  มทฺทวํ  คือ ความสุภาพอ่อนโยน 
  ตปํ  คือ ความเพียรเพ่งเผากิเลส 
  อกฺโกธํ  คือ ความไม่โกรธ 
  อวิหึสญฺจ คือ การไม่เบียดเบียน 
  ขนฺติญฺจ  คือ ความอดทน 
  อวิโรธนํ  คือ ความประพฤติที่ไม่ผิดทำนองคลองธรรม (ขุ.ชา. 
(ไทย) 28//240/86.) 
 มีบุคคลที ่มีช ื ่อเสียงหลายท่านรวมทั ้งนักวิชาการได้แสดงความคิดเห็นของ
ทศพิธราชธรรมไว้ดังนี้ 

 1. ทาน (ทานํ) คือ การให้ ให้ความรู ้ ให้ธรรมะ ให้การศึกษา ให้การงาน 
ความหมายของทาน จากแนวความคิดของท่านผู้รู ้ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺ โต) 
(2550) กล่าวว่า ทาน หมายถึง การสละทรัพย์บําเพ็ญสาธารณประโยชน์ ราชบัณฑิตยสถาน 



 
 

หน้า 65 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

(2546) กล่าวว่า ทาน หมายถึง การให้ ดังที่ ทรงวิทย์ แก้วศรี (2530) ได้ให้ความหมายของ
ทานว่า ทาน คือ การให้ในที่นี้ หมายถึงให้วัตถุภายนอก เป็นสิ่งของอะไรต่าง ๆ โดยต้องมี
ผู้รับโดยตรง คือ ให้แล้วก็มีผลเป็นความผูกพันเป็นความสร้างสรรค์ ความสงบสุข ทานแบ่ง
ออกเป็น 2 ประเภท คือ 1. อามิสทาน การให้สิ่งของที่เป็นประโยชน์แก่ผู้รับโดยมิได้มีการ
แลกเปลี่ยน 2. ธรรมทาน การให้ธรรมะให้คนอ่ืนทราบรู้เข้าใจละชั่ว การให้ทานจำแนกการ
ให้ได้เป็น 2 ประเภท คือ 1) ให้เฉพาะเจาะจงบุคคล 2) ให้แก่สงฆ์ (ไม่เจาะจง) 

กล่าวได้ว่าคุณธรรมข้อที่ 1 สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริงในปัจจุบัน คือ ทาน 
คือการแบ่งปันให้ทรัพย์สิ่งของ เพ่ืออนุเคราะห์สงเคราะห์ผู้อ่ืนด้วยจิตเมตตา ปรารถนาที่จะ
ให้ผู้รับอยู่ดีมีสุข และปรารถนาที่จะให้ผู้ประสบความทุกข์เดือดร้อน หากมองในแง่ของ
คุณธรรม ก็ควรจะเป็นผู้เอ้ืออารีต่อคนในปกครอง รู้จักเอ้ือเฟ้ือแบ่งปัน สงเคราะห์ช่วยเหลือ
คนในปกครองของตนตามควรแก่โอกาสและเหตุการณ์ สิ่งเหล่านี้ก็รวมอยู่ในคุณธรรมข้อที่
เรียกว่า ทาน การให้นั่นเอง 

2. ศีล (สีลํ) คือ ความประพฤติท่ีดีงาม ทั้ง กาย วาจา เพ่ือวางตนเป็นแบบอย่าง ไม่
ประพฤติผิดจารีตประเพณีและกฎหมายที ่คนทั ่วไปรักษา  ความหมายของศีล จาก
แนวความคิดของท่านผู้รู้ ได้แก่ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตุโต) (2550), สุเมธ ตันติเวช
กุล (2549) กล่าวว่า ศีล หมายถึง 1. การสำรวมกายวาจาสุจริตเป็นตัวอย่างแก่ราษฎร์ 2. 
การสำรวมในศีล การรักษากาย วาจาให้เรียบร้อย 3. การสำรวมกาย สำรวมใจ ไม่ให้ละเมิด
ทั้งศีลในศาสนา และกฎหมายบ้านเมืองรวมทั้งจริยธรรมทั้งปวง ซึ่งหมายถึงเคารพใน
ศาสนา เคารพในหลักศีลธรรม เคารพหลักนิติธรรม  

กล่าวได้ว่าคุณธรรมข้อที่ 2 สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริงในปัจจุบัน คือ ศีล การ
สำรวมระวังกายและวาจาให้เรียบร้อยดีไม่มีโทษ กล่าวคือ เจตนางดเว้นจากความประพฤติ
ปฏิบัติที่เป็นการเบียดเบียนตนเองและผู้อื่นให้เดือดร้อนเสียหาย ศีลคู่กับธรรม ศีลเป็นข้อ
ห้าม ผู้ปกครองจะต้องประพฤติตนอยู่ในศีลในธรรม มั่นคงหนักแน่น อยู่ในระเบียบวินัย 
กฎหมายและขนบประเพณีอันดีงามของบ้านเมือง เป็นต้น 

3. บริจาค (ปริจาคํ) คือ การช่วยเหลือผู้ที่กำลังเดือดร้อน ตลอดจนชีวิตของตนเพ่ือ
ประโยชน์สุขของประชาชน และความสงบเรียบร้อยของบ้านเมือง ความหมายของบริจาค 
จากแนวคิดของท่านผู้รู้ คือ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2550), สุเมธ ตันติเวชกุล 
(2549) กล่าวว่า บริจาค หมายถึง การสละความสุขเพื่อประโยชน์สุข เป็นการให้ภายใน
หรือที่เรียกว่าทางจิตใจ เป็นการให้แบบไม่ต้องมีผู้รับ เป็นการยอมสละส่วนเฉพาะตน เพ่ือ
ประโยชน์ส่วนรวม  



 
 

หน้า 66 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

กล่าวได้ว่าคุณธรรมข้อที่ 3 สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริงในปัจจุบัน  คือความ
เสียสละ คือกิริยาอันเป็นไปด้วยกุศลเจตนาประกอบด้วยสติปัญญาอันเห็นชอบที่เสียสละ
ประโยชน์สุขส่วนตนเพื่อประโยชน์สุขแก่ชนส่วนรวมหรือเสียสละประโยชน์สุขส่วนน้อยเพ่ือ
ประโยชน์สุขที่ยิ่งใหญ่ โดยหน้าที่แล้วผู้ปกครองย่อมต้องเป็นคนเสียสละหากไม่มีคุณธรรม
ข้อนี้ก็เป็นผู้ปกครองที่ดีไม่ได้เป็นผู้นำที่ดีไม่ได้ ส่วนประชาชนก็จะต้องเสียสละเพื่อสนอง
นโยบายที่เป็นธรรมหรือความปรารถนาดีของผู้ปกครองด้วย 

4. ความซื่อตรง (อาชฺชวํ) คือ การสุจริตต่อหน้าที่การงานของตน ต่อมิตรสหาย ต่อ
องค์กรหรือหลักการของตน ความหมายของอาชชวะ จากแนวความคิดของท่านผู ้รู้  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2550), สุเมธ ตันติเวชกุล (2549) กล่าวว่า อาชชวะ 
หมายถึง 1. ความซื่อตรงปฏิบัติภารกิจโดยสุจริต 2. ความเป็นผู้ตรง ได้แก่ การประพฤติต่อ
ตนเองและผู้อื ่นด้วยความจริงใจ ไม่มีมารยา สาไถย ไม่มีนอกไม่มีใน 3. ความซื่อสัตย์ 
ซื่อตรง และสุจริต 4. ความซื่อตรง ตรงต่อเพื่อนมนุษย์ ตรงต่อหน้าที่  การงานแห่งความ
เป็นมนุษย์ ความซื่อตรงนี้เป็นเหตุให้เกิดความรัก สามัคคี  

กล่าวได้ว่าคุณธรรมข้อที่ 4 สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริงในปัจจุบัน  คือความ
ซื่อตรง ความซื่อสัตย์สุจริต ความยุติธรรม กล่าวโดยสรุปไม่ว่าจะในฐานะผู้นำหรือผู้ตาม 
ต่างไม่มีความซื่อสัตย์ต่อกัน ไม่ซื่อตรงต่อเวลาไม่ซื่อตรงต่อหน้าที่ ความสัมฤทธิ์ผลก็เป็นไป
ได้ยาก และจะถึงความล่มสลายในที่สุดแต่ถ้าทุกฝ่ายซื่อตรงต่อกัน ซื่อตรงต่อเวลาซื่อตรง  
ต่อหน้าที่หากแม้นจะมีอุปสรรคก็จะสามารถช่วยกันแก้ไขให้สำเร็จได้ 

5. ความอ่อนโยน (มทฺทวํ) คือ การมีอัธยาศัยอ่อนโยนเป็นกันเองไม่เย่อหยิ่งถือตน  
ความหมายของมัททวะ จากแนวความคิดของท่าน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 
(2550), สุเมธ ตันติเวชกุล (2549) ได้กล่าวว่า มัททวะ หมายถึง ความอ่อนโยน ความเป็นผู้
อ่อนโยน มีสัมมาคารวะ อ่อนน้อมต่อท่านผู้ใหญ่ อ่อนโยนต่อบุคคลเสมอกันและต่ำกว่า วาง
ตนสม่ำเสมอ ไม่ดูหมิ่นผู้อื่นและการตักเตือนที่มีเหตุผล  

กล่าวได้ว่าคุณธรรมข้อที่ 5 สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริงในปัจจุบันเป็นผู้มี
อัธยาศัยใจคอและมีกริยาวาจาที่สุภาพอ่อนโยน งดงามตามฐานะ ตามเหตุผลที่ควรดำเนิน 
ไม่แข็งกระด้างดื้อดึง ด้วยความเย่อหยิ่งถือตัวถือตน ความอ่อนโยน คุณธรรมข้อนี้มีความ
จำเป็นอย่างไรคงเห็นได้ไม่ยาก คนที่เย่อหยิ่งจองหองหรือแข็งกระด้างหยาบคายนั้น ย่อม
เป็นที่เกลียดชังของคนทั่วไป หากเป็นผู้ปกครองด้วยแล้ว ก็ย่อมจะก่อให้เกิดผลเสียหายต่อ
การปกครองเป็นอย่างยิ่ง เพราะจะทำให้คนในปกครองขาดความเคารพนับถือและเสื่อม
ศรัทธา 



 
 

หน้า 67 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

6. ความเพียร (ตปํ) คือ แผดเผากิเลสตัณหา มิให้เข้ามาครอบงำย่ำยีจิตระงับยับยั้ง
ข่มใจ ได้มีความเป็นอยู่สม่ำเสมอ ความหมายของตบะ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตุโต) 
(2550) ความข่มใจไม่หลงใหลในสุขสำราญ  

กล่าวได้ว่าคุณธรรมข้อที่ 6 สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริงในปัจจุบัน  การเผา
กิเลสมิให้เข้าครอบงำจิตใจ หรือความเพียรมีความอุตสาหะในการปฏิบัติงานโดยปราศจาก
ความเกียจคร้าน ลักษณะของผู้นำที่จะขาดเสียมิได้ก็คือความกล้าหาญเด็ดเดี่ยวในการ
ปฏิบัติหน้าที่ หรือในยามที่ต้องเผชิญกับปัญหาความยุ่งยากต่าง ๆ จึงจะก่อให้เกิดความ
เชื่อมั่นและยำเกรงข้ึนในประชาชนได้ 

7. ความไม่โกรธ (อกฺโกธํ) คือ การไม่แสดงอาการโกรธ เพราะผู้ปกครองที่ขี้โกรธ 
คนย่อมไม่กล้าทักท้วง ทำให้แต่คนยกยอปอปั้น แต่เมื่อเกิดข้อผิดพลาด ต่างจะปกปิดสิ่ง
ผิดพลาด ปิดหูปิดตา จนนำไปสู่ความฉิบหายในที่สุด ความหมายของอักโกธะ (พระพรหม
คุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต (2557) ได้กล่าวว่า ความไม่โกรธ ได้แก่ การไม่แสดงความโกรธให้
ปรากฏ ตลอดถึงการไม่พยาบาทมุ่ง ร้ายผู้อ่ืน  

กล่าวได้ว่าคุณธรรมข้อที่ 7 สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริงในปัจจุบัน ความไม่
โกรธนั้นคือกิริยาที่ไม่แสดงความโกรธให้ปรากฏ ตลอดทั้งไม่ผูกพยาบาทอาฆาตผู้อ่ืน แม้จัก
ต้องลงโทษทัณฑ์แก่ผู้กระทำผิด ก็กระทำตามเหตุผลที่สมควรตามหลักกฎหมายและกระทำ
ตามระเบียบวินัยที่ได้กำหนดไว้ดีแล้วไม่กระทำด้วยอำนาจความโกรธ ผูกพยาบาท และแม้
มีเหตุให้โกรธ ก็สามารถข่มความโกรธเสียได้ด้วยขันติธรรมก็หมายถึงว่า ผู้ปกครองไม่ควร
ปฏิบัติต่อคนในปกครองของตนด้วยอำนาจบาตรใหญ่ หรือด้วยความเกี้ยวกราดอย่างไร้
เหตุผล  

8. ความไม่เบียดเบียน (อวิหิงสา) ไม่บีบคั้นกดขี่ เช่น เก็บภาษีขูดรีดหรือเกณฑ์
แรงงานเกินขนาด ไม่หลงระเริงอำนาจ ขาดความกรุณาหาเหตุเบียดเบียนลงโทษอาชญาแก่
ประชาราษฎร์ผู้ใด เพราะอาศัยความอาฆาตเกลียดชัง  ความหมายอวิหิงสา (พระพรหม
คุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต (2557) ได้กล่าวว่า ความไม่เบียดเบียน ได้แก่ การไม่ก่อความทุกข์
ยากให้แก่ผู้อ่ืน ตลอดถึงด้วยการเห็นเป็นการสนุกของตนเพราะอำนาจโมหะ ยึดมั่นในสันติ
ธรรมต่อ ทุกฝ่าย ไม่ทรงหลงระเริงอำนาจ 

กล่าวได้ว่าคุณธรรมข้อที่ 8 สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริงในปัจจุบัน ไม่ก่อความ
ทุกข์ยากให้แก่บุคคลอ่ืน ตลอดทั้งสัตว์อ่ืนทั้งหลาย ได้แก่ ผู้ปกครองจะต้องไม่เป็นผู้โหดร้าย
ทารุณประชาชน ไม่กระทำการใด ๆ อันจะก่อให้เกิดความเดือดร้อนทุกข์ยากแก่ประชาชน



 
 

หน้า 68 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

ทั้งในด้านทรัพย์สิน และชีวิตร่างกาย หากผู ้ปกครองโหดร้ายปราศจากกรุณาปราณี
ประชาชนก็จะหาความมั่นใจในชีวิตและทรัพย์สินไม่ได้ 

9. ขันติ (ความอดทน) คือ อดทนต่องานถึงจะลำบากกายเหนื่อยหน่าย เพียงไร ก็
ไม่ท้อถอย ถึงจะถูกยั่วถูกหยันด้วยคำเสียดสีถากถางอย่างใด ก็ไม่หมดกำลังใจไม่ยอมละทิ้ง 
กรณีที่บำเพ็ญโดยชอบธรรม ความหมายของขันติ พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (2559) ได้
อธิบายไว้ว่า การอดทนต่องานที่ตรากตรำถึงจะลำบากกายเหนื่อยหน่ายเพียงไรก็ไม่ท้อ ถึง
จะถูกยั่วถูกหยันด้วยคำเสียดสีถากถางอย่างใด ก็ไม่หมดกำลังใจ การอดทนเป็นคุณสมบัติ
อันล้ำค่าอีกประการหนึ่งของผู้นำในพระพุทธศาสนาถือว่า “ความอดทนเป็นธรรมที่ทำให้
ผู้นำเกิดความงาม” สิ่งสำคัญของผู้นำ หรือผู้ปกครองคือ “ความนิ่ง” เราจะหาความนิ่งได้
จากที่แห่งใด หากเราไม่สามารถหาได้จากความอดทน คุณสมบัติสำคัญที่จะก่อให้เกิดชัย
ชนะ หรือพ่ายแพ้คือ “ความอดทน” 

กล่าวได้ว่าคุณธรรมข้อที่ 9 สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริงในปัจจุบัน  ผู้ปกครอง
จำต้องมีความอดทนอย่างยิ่ง จึงจะสามารถปฏิบัติหน้าที่ได้เป็นผลสำเร็จคือจะต้องอดทน
ต่อความทุกข์ยากในการปฏิบัติหน้าที่ ทนเสียสละเพื่อประชาชน ทนต่อปัญหาและอารมณ์
อันไม่พึงประสงค์ของคนเป็นจำนวนมาก ตลอดถึงทนต่อความรู้สึกและความต้องการอันไม่
ถูกไม่ควรของตนเอง 

10. อวิโรธนะ (ความไม่คลาดธรรม) คือ วางองค์เป็นหลักหนักแน่นในธรรมคงที่ไม่
มีความเอนเอียงหวั่นไหวเพราะถ้อยคำที่ดีร้าย ลาภสักการะ หรืออิฎฐารมณ์ อนิฎฐารมณ์ใด 
สติมั ่นในธรรม ทั้งส่วนยุติธรรม คือ ความเที่ยงธรรม นิติธรรม คือ ระเบียบแบบแผน 
หลักการปกครอง ตลอดจนขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงาม  (พระพรหมคุณาภรณ์  
ป.อ.ปยุตฺโต, 2557) 

คุณธรรมข้อที่ 10 สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริงในปัจจุบัน  ปฏิบัติหรือกระทำ
การต่าง ๆ ไม่ผิดไปจากทำนองคลองธรรมของผู้ปกครองที่ดี แต่กระทำการต่าง ๆ ไปตามที่
ถูกที่ควร โดยยึดถือคุณธรรมมีทศพิธราชธรรมเป็นหลักในการบริหารหรือปกครอง 
 
สรุป 

หลักการปกครองที่ดีจะต้องเข้ากันได้กับศีลธรรมอันดีงามของประชาชน การมี
ศีลธรรมของบุคคลย่อมมีผลต่อการพัฒนาสังคมเป็นอย่างมาก  โดยเฉพาะอย่างยิ่งความ
เจริญและความสุขทางด้านจิตใจย่อมเป็นปัจจัยสำคัญที่เราจะต้องนำมาพิจารณาควบคู่ไป
กับความเจริญและความสุขในด้านวัตถุด้วยเสมอ เพราะถ้าหากว่าสังคมมีความเจริญ



 
 

หน้า 69 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

ทางด้านวัตถุอย่างเดียว แต่ด้านจิตใจของคนในสังคมเสื ่อมถอยลง ก็ไม่ได้ช ่วยให้
ประเทศชาติเจริญขึ้นได้มากนัก สิ่งสำคัญที่จะต้องพึงระลึกให้มากที่สุดก็คือ เมื่อคนเรา
ได้รับการกำหนดหรือได้รับมอบหมายให้กระทำหน้าที่ปกครองผู้ใด บุคคลผู้นั้นจะต้องทำ
การปกครองเพ่ือผลประโยชน์ของผู้รับการปกครอง เช่น การปกครองตนเองก็เพ่ือให้ตนเอง
เป็นคนดีถ้าปกครองหมู่คณะก็เพื่อก่อให้เกิดประโยชน์สุขของหมู่คณะมากกว่าของตนเอง 
และสามารถนำไปใช้กับชีวิตประจำวัน ได้อย่างเหมาะสม ฝึกให้เป็นคนดี สร้างความพร้อม
ในการฝึกตนเอง ฝึกตนให้เป็นคนมีประโยชน์ บำเพ็ญประโยชน์ ต่อครอบครัวและสังคม ซึ่ง
พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงไว้ให้พุทธศาสนิกชนได้พึงปฏิบัติ เป็นต้น 
 
เอกสารอ้างอิง 
คำนวล คำมณี. (2547). ปรัชญาการเมือง.  ป ัตตานี : คณะมนุษย ์ศาสตร ์ป ัตตานี 

มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์วิทยาเขตปัตตานี. 
จุรี สายจันเจียม. (2558). พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานทางรัฐศาสตร์. วารสารมหาวิทยาลัย

มหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด, 4(1), 393-401. 
ทรงวิทย์ แก้วศรี. (2530). ทศพิธราชธรรม. กรุงเทพฯ: การศาสนา. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). คําวัด : พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์. 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์เลี่ยงเชียง.  
พระประยุทธ อริยวังโส และคณะ. (2561). การจัดการภาครัฐ : การเสื่อมศีลธรรมของคน

ในสังคมไทย. วารสารสมาคมศิษย์เก่า มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
7(2), 77-89. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). (2550). ธรรมนญชีวิต (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

_______. (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม  (พิมพ์ครั ้งที ่ 27). 
กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2559). ทศพิธราชธรรม 10 ตัวชี ้วัดสำหรับผู ้นำองค์กร. 
วารสารพุทธจักร, 70(1), 42 

พุทธทาส ภิกขุ. (2547). ธรรมะกับการเมือง (ฉบับที่ระลึกครบ 100 ปีพุทธทาสภิกขุ) (พิมพ์
ครั้งที่ 2), กรุงเทพฯ: ธรรมทานมูลนิธิ. 

_______. (2548). ธัมมิกสังคมนิยม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 



 
 

หน้า 70 
 

 

วารสารวิชาการรัฐศาสตรแ์ละรัฐประศาสนศาสตร์ 
Academic Journal of Political Science and Public Administration 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม - สิงหาคม 2566 
Vol. 5 No. 2 May - Augustl 2023 

พุทธทาส ภิกขุ. (มปป.). ธรรมในฐานะเป็นเครื่องมือสร้างคน สร้างชาติ และสร้างโลก. 
กรุงเทพฯ: สำนักแสงธรรม. 

_______. (2531). การเมืองคือธรรมะ. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: สํานักพิมพ์อรุณวิทยา. 
ไพบูลย์ สุขเจตนี. (2562). การเมืองการปกครองตามแนวพุทธ. วารสารวิจยวิชาการ, 2(2), 

163-176. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 . กรุงเทพฯ: 

นานมีบุ๊คสพับลิเคชั่นส์. 
_______. (2554). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์

พับลิเคชั่นส์. 
สมบูรณ์ สุขสำราญ. (2534). พระพุทธศาสนากับการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองและสังคม. 

กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สุภาพ ปริญญเสวี และคณะ. (2533). รัฐศาสตร์ว่าด้วยพื้นฐานการปกครอง (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

กรุงเทพฯ: ประสานมิตร. 
สุเมธ ตันติเวชกุล. (2549). ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงพระเจ้าอยู่หัว. กรุงเทพฯ: แสงดาว. 


