
วารสาร มจร ภาษาและวัฒนธรรม  ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม–ธันวาคม) 2567 

_____________________________________________________________________________ 
Journal of MCU Languages and Cultures          Vol. 4 No. 2 (July – December) 2024 

การอยู่ร่วมกันอันพึงประสงคต์ามหลักสงัคหวัตถุ 4 ในสังคมไทยปัจจุบัน 
The Desirable Coexistence according to the Bases Sympathy Principle 

(Sangahavatthu 4) in the Present Thai Society 
 

1 ดร.สงวน หล้าโพนทนั 
2  นายปรเมธ ศรีภิญโย 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาลัยเขตร้อยเอ็ด 
อีเมล: Sanguan.laphonthan@gmail.com 

 
วันรับบทความ: 19 ธันวาคม 2567 I วันแก้ไขบทความ: 10 มีนาคม 2568 I ตอบรับบทความ: 12 มีนาคม 2568 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้เป็นบทความวิชาการ มีวัตถุประสงค์เพื่อน าเสนอการอยู่ร่วมกันอันพึงประสงค์ตาม
หลักสังคหวัตถุ 4 ในสังคมไทยปัจจุบัน ผลการศึกษาพบว่า สังคมไทยปัจจุบันมีปัญหาต่าง ๆ มากมาย เช่น ปัญหา
อาชญากรรม โจรกรรม และปัญหาอื่น ๆ ท าให้เป็นสังคมที่ไม่น่าอยู่ การที่จะให้สังคมน่าอยู่นั้นต้องอาศัยหลักสังคห
วัตถุ 4 กล่าวคือการอยู่ร่วมกันด้วยความการเอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่เสียสละแบ่งปัน ไม่ใช่ให้จนร่ ารวยหรือให้จนหมดเนื้อ
หมดตัว แต่เป็นการแบ่งปันให้เพื่อแสดงอัธยาศัยไมตรีผู้ให้ไม่จ าเป็นต้องร่ ารวยหรือมีฐานะดีกว่าผู้รับและยังรวมถึง
การช่วยเหลือสงเคราะห์ด้วยปัจจัยสี่หรือทรัพย์สินสิ่งของตลอดจนให้ความรู้ความเข้าใจ  (ทาน) พูดแต่สิ่งที่เป็น
คุณประโยชน์หรือเป็นความจริงต่อกัน (ปิยวาจา) บ าเพ็ญสาธารณประโยชน์ทั้งช่วยแก้ไขปัญหา (อัตถจริยา) และ
ช่วยปรับปรุงแก้ไขให้ดีขึ้นในด้านคุณธรรมจริยธรรมเพื่อเป็นแบบอย่างที่ดี และร่วมสุขร่วมทุกข์ร่วมรับรู้ร่วมแก้ไข
ปัญหาเพื่อให้เกิดประโยชน์สุขร่วมกัน (สมานัตตตา) สังคหวัตถุ 4 เป็นเสมือนยานพาหนะที่จะน ามนุษย์ไปสู่
ความสุขความเจริญ สังคมของมนุษย์ประกอบขึ้นด้วยบุคคลที่มีภูมิหลังแตกต่างกันมีทั้งคนดีและคนไม่ดี มีทั้งคนที่
ร่ ารวยและยากจน ดังนั้น การอยู่ร่วมกันอันพึงประสงค์ในสังคมไทยปัจจุบันจึงจ าเป็นต้องอาศัยหลักสังคหวัตถุ 4 
เพื่อเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวบุคคลให้มีความผูกพันกัน อยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุขและวัฒนาสถาพรยิ่งขึ้นไป  
 
ค าส าคัญ : การอยู่ร่วมกันอันพึงประสงค์, สังคหวัตถุ 4, สังคมไทยปัจจุบัน 

Abstract 

This article is an academic article. The purpose of this article is to present the desirable 
coexistence according to the principles of the Sangavatthu 4  in the current Thai society. The 
results of the study found that the current Thai society has many problems, such as crime, 
theft, and other problems, making it an unlivable society. To make the society livable, it must 
rely on the principles of the Sangavatthu 4 , which are living together with generosity, sacrifice, 
and sharing. It is not giving until one is rich or penniless, but sharing to show goodwill. The giver 
does not have to be rich or have a better status than the receiver. It also includes helping with 
the four necessities or property, as well as providing knowledge and understanding (Dana), 
speaking only beneficial or truthful things to each other (Piyavaca), performing public services to 
solve problems (Atthacariya) and improving morality and ethics to be a good example, and 
sharing happiness and suffering, acknowledging and solving problems together to create mutual 
benefits (Samanatata). The Four Sangavatthu are like vehicles that will lead humans to 

mailto:Sanguan.laphonthan@gmail.com


69 
 

happiness and prosperity. Human society is made up of people with different backgrounds, 
both good and bad. There are both rich and poor people. Therefore, the desirable coexistence 
in the current Thai society must rely on the principles of the four social objects to bind people 
together, to live together peacefully and sustainably. 

Keyword: The Desirable Coexistence, Sangahavatthu 4, the present Thai Society 

บทน า 
 การอยู่ร่วมกันที่พึงประสงค์เป็นสิ่งที่มนุษย์ทุกคนปรารถนาและต้องการที่จะให้เกิดขึ้นในสังคม
ของตน แต่บางครั้งการที่มีคนอยู่ร่วมกันหลากหลาย มีความหลากหลายแตกต่างกัน ก็ย่อมมีการ ขัดแย้งกัน
บ้าง คงไม่มีใครสามารถสร้างสังคมที่ปราศจากความขัดแย้งได้โดยสิ้นเชิง แม้เพียงคน ๆ เดียวก็อาจมีความ
ขัดแย้งในตนเองได้ เพราะมนุษย์ย่อมมีความขัดแย้งกันเป็นธรรมดาอันเป็นธรรมชาติของมนุษย์ปุถุชนซึ่งมี
ความต้องการที่ไม่จ ากัด แต่สิ่งที่สนองความต้องการนั้นมีอยู่จ ากัดความ ขัดแย้งจึงเป็นเรื่องธรรมดาที่มีอยู่
ทั่วไปในสังคมมิใช่เป็นสิ่งที่เลวร้ายเสมอไปเพราะบางครั้งความขัดแย้งก็เป็นประโยชน์ ก่อให้เกิดความ
หลากหลายในการสร้างสรรค์สิ่งใหม่ ๆ ที่เป็นประโยชน์ต่อมนุษย์ที่อยู่ในสังคมนั้น ๆ ได้ หากแต่ว่าเมื่อเกิด
ความขัดแย้งขึ้นแล้ว มีวิธีการต่าง ๆ ในการแก้ปัญหา หรือด าเนินการใด ๆ ที่เหมาะสมกับชุมชนและสังคม
นั้น ๆ ก็จะท าให้อยู่ร่วมกันได้อย่างสันติ การน าหลักสังคหวัตถุ 4 มาสั่งสอนประชาชนได้อยู่ร่วมกันอย่างมี
ความสุขจนเป็นสถาบันส าคัญหนึ่งของสังคม เมื่อศึกษาวิเคราะห์องค์ประกอบที่มีความส าคัญยิ่งคือวัดและ
พระสงฆ์มีอิทธิพลและบทบาทต่อวิถีชีวิตของประชาชนมากเพราะวัดและพระสงฆ์เป็นศูนย์รวมทางจิต 
ศีลธรรม และพฤติกรรมต่าง ๆ พระสงฆ์นอกจากจะเป็นที่เคารพของชาวบ้านในชุมชนแล้ว ยังนับว่าเป็น
ทรัพยากรบุคคลที่มีคุณค่าในการมีส่วนร่วมพัฒนาสังคม หากนักวิชาการน าความรู้ด้านพระพุทธศาสนา 
รู้จักน าทรัพยากรและแรงงานมาใช้อย่างถูกต้อง จะช่วยเสริมสร้างความเจริญอย่างมีประสิทธิภาพและเกิด
ประโยชน์อย่างถูกต้อง จะช่วยเสริมสร้างความเจริญอย่างมีประสิทธิภาพและเกิดประโยชน์อย่างสูงสุด 
 เนื้อหาในสังคหวัตถุธรรมนี้ (องฺ.อฏฺฐก.(ไทย) 23/114/222) เมื่อประมวลความออกมาแล้วถือ
เป็นเครื่องอุ้มชูโลกเหมือนลิ่มสลักที่ยึดบังคับรถซึ่งแล่นไปไว้ได้ในการอยู่ร่วมกันในสังคมนั้น มนุษย์ทุกคน
ล้วนปรารถนาเป็นที่รักของคนรอบข้าง เป็นที่ยอมรับนับถือของทุก ๆ คนและปรารถนาที่จะได้ยินได้ฟังค า
ยกย่องสรรเสริญมากกว่าเสียงนินทาว่าร้าย พระพุทธองค์ได้ทรงสอนวิธีที่จะท าตนให้เป็นที่รักของสังคมว่า 
ขั้นแรกให้ปรับที่ตัวของเราเองก่อน คือ ต้องท าตัวเราให้เป็นคนน่ารักเสียก่อนโดยการปฏิบัติตามหลักสังคห
วัตถุ 4 ซึ่งเป็นคุณธรรมที่เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวใจคน ถูกใจคนและประสานหมู่ชนให้มีความสามัคคีเป็น
หลักธรรมที่ท าให้คนเป็นที่รักเป็นที่ชอบใจของคนทั่วไป อันเป็นการปลูกไมตรีเติมน้ าใจแก่กันและกัน ก็จะ
ท าให้สังคมอยู่เป็นสุขได้ สังคหวัตถุธรรมจึงมีความจ าเป็นและเป็นหลักธรรมอันพึงประสงค์ท่ีจะต้องน ามาใช้
ในสังคมไทยตลอดไป 
 
แนวคิดเกี่ยวกับสังคหวัตถุ 4 และการอยู่ร่วมกัน 
 สังคหวัตถุ 4 เป็นหลักคุณธรรมในพระพุทธศาสนา โดยเป็นภาษาบาลีแยกออกเป็น 2 ศัพท์ คือ 
สังคห 1 วัตถุ 1 “สังคหะ” แปลเป็นภาษาไทยว่า สงเคราะห์ มีความหมายว่า ช่วยเหลืออุดหนุน “วัตถุ” ใน
ที่นี้หมายความว่า เมื่อรวมทั้ง 2 ศัพท์แล้วจะมีความหมายว่า เรื่องความช่วยเหลือจะช่วยเหลือกันด้วยวิธีอย่างไร
บ้าง ท่านได้วางไว้เป็น 4 อย่าง จึงจะถือว่าเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวใจของผู้อ่ืนได้  (สุทธิพงศ์ ปานเพ็ชร์, 2550) 
ซึ่งสังคหวัตถุ แปลว่า หลักการสงเคราะห์หรือหลักสังคมสงเคราะห์ หมายความว่า เมื่อมนุษย์อยู่รวมกันเป็น



70 
 

หมู่ เป็นสังคม คนในสังคมจะต้องรู้จักสงเคราะห์ อนุเคราะห์กันตามฐานะ คนในสังคมจึงจะมีความรักใคร่
ปรองดองกัน ซึ่งจะท าให้สังคมราบรื่น มีความสงบ ธรรมที่เป็นหลักการสงเคราะห์นี้  เป็นฐานความคิดใน
การอยู่ร่วมกันของคนในสังคมที่จะใช้ชีวิตอยู่ด้วยกันได้อย่างมีความสุขและปราศจากความขัดแย้งใดๆที่จะ
พึงเกิดขึ้น มีอยู่ 4 อย่าง (ที.ปา. (ไทย) 11/140/167) คือ 
 1. ทาน เป็นการให้สิ่งของแก่คนที่ควรให้ หมายความว่า คนเราเกิดมามีชีวิตอยู่ได้ก็เพราะอาศัย
การให้ จะเห็นได้ชัดก็คือ บิดา มารดา ให้ปัจจัยด ารงชีพทุกอย่างแก่บุตรธิดา ครู อาจารย์ให้วิชาความรู้แก่
ลูกศิษย์ ซึ่งการให้ของมีอยู่ 2 อย่าง คือ อามิสทานให้วัตถุสิ่งของ กับ ธรรมทาน ให้ธรรมหรือวิชาความรู้แก่
ผู้อื่น ซึ่งการแบ่งปันหรือการให้ที่เกื้อกูลกัน 
 2. ปิยวาจา เจรจาด้วยถ้อยค าน่ารัก ไพเราะอ่อนหวาน หมายความว่า การพูดจาน่ารักพูดจา
ด้วยถ้อยค าที่ไพเราะ การพูดนอกจากจะเป็นวาจาที่ไพเราะอ่อนหวานแล้ว ต้องเป็นวาจาที่เป็นสัจจะ และมี
ประโยชน์แก่ผู้ฟังแล้ว จึงจะเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวน้ าใจได้ม่ันคง 

3. อัตถจริยา ประพฤติตนให้เป็นประโยชน์ต่อผู้อ่ืน หมายความว่า การท าประโยชน์แก่คนอ่ืน 
เช่น การบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์ เป็นต้น 
 4. สมานัตตตา ความเป็นคนเสมอต้นเสมอปลาย ไม่ถือตัว ความเป็นคนเสมอต้นเสมอปลาย คือ 
จิตใจคงเส้นคงวาต่อคนทั่วไป รู้จักร่วมสุขร่วมทุกข์กับคนอ่ืน เห็นคนอ่ืนได้รับทุกข์ต้องไม่ทอดทิ้ง หรือ
รังเกียจ เห็นคนอ่ืนได้ดีมีความสุขก็ไม่ริษยาแรกคบเป็นอย่างไร ต่อไปก็เป็นอย่างนั้นไม่เปลี่ยนแปลง การ
วางตัวอย่างนี้ ย่อมเป็นที่รักใคร่นับถือของคนท่ัวไป  
 
 
ความส าคัญของสังคหวัตถุ 4 และการอยู่ร่วมกัน 
 หลักธรรมที่ก่อให้เกิดความสามัคคีและการอยู่ร่วมกันที่กล่าวไว้ในพระพุทธศาสนา ในแง่ของ
ความเป็นอยู่ด้วยการมีมิตรสหายหรือบริวารที่ดีจริง พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงความส าคัญของการมีมิตรสหาย
ที่ดีไว้ในอุปัฑฒสูตรว่า “ความเป็นผู้มีมิตรดี มีสหายดี มีเพ่ือนดี นี้เป็นพรหมจรรย์ทั้งสิ้นทีเดียว” (ส  .ม. 
(ไทย) 19/5/2)  แต่การที่จะสร้างมิตรหรือยึดเหนี่ยวจิตใจของบุคคลที่เป็นมิตรสหายกันแล้วไว้ได้นั้นก็เป็น
สิ่งที่ส าคัญมากเหมือนกัน เพราะเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของมิตรหรือบริวารเรียกว่า หลักสังคหวัตถุ  ซึ่งมี
ด้วยกัน 4 ประการและมีความส าคัญเป็นล าดับไป คือ ทาน เป็นการให้ปัน การเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่สิ่งของของ
ตนแก่บุคคลอ่ืน ด้วยเห็นว่าสิ่งของที่ตนเสียสละไปนั้นจะเป็นประโยชน์แก่ผู้รับ เป็นการแสดงความมีน้ าใจ
และเป็นการยึดเหนี่ยวจิตใจของมิตรสหายหรือบริวารไว้ได้พระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญการให้ไว้มากมา เช่น 
ผู้ให้ย่อมเป็นที่รัก (อง.จตุกฺก. (ไทย) 21/32/42) ผู้ให้ย่อมผูกมิตรไว้ได้ (ธรรมรักษา, 2532) เป็นต้น ผู้ที่มี
ความตระหนี่นั้นไม่สามารถที่จะผูกมิตรหรือยึดเหนี่ยวจิตใจของมิตรและบริวารไว้ได้ปิยวาจา หรือ      
เปยยวัชชะ เป็นการมีวาจาเป็นที่รัก เป็นที่ดูดดื่มจิตใจของผู้ฟัง มีวาจาสุภาพอ่อนหวานชวนฟัง เป็นวาจาที่
ไม่หยาบคายและก่อให้เกิดประโยชน์ การมีปิยวาจานี้มีความส าคัญเป็นอย่างมากในการผูกมิตรหรือรักษา
น้ าใจมิตร บุคคลที่ได้รับมอบหมายให้เป็นทูตหรือเป็นตัวแทนของประเทศในการเจรจาเรื่องราวต่าง ๆ ที่
เกี่ยวข้องกับผลประโยชน์ของประชาชนและประเทศชาติ จะต้องมีเทคนิคในการใช้ค าพูดอย่างดีเยี่ยม 
เพราะถ้าหากใช้ค าพูดที่ไม่ดีก็จะส่งผลให้ประชาชนและประเทศชาติสูญเสียผลประโยชน์ได้  อัตถจริยา เป็น
การประพฤติตนเป็นประโยชน์ เช่น การช่วยเหลือผู้อ่ืนในเวลาที่จ าเป็นไม่เป็นคนนิ่งดูดายในเมื่อตนเองมี
ก าลังความสามารถที่พอจะช่วยเหลือได้ ในการผูกสัมพันธไมตรีระหว่างประเทศก็เช่นเดียวกัน จะต้องเป็นผู้
ที่รู้จักให้การช่วยเหลือในเวลาที่สมควรช่วยเหลือ เช่น เมื่อถึงคราวที่มิตรประเทศต้องประสบกับภัยพิบัติ  



71 
 

ต่าง ๆ ที่ประเทศสัมพันธมิตรพอที่จะช่วยเหลือได้ก็ให้ช่วยเหลือตามก าลังความสามารถ เพ่ือเป็นการผูก
สัมพนัธไมตรีหรือแสดงถึงความมีสัมพันธไมตรีอันดีต่อกัน สมานัตตตา ความมีตนเสมอต้นเสมอปลาย ไม่คบ
มิตรเพราะเห็นแก่ประโยชน์ส่วนตน มิใช่ว่าเมื่อเห็นว่ามิตรหมดประโยชน์ส าหรับตนแล้วก็เริ่มห่างเหิน หรือ
เลิกคบไป การคบหามิตรจะต้องคบด้วยความจริงใจและมีความเสมอต้นเสมอปลาย ทั้งในยามที่มิตรรุ่งเรือง
และในคราวตกต่ า 
 วิธีการทั้ง 4 นี้ เมื่อปฏิบัติได้ย่อมมีความส าคัญ ย่อมให้เกิดความสามัคคีร่วมมือร่วมใจในกลุ่มชน
นั้น ๆ ถ้าไม่มีหลักปฏิบัติเช่นนี้ ผู้นั้นย่อมไม่เป็นที่รักของคนทั่วไป ข้อนี้บางท่านจึงเรียกว่า มนต์มหาเสน่ห์ 
เพราะท าให้ตนเข้าไปนั่งในใจของผู้อ่ืนและเป็นส่วนส าคัญในการอยู่ร่วมกันอย่างยิ่งทีเดียว 
 
การอยู่ร่วมกันที่พึงประสงค์ตามหลักสังคหวัตถุ 4 ในสังคมไทยปัจจุบัน 

 การอยู่ร่วมกันอันพึงประสงค์ตามหลักสังคหวัตถุ 4 ในสังคมไทยปัจจุบัน เป็นไปตรงตาม
หลักสังคหวัตถุ 4  เนื่องจากสังคหวัตถุ 4 เป็นหลักธรรมเพ่ือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ดังนั้น การอยู่
ร่วมกันในสังคมหรือในหมู่คณะจ าเป็นต้องมีสิ่งที่จะมายึดเหนี่ยวจิตใจและประสานหมู่คณะไว้ให้เกิดความ
สามัคคีและเพ่ือให้อยู่ด้วยกันอย่างสงบสุข ได้แก่ หลักสังคหวัตถุ 4  (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต),
2550) ดังต่อไปนี้ 
  1. ทาน คือ การให้ปันสิ่งของตนแก่ผู้อ่ืนที่ควรให้ คือการเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่เสียสละแบ่งปันเฉลี่ยให้ 
ไม่ใช่ให้จนร่ ารวยหรือให้จนหมดเนื้อหมดตัว แต่เป็นการแบ่งปันให้เพื่อแสดงอัธยาศัยไมตรีผู้ให้ไม่จ าเป็นต้อง
ร่ ารวยหรือมีฐานะดีกว่าผู้รับเสมอไป และยังรวมถึงการช่วยเหลือสงเคราะห์ด้วยปัจจัยสี่ทุนหรือทรัพย์สิน
สิ่งของตลอดจนให้ความรู้ความเข้าใจเพ่ือเชื่อมโยงถึงความสัมพันธ์อันดีต่อกันแสดงถึงความมีน้ าใจต่อกัน
อย่างไม่ขาดสาย  
  2. ปิยวาจา พูดจาอย่างรักใคร่กลมเกลียวกัน คือกล่าวค าสุภาพไพเราะ น่าฟัง ชี้แจงแนะน าสิ่ง
ที่เป็นประโยชน์มีเหตุผล เป็นหลักฐานชักจูงไปในทางที่ดีงาม หรือมีค าพูดที่แสดงความเห็นอกเห็นใจให้
ก าลังใจรู้จักพูดให้เกิดความเข้าใจดี ให้มีความสมัครสมานสามัคคีเกิดไมตรีท าให้รักใคร่นับถือช่วยเหลือ
เกื้อกูลกัน ซึ่งแต่ละกลุ่มที่ได้จัดตั้งขึ้นมาจะมีการแบ่งหน้าที่กันและสิ่งที่ขาดเสียไม่ได้คือฝ่ายประชาสัมพันธ์ 
หากฝ่ายประชาสัมพันธ์พูดจาไม่ดี ถึงโครงการหรือกิจกรรมจะดีแค่ไหนก็ไม่สามารถที่จะโน้มน้าวจิตใจของ
สมาชิกกลุ่มได้ เพราะค าพูดจาที่ดีก็เป็นความพึงประสงค์ที่ทุกคนต้องการ และปรารถนาให้มีร่วมกันใน
สังคม 
  3. อัตถจริยา การท าประโยชน์คือ ช่วยเหลือด้วยแรงกายและขวนขวายช่วยเหลือกิจการต่าง ๆ 
บ าเพ็ญสาธารณประโยชน์ทั้งช่วยแก้ไขปัญหาและช่วยปรับปรุงแก้ไขให้ดีขึ้นในด้านคุณธรรมจริยธรรมเพ่ือ
เป็นแบบอย่างที่ดี พร้อมทั้งความเป็นผู้มีจิตอาสา มีจิตเป็นสาธารณะไม่จ ากัดอยู่ที่ใดที่หนึ่ง มิได้มุ่งเห็นแก่
ประโยชน์แก่ตนเอง เอาประโยชน์ผู้อ่ืนเป็นที่ตั้งเสมอ การท าตนให้เป็นประโยชน์นั้นไม่ว่าสังคมไหนก็ย่อม
ล้วนมีความต้องการ เพราะนั่นจะเป็นสิ่งที่น ามาซึ่งความปรารถนาและท าให้สังคมมีความร่มเย็นเป็นสุขได้ 
  4. สมานัตตตา คือวางตนเสมอต้นเสมอปลายให้ความเสมอภาคปฏิบัติสม่ าเสมอกันต่อคนผู้ที่
เป็นสมาชิกกลุ่มและบุคคลทั่วไปไม่เอาเปรียบบุคคลที่ด้อยกว่า และเสมอในสุขทุกข์คือ ร่วมสุขร่วมทุกข์ร่วม
รับรู้ร่วมแก้ไขปัญหาเพ่ือให้เกิดประโยชน์สุขร่วมกัน ท าตนให้น่าเชื่อถือได้แล้วจะเกิดความไว้วางใจซึ่งกัน
และกันซึ่งจะน าความปรารถนามาสู่สังคมแห่งการอยู่ร่วมกันได้ 
 เหตุที่หลักสังคหวัตถุ 4 เป็นหลักธรรมอันพึงประสงค์ต่อสังคมไทยในยุคปัจจุบัน ก็เนื่องจากว่า 



72 
 

 ประการที่ 1 สังคหวัตถุ 4 เป็นเครื่องผูกใจคน  การที่จะผูกมัดใจคนได้นั้นก็ต้องอาศัยธรรมะที่จะ
ช่วยผูกมัดจิตใจคน จึงเป็นสิ่งที่จ าเป็นมากจะเห็นได้จากการใช้หลักสังคหวัตถุ 4 การแสดงพฤติกรรมโต้ตอบ
ระหว่างบุคคลหนึ่งไปยังอีกบุคคลหนึ่ง หรือไปยังกลุ่มบุคคลจะเกิดขึ้นในลักษณะพ่ึงพาอาศัยซึ่งกันและกัน
เกิดความเข้าใจอันดี มีทัศนคติที่ดีต่อกัน รู้จักการให้และการรับความช่วยเหลือหรือค าแนะน าต่าง ๆ โดยที่
บุคคลสามารถให้การช่วยเหลือและสนับสนุนเมื่อบุคคลอ่ืนต้องการ การปฏิบัติตนหรือการแสดงออกต่อกัน 
เช่น ครูกับนักเรียน ในลักษณะที่เป็นมิตรโดยให้การสนับสนุน ช่วยเหลือสร้างความเข้าใจที่ดีต่อกันมีความ
ใกล้ชิดสนิทสนมโดยที่ครูสามารถให้ความช่วยเหลือและเป็นที่พ่ึงได้เมื่อนักเรียนต้องการในการเรียนการ
สอนนั้นเป็นสิ่งที่จะช่วยให้บรรยากาศในการเรียนเป็นไปอย่างราบรื่นโดยนักเรียนที่รับรู้ว่าครูปฏิบัติกับตน
ด้วยความจริงใจให้ความรักเอาใจใส่ตนด้วยความจริงใจจะเป็นนักเรียนที่มีความรู้สึกที่ดีกับครูเข้าใจและ
ยอมรับในค าสอนของครูว่าเป็นสิ่งที่ถูกต้อง เป็นประโยชน์แก่การน าไปปฏิบัติลักษณะการปฏิบัติตนของครู
กับนักเรียนจึงเป็นสิ่งส าคัญที่จะช่วยให้ นักเรียนยอมรับค าสอนของครู และน าสิ่งที่ครูสอนไปปฏิบัติได้ การ
สร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับนักเรียนโดยอาศัยการปฏิบัติต่อนักเรียนด้วยความจริงใจ ให้นักเรียนเกิดความรู้สึก
ที่ดีและยอมรับการปฏิบัติของครูนั้น เป็นการเสริมสร้างลักษณะทางจิต และพฤติกรรมที่พึงปรารถนาของ
นักเรียน เช่น พฤติกรรมเอ้ือต่อสังคม ซึ่งเป็นพฤติกรรมที่ดีงามพฤติกรรมหนึ่งนั้น ครูสามารถปฏิบัติโดยให้
ความส าคัญกับนักเรียนของตนเองเข้าใจความแตกต่างของนักเรียนแต่ละคน ท าตนเป็นกันเองกับเด็กไม่
เข้มงวดหรือปล่อยปละละเลยนักเรียนจนเกินไป ให้ความยุติธรรมกับนักเรียนทุกคน ยอมรับฟังความคิดเห็น
และเหตุผลของนักเรียนและแสดงออกทางอารมณ์ที่เหมาะสมกับนักเรียน ลักษณะของครูเหล่านี้จะเป็น
ลักษณะที่ท าให้เกิดความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างครูกับนักเรียน ซึ่งจะช่วยให้การเรียนการสอนเป็นไปอย่าง
ราบรื่น ท าให้นักเรียนเกิดทัศนคติที่ดีต่อครู และยอมรับค าสั่งสอนของครูไปปฏิบัติต่อไปได้  (พุทธทาสภิกขุ, 
มปป.) 
 ประการที่ 2 สังคหวัตถุ 4 เป็นหลักสงเคราะห์ซึ่งกันและกัน  การให้เพ่ือสงเคราะห์นี้หมายถึง 
การให้เพื่อยึดเหนี่ยวน้ าใจ ร้อยรัดใจให้รวมกันเป็นหมู่และเห็นอกเห็นใจกัน รักใคร่นับถือสนิทสนมกันมั่นคง 
จะเห็นได้จากมีกองทุนช่วยสมาชิกในชุมชนยอมเสียสละเงินของทุกคนที่สมัครใจเข้าเป็นสมาชิกกองทุนถือ
เป็นการช่วยเหลือกันแสดงให้เห็นว่าทุกคนมีความคิดที่จะช่วยเหลือกันเอง ก่อนที่จะไปขอรับความ
ช่วยเหลือเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่แบ่งปันสิ่งของ ๆ ตนช่วยเหลือกันด้วยตลอดถึงให้ความรู้และแนะน าทั้งเสียสละ
แรงกายและเวลาเพ่ือส่วนรวม และสิ่งที่มุ่งมั่นด้วยการพูดจาด้วยถ้อยค าที่ไพเราะ อ่อนหวาน วาจาเป็นที่รัก 
วาจาดูดดื่มน้ าใจ หรือวาจาซาบซึ้งใจ จะก่อให้เกิดความสมานสามัคคี เกิดมิตรไมตรีและความรักใคร่นับถือ 
ตลอดถึงสิ่งที่ทุกคนยอมรับในกฎกติกาที่ได้ตั้งขึ้นมาร่วมกัน ท าให้แสดงถึงการประพฤติปฏิบัติร่วมกันและ
ผลประโยชน์ที่จะได้รวมร่วมกันก็คือไมตรีที่ดีต่อกันที่ทุกคนจะได้รับร่วมกันจึงเป็นแรงจูงใจในการแก้ไข
ปัญหาในการสงเคราะห์ซึ่งกันและกัน (สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (วาศน์ วาสโน), 2528) 
 ประการที่ 3 สังคหวัตถุ 4 เป็นธรรมแห่งการแบ่งปันกันการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน  ในการอยู่
ร่วมกันอันเป็นไปเพื่อดูแลกัน ซึ่งหลักธรรมแห่งการแบ่งปันนี้ ประชาชนในชุมชน ได้ถือปฏิบัติร่วมกันโดยใช้
ศาสนามาเป็นเครื่องกล่อมเกลาจิตใจให้มีความเห็นอกเห็นใจกัน มีการแบ่งปันเงินที่มีอยู่เพ่ือเข้าเป็นกองทุน
ชุมชน จึงถือเป็นการแบ่งปันทรัพย์เพ่ือช่วยเหลือดูแลซึ่งกันและกัน จึงเป็นการให้การเผื่อแผ่แก่กันซึ่งเป็นข้อ
ส าคัญเพราะว่าทุก ๆ คนย่อมต้องการความช่วยเหลือจากกันและกัน และการแบ่งปันไม่ได้มีแต่ทรัพย์สิน
เท่านั้น ยังรวมถึงด้านจิตใจ ยังช่วยให้ก าลังใจให้ความรู้ให้การแนะน าให้ข้อเสนอแนะน าต่าง ๆ ในสิ่งที่ท า
ร่วมกันในชุมชนแล้วผลที่จะได้ตามมาจึงเป็นมูลเหตุให้ได้รับความร่วมมือ สามัคคีกัน ทุกคนจะได้รับ
ความสุขร่วมกัน แต่ถ้าหากสมาชิกในชุมชนคิดเห็นแต่ประโยชน์ของตนเองมากกว่าส่วนร่วม การปฏิบัติหน้า



73 
 

ก็จะไม่สามารถส าเร็จได้ และสังคหวัตถุ ซึ่งเป็นธรรมแห่งการแบ่งปันกันก็จะใช้ไม่ได้  (บุญสิริ ชวลิตธ ารง, 
2529 ) 
 ประการที่ 4 สังคหวัตถุ 4 เป็นหลักแห่งการให้เพ่ืออนุเคราะห์  การให้ความเกื้อหนุนโอบอ้อม
อารีด้วยเมตตา และการให้อุดหนุนเอ้ือเฟ้ือช่วยเหลือกันด้วยความกรุณา คนที่มีทรัพย์คิดช่วยเหลือคนอ่ืนให้
ตั้งตัวได้ ย่อมเป็นก าลังส าคัญของชุมชนเพ่ือให้เกิดความเข้มแข็งและเพ่ือเป็นก าลังที่ส าคัญของประเทศชาติ
ดังนั้น การให้เกื้อหนุน โอบอ้อมอารีกันด้วยเมตตา และการให้อุดหนุนเอื้อเฟ้ือช่วยเหลือกันด้วยความกรุณา
จึงถือว่าให้เพ่ืออนุเคราะห์ (สุจิตรา รณรื่น, 2538) หลักสังคหวัตถุ 4 คือ ธรรมเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจการ
สงเคราะห์ซึ่งกันและกัน หรือหลักมนุษยสัมพันธ์ที่ดีที่ท าให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันได้อย่างสมัครสมาน
สามัคคีและมีความสุขซึ่งที่เป็นที่พึงประสงค์ในสังคมไทยปัจจุบันโดยแท้ 

รวมความแล้ว สังคหวัตถุ 4 เป็นเครื่องผูกใจคน การที่จะผูกมัดใจคนได้นั้นก็ต้องอาศัยธรรมะ
ข้อนี้เป็นเครื่องผูกมัดจิตใจคนให้อยู่ร่วมกัน เป็นหลักสงเคราะห์ซึ่งกันและกัน การให้เพ่ือสงเคราะห์นี้
หมายถึง การให้เพ่ือยึดเหนี่ยวน้ าใจ ร้อยรัดใจให้รวมกันเป็นหมู่และเห็นอกเห็นใจกัน เป็นธรรมแห่งการ
แบ่งปันกันการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ในการอยู่ร่วมกันอันเป็นไปเพื่อดูแลกัน ซึ่งหลักธรรมแห่งการแบ่งปัน
นี้ ประชาชนในชุมชน ได้ถือปฏิบัติร่วมกันโดยใช้ศาสนามาเป็นเครื่องกล่อมเกลาจิตใจให้มีความเห็นอกเห็น
ใจกัน และเป็นหลักแห่งการให้เพื่ออนุเคราะห์สงเคราะห์ การให้ความเก้ือหนุนโอบอ้อมอารีด้วยเมตตา และ
การให้อุดหนุนเอ้ือเฟ้ือช่วยเหลือกันด้วยความกรุณา 
 
สรุป 
 การอยู่ร่วมกันที่พึงประสงค์ตามหลักสังคหวัตถุ 4 ในสังคมไทยปัจจุบันนั้น เนื่องจากสังคมไทย
ปัจจุบันมีปัญหาต่าง ๆ มากมาย เช่น ปัญหาอาชญากรรม โจรกรรม และปัญหาอ่ืน ๆ เป็นต้น การอยู่
ร่วมกันที่พึงประสงค์หรือต้องการ ต้องเป็นการอยู่ร่วมกันด้วยความการเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่เสียสละแบ่งปันเฉลี่ย
ให้ ไม่ใช่ให้จนร่ ารวยหรือให้จนหมดเนื้อหมดตัว ด้วยเหตุดังกล่าวพุทธศาสนิกชนจึงท าความเข้าใจเรื่อง
สังคหวัตถุ 4 ให้ถ่องแท้ คือ 1) ทาน คือ การให้ การเสียสละ หรือให้ปันสิ่งของ ๆ ตนเพ่ือประโยชน์แก่
บุคคลอ่ืน ไม่ตระหนี่ถี่เหนียว ไม่เป็นคนเห็นแก่ได้แต่ฝ่ายเดียว คุณธรรมข้อนี้จะช่วยให้เราไม่เป็นคนละโมบ 
ไม่เห็นแก่ตัว เราควรค านึงอยู่เสมอว่า ทรัพย์สินสิ่งของที่เราหามาได้ไม่ใช่สิ่งจีรังยั่งยืน เมื่อเราสิ้นชีวิตไปแล้ว
ก็ไม่สามารถจะน าติดตัวไปได้ การเสียสละ การบริจาคท่านต่อกัน 2) ปิยวาจา คือ การพูดจาด้วยถ้อยค าที่
ไพเราะอ่อนหวาน พูดด้วยความจริงใจไม่พูดหยาบคายก้าวร้าว พูดในสิ่งที่เป็นประโยชน์และเหมาะกับ
กาลเทศะ พระพุทธเจ้าทรงให้ความส าคัญกับการพูดเป็นอย่างยิ่ง เพราะการพูดเป็นบันไดขั้นแรกที่จะสร้าง
มนุษยสัมพันธ์อันดีให้เกิดขึ้น กิจการงานธุระต่าง ๆ อาจประสพกับความล้มเลว ถ้าหากไม่ใช้ปิยวาจาในการ
ติดต่อสื่อสารกันและนัยเดียวกัน บุคคลก็อาจประความส าเร็จในหน้าที่การงาน ถ้ารู้จักใช้ปิยวาจาดั งค า
พังเพยที่ว่า "พูดดีเป็นศรีแก่ตัว" 3) อัตถจริยา คือประพฤติในสิ่งที่เป็นประโยชน์กับคนอ่ืน ด้วยการปฏิบัติ
ตามแนวทางดังต่อไปนี้ มีความประพฤติชอบทางกาย เรียกว่า "กายสุจริต" และ 4) สมานัตตตา คือการเป็นผู้มี
ความสม่ าเสมอ หรือมีความประพฤติ เสมอต้นเสมอปลาย คุณธรรมขอนี้จะช่วยให้เราเป็นคนที่จิตใจหนัก
แน่นไม่โลเล รวมทั้งยังเป็นการสร้างความนิยมและไว้วางใจให้แก่ผู้อื่นอีกด้วย  
 
เอกสารอ้างอิง 
ธรรมรักษา. พระไตรปิฎกฉบับสุภาษิต. (2532). กรุงเทพมหานคร: รุ่งแสงการพิมพ์. 
บุญสิริ ชวลิตธ ารง. (2529). ธรรมโอสถ. กรุงเทพมหานคร: อัมรินทร์การพิมพ์. 



74 
 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). (2550). ธรรมนูญชีวิต. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์
พระพุทธศาสนา. 

พุทธทาสภิกขุ. (มปป.). บริหารธุรกิจแบบพุทธ. กรุงเทพมหานคร: อตัมมโย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (วาศน์ วาสโน). (2528). สังคหวัตถุ 4. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏ

ราชวิทยาลัย. 
สุจิตรา รณรื่น. (2538). ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพมหานคร: บริษัทสหธรรมิก จ ากัด. 
สุทธิพงศ์ ปานเพ็ชร์. (2550). “การประยุกต์หลักพุทธธรรมกับวิถีชีวิตชุมชน”. รายงานการวิจัยอิสระ. 
            กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิตย์.  


