
วารสาร มจร ภาษาและวัฒนธรรม               ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2568 

_____________________________________________________________________________________ 
Journal of MCU Languages and Cultures          Vol. 5 No. 1 (January – June) 2025 

แซนโฎนตา: พลวัต บทบาท และนวัตกรรมนันทนาการเชิงวัฒนธรรม 
San Don Ta: Dynamics, Roles, and Cultural Recreational Innovation 

1เตชภณ ทองเติม 

มหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ 
อีเมล: spsc_network@hotmail.com 

 

วันรับบทความ: 12 กันยายน 2568 I วันแก้ไขบทความ: 7 ธันวาคม 2568 I ตอบรับบทความ: 8 ธันวาคม 2568 

บทคัดย่อ 

ในภูมิทัศน์ทางสังคมร่วมสมัยที่โลกาภิวัตน์ เศรษฐกิจสร้างสรรค์ และเทคโนโลยีดิจิทัลเข้ามามีบทบาทอย่าง

ลึกซึ้ง ประเพณีแซนโฎนตาของชาวไทยเชื้อสายเขมรได้ปรากฏขึ้นในฐานะพื้นที่วัฒนธรรมที่สะท้อนทั้งความต่อเนื่อง

ของคติความเชื่อดั้งเดิมและการปรับตัวให้เข้ากับยุคสมัยใหม่ จากพิธีกรรมอุทิศส่วนกุศลแก่บรรพบุรุษได้ขยายตัวเป็น

พื้นที่สาธารณะและพื้นที่ดิจิทัลที่มีชีวิตชีวา และทำหน้าที่เป็นพื้นที่นันทนาการเชิงวัฒนธรรมอย่างโดดเด่น บทความนี้

มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) วิเคราะห์พลวัตของประเพณีแซนโฎนตาในฐานะพื้นที่นันทนาการทางวัฒนธรรม 2) อธิบาย

บทบาทของกิจกรรมนันทนาการภายในประเพณี 3) สังเคราะห์การเปลี่ยนแปลงของมิตินันทนาการจากอดีตสู่ปัจจุบัน

ภายใต้อิทธิพลของเศรษฐกิจ สังคม การเมือง และโลกาภิวัตน์ และ 4) เสนอแนวทางพัฒนาประเพณีแซนโฎนตาใน

ฐานะนวัตกรรมนันทนาการเชิงวัฒนธรรมที่ยั่งยืน โดยอาศัยการวิเคราะห์เชิงเอกสาร การสังเคราะห์องค์ความรู้เชิง

แนวคิด และสังเกตการณ์ภาคสนามในงานประเพณี แซนโฎนตา ประจำปี 2568 ของอำเภอขุขันธ์ จังหวัดศรีสะเกษ 

ผลการวิเคราะห์ชี้ให้เห็นว่า ประเพณีแซนโฎนตาได้พัฒนาจากพิธีกรรมครอบครัวสู่ “ระบบนิเวศนันทนาการเชิง

วัฒนธรรม” ที่หล่อหลอมสุขภาวะองค์รวม ความสัมพันธ์ทางสังคม และ     อัตลักษณ์ของชุมชนผ่านกิจกรรมทั้ง

พิธีกรรมและการแสดงทางวัฒนธรรม โดยการเปลี่ยนผ่านสู่เทศกาลสาธารณะและพื้นที่ดิจิทัลภายใต้แรงขับจาก

เศรษฐกิจและนโยบายรัฐ ทำให้ประเพณีต้องเผชิญความท้าทายจาก “การแปรเปลี่ยนเป็นสินค้าเชิงนันทนาการ” ซึ่ง

อาจลดทอนคุณค่าทางจิตวิญญาณดั้งเดิม ดังนั้นบทความจึงได้เสนอแนวทางการพัฒนานวัตกรรมนันทนาการเชิง

วัฒนธรรมเพื่อความยั่งยืน ทั้งนี ้เพื ่อให้ประเพณีแซนโฎนตาดำรงอยู่ทั ้งในฐานะมรดกวัฒนธรรมและนวัตกรรม

นันทนาการ   ที่เกื้อหนุนการพัฒนาสังคมไทยอย่างยั่งยืน 

ค าส าคัญ: แซนโฎนตา ; นันทนาการเชิงวัฒนธรรม ; สุขภาวะองค์รวม ; พลวัตวัฒนธรรม ; ความย่ังยืน 

Abstract 
In the contemporary social landscape shaped by globalization, the creative economy, and 

digital technology, the San Don Ta tradition of the Thai–Khmer community has emerged as a cultural 
sphere that reflects both the continuity of ancestral belief systems and its adaptive transformation 
in response to modern societal changes. Originating as a family-based ritual of dedicating merit to 
ancestors, the tradition has expanded into lively public and digital spaces and now functions 
prominently as a form of cultural recreation. This article aims to: 1) analyze the dynamics of San 



_____________________________________________________________________________ 
24 

 

Don Ta as a cultural recreational space, 2) explain the roles of recreational activities within the 
tradition, 3) synthesize the transformation of its recreational dimensions from past to present under 
the influence of economic, social, political, and globalizing forces, and 4) propose guidelines for 
developing the San Don Ta tradition as a sustainable cultural recreational innovation. Drawing on 
documentary analysis, conceptual synthesis, and field observations conducted during the 2025 San 
Don Ta Festival in Khukhan District, Sisaket Province, the analysis reveals that the tradition has 
evolved into a cultural recreational ecosystem that nurtures holistic well-being, strengthens social 
relations, and reinforces community identity through ritual practices and cultural performance 
activities. Its expansion into public festivals and digital platforms, driven by economic opportunities 
and state policy, has also introduced challenges related to recreational commodification that may 
diminish its original spiritual values. Consequently, this article proposes a framework for advancing 
sustainable cultural recreational innovation to ensure that the San Don Ta tradition endures as both 
a vital cultural heritage and a recreational practice that supports the long-term social development 
of Thailand. 
 
Keywords: San Don Ta; Cultural Recreation; Holistic Well-being; Cultural Dynamics; Sustainability 
 
บทน า 

สังคมไทยร่วมสมัยกำลังเผชิญพลวัตทางวัฒนธรรมที่ซับซ้อนและปรับเปลี่ยนอย่างรวดเร็วภายใต้แรง
ส่งของโลกาภิวัตน์ ดิจิทัลภิวัตน์ และเศรษฐกิจสร้างสรรค์ที่กำลังเติบโตอย่างต่อเนื่อง ปรากฏการณ์เหล่านี้ทำ
ให้วัฒนธรรมไม่ได้ดำรงอยู่เพียงในฐานะ “มรดก” ที่คงรูป หากแต่กลายเป็นกระบวนการที่ถูกแปลความหมาย 
สร้างใหม่ และหมุนเวียนในพื้นที่ทางสังคมหลายระดับพร้อมกัน โดยความแพร่หลายของแพลตฟอร์มดิจิทัล                  
การสื่อสารแบบเรียลไทม์ และความเป็นสังคมภาพ (visual society) ทำให้พิธีกรรมและประเพณีที่เคยเป็น
เรื่องภายในครัวเรือนถูกผลักเข้าสู่สายตาสาธารณะในรูปแบบที่หลากหลายและมีพลวัตมากขึ้น ทั้งยังนำไปสู่
การเปลี่ยนสถานะของ “เวลาเชิงพิธีกรรม” ให้กลายเป็น “เวลาว่างเชิงวัฒนธรรม (cultural leisure time)”       
ที่ผู้คนใช้เพื่อสร้างประสบการณ์ แสดงตัวตน และประกอบสร้างความหมายร่วมกันในสังคมที่เปลี่ยนแปลง
อย่างรวดเร็ว (Wright, 2022) ซึ่งความเคลื่อนไหวนี้ยังทำให้ประเพณีกลายเป็นพื้นที่ที ่วัฒนธรรม ศรัทธา    
ความบันเทิง และเศรษฐกิจท้องถิ่นมาบรรจบกัน โดยสะท้อนบทบาทของทุนทางสังคม ( social capital)         
ที่ส่งผลต่อความเข้มแข็งของเครือข่ายชุมชน การมีส่วนร่วม และอัตลักษณ์ร่วม อันเป็นคุณลักษณะสำคัญของ
สังคมไทยในทศวรรษปัจจุบัน 

ในบริบทการเปลี่ยนแปลงดังกล่าว ประเพณีแซนโฎนตา (San Don Ta) ของชาวไทยเชื้อสายเขมรใน
เขตแถบอีสานใต้ของไทย ถือเป็นกรณีศึกษาที่สะท้อนพลวัตทางวัฒนธรรมร่วมสมัยได้อย่างชัดเจน โดยแก่นคติ
ของประเพณีตั้งอยู่บนความเชื่อเรื่องดวงวิญญาณบรรพบุรุษที่กลับมารับส่วนบุญในเทศกาลสารทเดือนสิบ      



_____________________________________________________________________________ 
25 

 

ซึ่งหล่อหลอมความกตัญญู ความสัมพันธ์ของเครือญาติ และจริยธรรมแบบชุมชนสืบทอดกันมายาวนาน              
(ยโสธารา ศิริภาประภากร, 2561; วรี เรืองสุข และธีระพงษ์ ทศวัฒน์, 2567) ทว่า ในสังคมปัจจุบัน พิธีกรรม
ดังกล่าวไม่ได้ดำรงอยู่เฉพาะในมิติส่วนตัว หากได้ก้าวสู่พื้นที่สาธารณะและเป็นส่วนหนึ่งของเศรษฐกิจเทศกาล
ของท้องถิ่น โดยหน่วยงานรัฐและองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น (อบต.) เข้ามามีบทบาทในการยกระดับประเพณี
ให้เป็นงานเทศกาลเต็มรูปแบบ มีการจัดขบวนแห่เชิงสุนทรียะ การประกวดสำรับเซ่น ไหว้ การแสดง
ศิลปวัฒนธรรมร่วมสมัย และกิจกรรมเชิงสร้างสรรค์ที่ดึงดูดผู้คนในวงกว้าง ซึ่งกระบวนการนี้ทำให้ประเพณี
แซนโฎนตาขยายตัวเป็นพื้นที่นันทนาการสาธารณะ (public recreation space) ที่ตอบสนองความต้องการ
ของสังคมยุคใหม่ ทั้งด้านการพักผ่อน การท่องเที่ยว การเรียนรู้ และการแสดงออกทางอัตลักษณ์ ขณะเดียวกัน
ยังทำให้ประเพณีทำหน้าที่เป็นพื้นที่ทางสังคมที่เปิดให้คนต่างวัย ต่างภูมิหลัง และต่างภูมิวัฒนธรรมเข้ามามี
ส่วนร่วม ก่อให้เกิดความรู้สึกเป็นเจ้าของร่วมและความภาคภูมิใจในอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ไทย–เขมร อย่างลึกซึ้ง 
(พระครูรัตนญาณโสภิต, 2563) การเปลี่ยนผ่านนี้จึงไม่เพียงเป็นการรักษาประเพณี หากเป็นการประกอบสร้าง
บทบาทใหม่ของประเพณีในฐานะเครื่องมือทางสังคมและนันทนาการของยุคปัจจุบัน 

ซึ่งจากการศึกษาเอกสารทางวิชาการและรายงานการวิจัยที่เกี ่ยวข้อง แม้ว่างานวิชาการเกี่ยวกับ
ประเพณีแซนโฎนตาจะมีจำนวนเพิ่มขึ้น แต่ส่วนใหญ่ยังคงเน้นการอธิบายมิติความเชื่อ พิธีกรรม หรือบทบาท
ของวัฒนธรรมเป็นหลัก (สุทัศน์ ประทุมแก้ว และอุทัย ภูคดหิน, 2562; พระครูรัตนญาณโสภิต และพระมหา
มิตร ฐิตปญฺโญ, 2562; พระนัด จารุวณฺโณ และคณะ, 2564; พระสมพงษ์ จนฺทวํโส, 2558) โดยมีลักษณะ
พรรณนาเชิงวัฒนธรรม ยังขาดกรอบการสังเคราะห์เชิงระบบเกี่ยวกับนันทนาการเชิงวัฒนธรรม ( cultural 
recreation) ซึ่งมีบทบาทชัดเจนในงานประเพณี เช่น การละเล่นพื้นบ้าน การบรรเลงดนตรี การรวมญาติ และ
กิจกรรมสาธารณะต่าง ๆ ที่เสริมสร้างสุขภาวะและความสัมพันธ์ในชุมชน (Henderson et al., 2004) ทั้งที่
เป็นมิติสำคัญของการทำความเข้าใจบทบาทร่วมสมัยของประเพณี ด้วยเหตุนี้ บทความจึงมีวัตถุประสงค์เพื่อ     
1) วิเคราะห์พลวัตของประเพณีแซนโฎนตาในฐานะพื้นที่นันทนาการทางวัฒนธรรม 2) อธิบายบทบาทของ
กิจกรรมนันทนาการภายในประเพณี 3) สังเคราะห์การเปลี่ยนแปลงของมิตินันทนาการจากอดีตสู่ปัจจุบัน
ภายใต้อิทธิพลของเศรษฐกิจ สังคม การเมือง และโลกาภิวัตน์ และ 4) เสนอแนวทางพัฒนาประเพณี                 
แซนโฎนตาในฐานะนวัตกรรมนันทนาการเชิงวัฒนธรรมที่ยั่งยืน โดยมุ่งสร้างองค์ความรู้ใหม่ในรูปของระบบ
นิเวศนันทนาการเชิงวัฒนธรรม (cultural recreation ecosystem) เพ่ือเสริมความเข้าใจเกี่ยวกับบทบาทของ
นันทนาการในประเพณีแซนโฎนตาให้ลุ่มลึกยิ่งขึ้น อันเป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาทางวิชาการ  การกำหนด
นโยบาย และการส่งเสริมเศรษฐกิจสร้างสรรค์ควบคู่กับการสืบสานมรดกวัฒนธรรมอย่างยั่งยืน 
 
แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง 

การทำความเข้าใจประเพณีแซนโฎนตาในฐานะพื้นที่นันทนาการเชิงวัฒนธรรมจำเป็นต้องมองข้าม
กรอบพิธีกรรมแบบดั้งเดิมไปสู่การพิจารณาว่าแต่ละกิจกรรมได้ทำหน้าที่เป็นกลไกในการสร้างความหมาย 
คุณค่าทางสังคม และสุขภาวะของผู้คนอย่างไร ดังนั้น การสังเคราะห์แนวคิดเชิงทฤษฎีหลายชุดจึงเป็น



_____________________________________________________________________________ 
26 

 

สิ่งจำเป็น เนื่องจากแต่ละทฤษฎีสามารถอธิบายพลวัตคนละมิติของประเพณี ทั้งการใช้เวลาว่าง การผลิตซ้ำ
ประเพณี การสื่อสารวัฒนธรรมผ่านเทคโนโลยี และการสร้างคุณค่าเชิงสัญลักษณ์ต่อชุมชน การบูรณาการ
กรอบคิดเหล่านี้ทำให้เห็นว่าประเพณีแซนโฎนตาเป็นระบบนันทนาการที่มีชีวิต ซึ่งดำรงอยู่ในความเชื ่อ 
พิธีกรรม และการใช้ชีวิตร่วมสมัยอย่างประณีตสอดประสาน ดังนี้ 

1. นันทนาการเชิงวัฒนธรรมและพลวัตของเวลา  
การทำความเข้าใจแซนโฎนตาในฐานะพื้นที่นันทนาการเชิงวัฒนธรรมจำเป็นต้องเริ่มจากการวิเคราะห์

พลวัตของเวลาที่เปลี่ยนจากเวลาเชิงพิธีกรรมซึ่งเน้นการประกอบศาสนกิจไปสู่เวลาเชิงนันทนาการที่ผู้คนใช้
เพ่ือสร้างความหมายร่วมในชุมชน โดยทฤษฎีนันทนาการเชิงวัฒนธรรมชี้ให้เห็นว่าการใช้เวลาว่างเป็นเครื่องมือ
สำคัญในการแสดงออกทางวัฒนธรรมและการสืบสานมรดกทางสังคม ( Jansen-Verbeke & Dietvorst, 
1987) ซึ่งเมื่อพิจารณาแซนโฎนตา กิจกรรมที่ครอบครัวและเครือญาติร่วมกันจัดเตรียมสำรับเซ่นเพื่ออุทิศแด่
บรรพบุรุษจึงมิได้เป็นเพียงพิธีกรรม หากแต่ทำหน้าที่เป็นนันทนาการเชิงความสัมพันธ์ที่หล่อเลี้ยงความผูกพัน
ระหว่างรุ่น ขณะเดียวกัน องค์ประกอบพิธีกรรมบางประการ เช่น พิธีรำปัญโจลมะม็วด  ที่ใช้ดนตรีกันตรึม
ประกอบการประกอบพิธี (ยโสธารา ศิริภาประภากร และคณะ, 2564) ได้รับการตีความใหม่ให้เป็นนันทนาการ
เชิงบำบัดในเชิงสังคมวัฒนธรรม เนื่องจากมีบทบาทในการคลายความตึงเครียด ส่งเสริมความผ่อนคลายทาง
อารมณ์ และสร้างความสมดุลด้านจิตใจของผู ้เข้าร่วม สถานะของกิจกรรมเหล่านี ้จึงสะท้อนให้เห็นว่า         
แซนโฎนตามิได้ดำรงอยู่เพียงในมิติของความศักดิ์สิทธิ์ แต่เป็นพื้นที่เวลาที่มีชีวิต ซึ่งเชื่อมโยงความเชื่อดั้งเดิม
เข้ากับการแสวงหาสุขภาวะองค์รวมของผู้คนในสังคมร่วมสมัย โดยผู้เข้าร่วมใช้เวลาเชิงนันทนาการเพื่อฟื้นฟู         
พลังชีวิต เสริมสร้างความหมาย และสร้างความสัมพันธ์ทางสังคมอย่างต่อเนื่อง ทำให้แซนโฎนตากลายเป็น
ตัวอย่างเด่นชัดของระบบนันทนาการเชิงวัฒนธรรมที่ผสมผสานพิธีกรรม ศิลปวัฒนธรรม และความต้องการ
ด้านสุขภาวะร่วมสมัยไว้อย่างกลมกลืน 

2. ประเพณีประดิษฐ์ในฐานะกระบวนการประกอบสร้างพื้นที่นันทนาการสาธารณะ  
การเปลี่ยนผ่านของแซนโฎนตาจากพิธีกรรมภายในครอบครัวสู่เทศกาลสาธารณะระดับจังหวัด

สะท้อนพลวัตของการประดิษฐ์ประเพณี (invented tradition) ซึ่งมิได้เป็นกระบวนการรักษารูปแบบเดิมอย่าง
เคร่งครัด หากเป็นการคัดเลือก ปรับเปลี่ยน และผลิตซ้ำความหมายของพิธีกรรมให้สอดคล้องกับสังคมร่วม
สมัย (Hobsbawm & Ranger, 2012; Gray, 1991) ซึ่งภายใต้บริบทนี้ นันทนาการทำหน้าที่เป็นกลไกสำคัญ
ในการกำกับการเปลี ่ยนแปลง โดยกิจกรรมที่เน้นความสุนทรียะและการมีส่วนร่วมของประชาชน เช่น             
ขบวนแห่ การประกวดเครื่องเซ่นไหว้ หรือการแสดงศิลปวัฒนธรรม การแสดงเชิงนันทนาการ (recreational 
performance) ที่เปิดพื้นที่ให้ชุมชนแสดงอัตลักษณ์ของตนในเวทีสาธารณะ การจัดงานโดยองค์การบริหาร
ส่วนท้องถิ่นต่าง ๆ ให้ยิ่งใหญ่ขึ้นจึงมิใช่เพียงการขยายขนาดของประเพณี แต่เป็นการสร้างพื้นที่นันทนาการ
สาธารณะที่ให้ประชาชนเข้ามามีบทบาทในฐานะผู้ร่วมผลิตความหมายและผู้สร้างประสบการณ์ร่วม อีกทั้ง 
การปรับรูปแบบพิธี “จูนโฎนตา” จากการขอพรผู้อาวุโสในเครือญาติไปสู่พิธีที ่ผู ้นำท้องถิ ่นเป็นผู้ให้พร         
เป็นตัวอย่างเด่นของกระบวนการปรับบริบทใหม่ของพิธีกรรม (recontextualization) ที่ผนวกมิติของรัฐเข้าไว้



_____________________________________________________________________________ 
27 

 

ในประเพณีร่วมสมัย ส่งผลให้ประเพณีถูกตีความใหม่เป็นกลไกที่เชื่อมโยงอำนาจ ความศรัทธา และความ
บันเทิงเชิงชุมชนอย่างแนบเนียน (สารภี ขาวดี, 2560) ซึ่งกระบวนการประดิษฐ์ในลักษณะนี้ทำให้แซนโฎนตา  
กลายเป็นเวทีที่สร้างทั้งอัตลักษณ์ ความภาคภูมิใจร่วม และความเป็นเอกภาพของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเชื้อสาย
เขมร โดยใช้นันทนาการเป็นภาษาสัญลักษณ์ร่วมในการประกอบสร้างความทรงจำ ความสัมพันธ์ และสถานะ
ทางวัฒนธรรมของชุมชนในสังคมร่วมสมัย  

3. นันทนาการกับทุนทางวัฒนธรรมและอ านาจละมุนในยุคดิจิทัล 
การทำความเข้าใจบทบาทของแซนโฎนตาในสังคมร่วมสมัยจำเป็นต้องวิเคราะห์ผ่านกรอบแนวคิดทุน

ทางวัฒนธรรมของ Bourdieu ซึ่งมองว่ามรดกทางวัฒนธรรมเป็นทรัพยากรเชิงสัญลักษณ์ที่สามารถแปรเปลี่ยน
เป็นทุนทางสังคมและเศรษฐกิจได้เมื่ออยู่ในเงื่อนไขที่เหมาะสม (Bourdieu, 2018) ในบริบทของแซนโฎนตา 
กิจกรรมนันทนาการที่จัดขึ้นในรูปแบบเทศกาล เช่น การประกวดสำรับเซ่น การจัดขบวนแห่เชิงสุนทรียะ หรือ
การรำแม่มด (มะม้วต) ได้ทำให้ทุนทางวัฒนธรรมดั้งเดิมถูกทำให้มองเห็นในเชิงสาธารณะ และถูกแปลงเป็น
คุณค่าท่ีวัดได้ทั้งในมิติอัตลักษณ์และมิติทางเศรษฐกิจ ซ่ึงกระบวนการนี้ทำให้นันทนาการกลายเป็นกลไกสำคัญ
ที่ช่วยเพิ่มพลังให้กับทุนทางวัฒนธรรม อีกท้ัง สัญลักษณ์อย่าง “กันโตงดาร” ซึ่งสะท้อนความกตัญญูและความ
สามัคคีของชุมชน จึงมิได้ทำหน้าที ่เพียงในพิธ ีกรรม แต่ถูกยกระดับเป็นภาษาทางนันทนาการที ่สร้าง                     
อำนาจละมุน (soft power) ที ่ดึงดูดสายตาสาธารณะ และสร้างความประทับใจต่อกลุ ่มคนภายในและ
ภายนอกพ้ืนที่ (พระมหาธนรัฐ รฏฺฐเมโธ, 2561) 

เมื่อประเพณีเข้าสู่ยุคดิจิทัล บทบาทของนันทนาการยิ่งขยายออกสู่มิติใหม่ผ่านสิ่งที่เรียกว่าพื้นที่
นันทนาการดิจิทัล (digital recreation landscape) ซึ่งสื่อออนไลน์กลายเป็นเวทีสำคัญที่ทำให้ภาพพิธีกรรม 
เรื่องเล่า และองค์ความรู้เกี่ยวกับแซนโฎนตาแพร่กระจายออกไปอย่างรวดเร็วและไร้พรมแดน (ยโสธารา ศิริภา
ประภากร และคณะ, 2567) การเผยแพร่คลิปพิธีรำแม่มด การถ่ายทอดสดขบวนแห่ หรือการผลิตคอนเทนต์
เกี่ยวกับความหมายของเครื่องเซ่นไหว้ ล้วนเป็นรูปแบบใหม่ของ “นันทนาการเชิงสื่อสาร” ที่ช่วยให้คนรุ่นใหม่
เข้าถึงประเพณีได้ง่ายขึ้น และเปิดพื้นที่ให้ชุมชนมีบทบาทในฐานะผู้สร้างเนื้อหาและผู้ผลิตซ้ำทางวัฒนธรรม 
อย่างไรก็ตาม ความเร็วและความสาธารณะของสื ่อดิจิทัลก็ทำให้เกิดความท้าทายที่ต้องพิจารณา เช่น         
ความเสี่ยงของการลดทอนความศักดิ์สิทธิ์ (desacralization) การนำพิธีกรรมไปใช้ในบริบทที่เน้นความบันเทิง
มากกว่าความเคารพ หรือการเปลี่ยนแรงจูงใจจากการทำบุญเพื่อบรรพบุรุษเป็นการผลิตภาพเพื่อสื่อสังคม
ออนไลน์ ซึ่งความท้าทายเหล่านี้ชี้ให้เห็นว่าการแปลงทุนทางวัฒนธรรมผ่านนันทนาการดิจิทัลต้องอาศัยความ
ละเอียดอ่อน ทั้งนีเ้พ่ือรักษาสมดุลระหว่างคุณค่าดั้งเดิมและการปรับตัวให้สอดคล้องกับสื่อร่วมสมัย 

เมื่อพิจารณากรอบแนวคิดทั้งสาม ได้แก่ นันทนาการเชิงวัฒนธรรม ประเพณีประดิษฐ์ และทุนทาง
วัฒนธรรมกับอำนาจละมุนในยุคดิจิทัล จะเห็นได้ว่าประเพณีแซนโฎนตาดำรงอยู่ในฐานะระบบนันทนาการ     
เชิงวัฒนธรรมที่มีชีวิต ซึ่งเกิดจากการสอดประสานของพลวัตหลายระดับอย่างเป็นระบบ โดยกรอบนันทนาการ
เชิงวัฒนธรรมช่วยอธิบายการแปลงเวลาเชิงพิธีกรรมไปเป็นเวลาเชิงนันทนาการที่ใช้สร้างความหมายร่วมและ



_____________________________________________________________________________ 
28 

 

ฟ้ืนฟูสุขภาวะ ขณะที่แนวคิดประเพณีประดิษฐ์ทำให้เห็นกระบวนการที่พิธีกรรมถูกเลือกสรร ปรับเปลี่ยน และ
ผลิตซ้ำเพื่อเปิดพื้นที่ให้ชุมชนเข้ามามีบทบาทในฐานะผู้สร้างประสบการณ์ร่วมในเวทีสาธารณะ ส่วนกรอบทุน
ทางวัฒนธรรมและอำนาจละมุนในยุคดิจิทัลเผยให้เห็นศักยภาพของกิจกรรมและสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมใน
การแปรเปลี ่ยนเป็นคุณค่าทางสังคม เศรษฐกิจ และอัตลักษณ์ทั ้งในพื ้นที ่จริงและพื ้นที ่ส ื ่อร่วมสมัย                     
การบูรณาการแนวคิดทั้งสามจึงชี้ให้เห็นอย่างชัดเจนว่าประเพณีแซนโฎนตาไม่ใช่เพียงพิธีกรรมจารีต แต่เป็น
พื้นที่ทางสังคมที่ผู้คนใช้เวลาว่างเพื่อสร้างความหมาย สร้างความสัมพันธ์ และส่งต่อคุณค่าทางวัฒนธรรมใน
รูปแบบที่ตอบรับกับสังคมร่วมสมัย ซึ่งจะเป็นรากฐานสำคัญในการวิเคราะห์พลวัตของประเพณีในหัวข้อต่อไป
อย่างลุ่มลึกและเป็นระบบยิ่งขึ้น 
 
พลวัตและภูมิทัศน์ของประเพณีแซนโฎนตาในฐานะพื้นที่นันทนาการ 

การทำความเข้าใจประเพณีแซนโฎนตาในฐานะระบบนิเวศนันทนาการเชิงวัฒนธรรมจำเป็นต้อง
มองเห็นกระบวนการเปลี่ยนผ่านที่ซับซ้อนและต่อเนื่องระหว่างความเชื่อดั้งเดิม การสร้างสัญลักษณ์ร่วมของ
ชุมชน และพลังของเทคโนโลยีสมัยใหม่ที่เร่งการเปลี่ยนภาพของประเพณีให้เป็นพื้นที่ที่มีชีวิต โดยประเพณี
ไม่ได้คงอยู่เพียงในฐานะพิธีกรรมที่ทำซ้ำตามจารีต แต่กลายเป็นพื้นที่ร่วมประสบการณ์ที่ผสานมิติศาสนา 
สังคม เศรษฐกิจ และดิจิทัลเข้าด้วยกัน จนก่อรูปเป็นระบบนิเวศนันทนาการที ่ตอบสนองความหมาย 
ความสัมพันธ์ และอัตลักษณ์ของผู้คนหลายรุ่นในสังคมไทยร่วมสมัย ดังต่อไปนี้ 

1. รากฐานคติความเชื่อและมิติทางนันทนาการเชิงจิตวิญญาณ  
รากฐานของประเพณีแซนโฎนตาตั ้งอยู ่บนคติความเชื ่อเรื ่องผีบรรพบุรุษที ่หลอมรวมกับหลัก

พระพุทธศาสนาอย่างแนบแน่น โดยเชื่อว่าดวงวิญญาณผู้ล่วงลับจะกลับมาเยี่ยมลูกหลานในช่วงเดือนสิบ และ
การอุทิศส่วนกุศลผ่านพิธีกรรมต่าง ๆ จะช่วยบรรเทาความทุกข์ของพวกเขา (พระสมพงษ์ จนฺทวํโส, 2558)   
อีกทั้ง ความเชื่อเรื่องเปรต ซึ่งเป็นดวงวิญญาณที่รอคอยบุญจากญาติยังทำให้พิธีกรรมทำหน้าที่เป็นสื่อกลาง
ทางจิตวิญญาณที ่เชื ่อมโลกมนุษย์กับโลกหลังความตาย (ยโสธารา ศิร ิภาประภากร และคณะ , 2561) 
ขณะเดียวกัน การประกอบพิธี เช่น การจัดสำรับเซ่นไหว้ การร่วมทำบุญตักบาตร และการรวมเครือญาติ 
กลายเป็นกระบวนการที่ผู้เข้าร่วมได้สัมผัสความสงบ ความอิ่มเอมใจ และความหมายของการกตัญญู ซึ่งเป็น
รากฐานทางศีลธรรมของสังคมไทย (พระนัด จารุวณฺโณ และคณะ, 2564) ซึ ่งเมื ่อพิจารณาผ่านกรอบ
นันทนาการ พิธีกรรมเหล่านี้จึงทำงานเสมือนนันทนาการเชิงจิตวิญญาณที่เป ิดพื้นที่ให้สมาชิกในชุมชนได้ฟื้นฟู
จิตใจ สร้างความผูกพันทางอารมณ์ และรำลึกถึงความสัมพันธ์ข้ามรุ่น ทำให้แซนโฎนตาไม่ใช่เพียงพิธีกรรมตาม
ประเพณี แต่เป็นโครงสร้างประสบการณ์ที่หล่อหลอมตัวตนและอัตลักษณ์ร่วม พร้อมเป็นรากฐานให้ประเพณี
ยังคงความหมายและดำรงอยู่ได้อย่างยั่งยืนภายใต้พลวัตของสังคมร่วมสมัย 

2. การตีความใหม่ในสังคมร่วมสมัย 
เมื่อสังคมก้าวเข้าสู่ยุคสมัยใหม่ ประเพณีแซนโฎนตาได้ถูกตีความใหม่ให้มีบทบาทเกินกว่าการเป็น

พิธีกรรมบูชาบรรพบุรุษ โดยกลายเป็นพื้นที่ของนันทนาการเชิงการเรียนรู้ ( recreation learning) ที่เปิด



_____________________________________________________________________________ 
29 

 

โอกาสให้ผู้คนหลากหลายวัยและหลายชาติพันธุ์ได้ร่วมกันผลิตความหมายทางวัฒนธรรมผ่านกระบวนการ
เรียนรู้    การแสดงออก และการสร้างสัญลักษณ์ร่วมของชุมชน โดยมีผู้กระทำทางสังคม (social actors) เช่น             
ครู นักวิชาการ ผู้นำชุมชน และเยาวชน ทำหน้าที่ปรับกรอบความเข้าใจเดิมเกี่ยวกับเปรต จากตัวแทนความน่า
สะพรึงกลัวไปสู ่สัญลักษณ์เชิงคุณธรรมที่เตือนให้คนระลึกถึงกตัญญูและความรับผิดชอบต่อครอบครัว          
(ยโสธารา ศิริภาประภากร และคณะ, 2561) การตีความเช่นนี้ทำให้กิจกรรมประกอบพิธีกรรม ตั้งแต่การ
เตรียมเครื่องเซ่นไหว้ การจัดขบวนแห่ ไปจนถึงการนำเสนอองค์ความรู้ท้องถิ่นในโรงเรียนและศูนย์วัฒนธรรม 
กลายเป็นกระบวนการขัดเกลาทางสังคมที่หล่อหลอมค่านิยมร่วมให้คนรุ่นใหม่รู้จักรากเหง้าและมีส่วนร่วมใน
เชิงสร้างสรรค์ (เจนจิรา เพชรธาราวัฒน์ และยุวรี ผลพันธิน , 2562) ดังนั้น การตีความใหม่จึงมิได้ทำให้
ประเพณีหลุดจากกรอบจารีต แต่กลับทำให้แซนโฎนตาพัฒนาเป็นความต่อเนื่องเชิงวัฒนธรรม (สารภี ขาวดี , 
2559) ที่รักษาแก่นเดิมด้านจิตวิญญาณควบคู่ไปกับการขยายบทบาทสู่ระบบนันทนาการร่วมสมัยที่ตอบสนอง
ต่อความต้องการการเรียนรู้ อัตลักษณ์ และความหมายทางสังคมของผู้คนในยุคโลกาภิวัตน์ได้อย่างกลมกลืน 

3. การเปลี่ยนผ่านจากพิธีกรรมสู่พื้นที่นันทนาการสาธารณะ  
พลวัตสำคัญที ่ผลักดันให้แซนโฎนตาก้าวพ้นจากพิธีกรรมเฉพาะครอบครัวไปสู ่การเป็นพื ้นที ่

นันทนาการสาธารณะคือการเข้ามามีบทบาทของรัฐและองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นในการจัดงานอย่างเป็น
ระบบ ซึ่งทำให้ประเพณีได้รับการสาธารณะนิยม ทั้งในแง่ขนาด ความหลากหลาย และการมีส่วนร่วมของ
ประชาชน (ธนันต์ชัย พัฒนะสิงห์, 2566) การจัดขบวนแห่สำรับเซ่นไหว้ การประกวดขบวนแห่และนางรำ     
(ดังภาพที่ 1 และ 2) และการแสดงศิลปะพื้นบ้านต่าง ๆ ถูกออกแบบให้มีความโดดเด่นในฐานะการแสดงเชิง
นันทนาการ ที่สร้างประสบการณ์ร่วมและความภาคภูมิใจทางอัตลักษณ์ของชุมชน (กมลลักษณ์ บุญมาก และ
คณะ, 2566) ซึ่งรูปแบบการจัดงานเช่นนี้ทำให้ประเพณีมิได้เป็นเพียงการสืบทอดจารีต แต่กลายเป็นเวที
กระจายพลังเชิงสัญลักษณ์ที่สะท้อนคุณค่าของกลุ่มชาติพันธุ์ (พระมหาธนรัฐ รฏฺฐเมโธ, 2561) นอกจากนี้     
การเปิดพื้นที่สาธารณะให้ประเพณีทำงานผ่านมิติของนันทนาการยังช่วยสร้างเศรษฐกิจชุมชนและเสริมสร้าง
ระบบทุนทางวัฒนธรรมให้มีพลวัตมากขึ้น อย่างไรก็ตาม การเปลี่ยนผ่านสู่พื ้นที่สาธารณะก็ได้ก่อให้เกิด      
ความตึงเครียดเชิงนันทนาการ เมื่อกิจกรรมบันเทิงเชิงพาณิชย์ เช่น คอนเสิร์ต สวนสนุก และการจัดจำหน่าย
สินค้า เข้ามาแทรกซ้อนกับพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ ซึ ่งเป็นสัญญาณของการขยับตัวสู่นันทนาการตลาดมวลชน 
(mass recreation) และภาวะแปรเปลี่ยนเป็นสินค้า (commodification) ที่อาจลดทอนความหมายด้านจิต
วิญญาณของประเพณี ขณะเดียวกันยังสะท้อนให้เห็นการประดิษฐ์ประเพณีเพื่อรับใช้ความต้องการทาง
เศรษฐกิจและภาพลักษณ์ของพื้นที่ในยุคสมัยใหม่ ซึ่งจำเป็นต้องได้รับการบริหารจัดการอย่างสมดุลเพื่อไม่ให้
ความเชื่อและคุณค่าดั้งเดิมถูกกลืนไปกับแรงขับเคลื่อนของเทศกาลร่วมสมัย 



_____________________________________________________________________________ 
30 

 

 
ภาพท่ี 1: ขบวนแห่เครื่องเซ่นไหว้ในงานประเพณีแซนโฎนตา ประจำปี 2568 

อำเภอขุขันธ์ จังหวัดศรีสะเกษ 

 
ภาพท่ี 2: ขบวนแห่เครื่องเซ่นไหว้ในงานประเพณีแซนโฎนตา ประจำปี 2568 

อำเภอขุขันธ์ จังหวัดศรีสะเกษ 
 

4. การขยายตัวสู่ภูมิทัศน์นันทนาการดิจิทัล 
การขยายตัวของประเพณีแซนโฎนตาเข้าสู่ภูมิทัศน์ดิจิทัลสะท้อนการเปลี่ยนผ่านเชิงโครงสร้างของ

ระบบนิเวศนันทนาการร่วมสมัย ซึ่งเทคโนโลยีสารสนเทศได้กลายเป็นกลไกสำคัญที่ช่วยขยายพื้นที ่ทาง
วัฒนธรรมออกไปไกลกว่าพรมแดนชุมชนจริงอย่างที่ไม่เคยปรากฏมาก่อน สื่อออนไลน์ เช่น ภาพถ่าย วิดีทัศน์ 
การถ่ายทอดสดพิธีกรรม และบทความเชิงวัฒนธรรม ทำให้ประเพณีถูกนำเสนอในฐานะพื้นที่ดิจิทัล ( digital 
space) ที่ผู้คนทั้งภายในและภายนอกชุมชนสามารถเข้าถึง เรียนรู้ และมีส่วนร่วมได้โดยไม่ต้องอยู่ในพื้นที่จริง 
(ยโสธารา ศิริภาประภากร และคณะ, 2567) ภูมิทัศน์ใหม่นี้ทำหน้าที่เป็นกลไกนันทนาการ (recreational 
mechanism) ที่ช่วยให้ประเพณีมีชีวิตชีวาขึ้นผ่านการมีปฏิสัมพันธ์สองทาง ผู้คนสามารถแสดงความคิดเห็น 
แบ่งปันประสบการณ์ และร่วมผลิตซ้ำเนื ้อหา ซึ ่งเสริมสร้างพลังทางสังคมให้แก่ชุมชนในฐานะผู ้กำกับ
ความหมายวัฒนธรรมของตนเองอย่างมีอิสระ  

ขณะเดียวกัน การเข้าสู่โลกดิจิทัลยังสร้างคุณค่าเชิงเศรษฐกิจและการท่องเที่ยว เนื่องจากการเผยแพร่
เทศกาลบนแพลตฟอร์มออนไลน์สามารถดึงดูดผู้สนใจให้เดินทางมาสัมผัสประสบการณ์จริงในพื้นที่ ทำให้
ประเพณีกลายเป็นสินค้าทางวัฒนธรรม ที่เชื่อมโยงกับเศรษฐกิจสร้างสรรค์ของท้องถิ่น (Sahu et al., 2018) 
อย่างไรก็ตาม พลวัตนี้ก็มาพร้อมกับความท้าทายเชิงวิพากษ์ โดยเฉพาะความเสี ่ยงต่อการลดทอนความ
ศักดิ์สิทธิ์จากการเผยแพร่ภาพพิธีกรรมอย่างรวดเร็ว การถ่ายทอดสดช่วงเวลาที่มีสมาธิส ูง อาทิ พิธีเซ่นผี      
บรรพบุรุษในวัด ซึ่งอาจถูกแปรเปลี่ยนเป็นวัตถุเพื่อความบันเทิงมากกว่าพื้นที่ทางจิตวิญญาณตามเจตนารมณ์



_____________________________________________________________________________ 
31 

 

ดั้งเดิม ซึ่งความเปลี่ยนแปลงดังกล่าวชี้ให้เห็นว่านันทนาการดิจิทัลมิใช่เพียงพื้นที่เผยแพร่วัฒนธรรม แต่เป็น
สนามต่อรองเชิงอำนาจที่เกี่ยวข้องกับความถูกต้องทางวัฒนธรรม ความเหมาะสมในการนำเสนอ และความ
คาดหวังของสาธารณชนต่อประเพณี 

ดังนั้น การก้าวเข้าสู่ภูมิทัศน์ดิจิทัลจึงต้องอาศัยธรรมาภิบาลนันทนาการ ( recreation governance) 
ที่กำกับดูแลการเผยแพร่เนื้อหาอย่างรอบคอบ เพื่อรักษาสมดุลระหว่างการเปิดพื้นที่ให้ผู้คนมีส่วนร่วมกับการ
ปกป้องคุณค่าทางจิตวิญญาณและความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรม ขณะเดียวกันต้องสนับสนุนการใช้เทคโนโลยี
เป็นเครื่องมือสร้างการเรียนรู้ สร้างพื้นที่สาธารณะ และต่อยอดมูลค่าทางสังคมวัฒนธรรมให้ยั่งยืน ผลลัพธ์คือ
ภูมิทัศน์ดิจิทัลที่ไม่เพียงช่วยให้แซนโฎนตาดำรงอยู่ในโลกออนไลน์ แต่ยังทำให้ประเพณีสามารถขยายพลังทาง
สัญลักษณ์และมีบทบาทในสังคมร่วมสมัยอย่างมีชีวิตชีวาและมีความหมายมากยิ่งขึ้น 
 
บทบาทของกิจกรรมนันทนาการในประเพณีแซนโฎนตา 

กิจกรรมนันทนาการที่ปรากฏในพิธีกรรมและวิถีชีวิตของชุมชนภายใต้ประเพณีแซนโฎนตาทำหน้าที่
เป็นกลไกหล่อหลอมความหมายร่วมผ่านไตรมิติคุณค่าเชิงนันทนาการ ( recreation value triad)  ซึ ่ง
ประกอบด้วยมิติสุขภาวะ ความสัมพันธ์ และอัตลักษณ์ โดยทั้งสามมิติสอดประสานกันในฐานะโครงสร้าง  คุณ
ค่าที่หล่อเลี้ยงให้ประเพณีนี้ยังคงเป็นระบบนิเวศวัฒนธรรมที่มีชีวิต สามารถรองรับการเปลี่ยนแปลงของสังคม
ร่วมสมัย ขณะเดียวกันยังรักษาจิตวิญญาณและความหมายดั้งเดิมไว้ได้อย่างมั่นคง ดังนี้ 

1. การสร้างคุณค่าเชิงสุขภาวะองค์รวม  
มิติสุขภาวะองค์รวมของประเพณีแซนโฎนตาเกิดจากการผสานระหว่างพิธีกรรม ความเชื่อ และ      

การเคลื่อนไหวร่างกาย ซึ่งทำงานร่วมกันในฐานะนันทนาการเชิงบำบัด (therapeutic recreation) ที่ช่วย
ฟ้ืนฟูท้ังร่างกายและจิตใจ พิธีรำแม่มด หรือปัญโจลมะม็วดซึ่งใช้ทำนองดนตรีกันตรึมและปี่พาทย์ทำหน้าที่เป็น
สื่อกลางในการปรับอารมณ์และเยียวยาความเจ็บป่วย สอดคล้องกับแนวคิดดนตรีบำบัดที ่ชี้ว่าจังหวะและเสียง
สามารถลดความเคร ียดและปร ับสมด ุลทางอารมณ์ (ธน ันต ์ช ัย พัฒนะสิงห ์ 2566; Li et al. 2008) 
ขณะเดียวกันพิธีทำบุญอุทิศส่วนกุศลและการขอขมาผู้ใหญ่ช่วยปลดเปลื้องความกังวล สร้างความอิ่มเอม และ
ฟื้นพลังทางใจของผู้เข้าร่วม ส่วนกิจกรรมสาธารณะ เช่น ขบวนแห่ การร้องรำทำเพลง และการเคลื่อนไหวใน
พื้นที่พิธีกรรม ล้วนช่วยลดภาวะเนือยนิ่งและส่งเสริมสมรรถนะทางกาย ทำให้ประเพณีทำหน้าที่เป็นพื้นที่
บำบัดเชิงวัฒนธรรมที่ผสานสุขภาวะกาย ใจ และจิตวิญญาณอย่างกลมกลืนในชีวิตชุมชน 

2. การสร้างคุณค่าเชิงความสัมพันธ์และทุนทางสังคม  
มิติความสัมพันธ์และทุนทางสังคมของแซนโฎนตาปรากฏเด่นชัดผ่านกิจกรรมร่วมของครอบครัวและ

ชุมชนที่ทำหน้าที่เป็นนันทนาการเชิงความสัมพันธ์ (relational recreation) ซึ่งช่วยฟื้นคืนความผูกพันและ
สร้างความมั่นคงของเครือญาติ กระบวนการเตรียมเครื่องเซ่น ไหว้ การจัดบ้าน การรวมญาติ และการแบ่ง
หน้าที่ระหว่างสมาชิกแต่ละช่วงวัย ซึ่งก่อให้เกิดความร่วมมือ ความเอื้ออาทร และการสื่อสารระหว่างรุ่น         
(สุภาพร ลาธุลี และคณะ, 2561) อีกทั้ง การรวมตัวของลูกหลานที่เดินทางกลับบ้านยังเสริมความรู้สึกเป็น



_____________________________________________________________________________ 
32 

 

เจ้าของชุมชนและฟื้นความทรงจำร่วมกัน ส่งผลให้ชุมชนมีพลังทางสังคมที่เหนียวแน่น (สุทัศน์ ประทุมแก้ว 
และอุทัย ภูคดหิน, 2562) นอกจากนี้ พ้ืนที่งานบุญยังเป็นลานพบปะสาธารณะที่ผู้สูงวัย เพ่ือนบ้าน และผู้กลับ
ถิ่นได้แลกเปลี่ยนเรื่องราวชีวิต ซึ่งช่วยเพิ่มความไว้วางใจและสร้างความมั่นคงทางสังคมในระดับโครงสร้าง 
ดังนั้นจึงสามารถกล่าวได้ว่า แซนโฎนตาทำหน้าที่เป็นทุนทางสังคมที่ยึดโยงผู้คนเข้าด้วยกันและเสริมศักยภาพ
ชุมชนให้สามารถรับมือกับความเปลี่ยนแปลงของสังคมยุคใหม่ได้อย่างมั่นคง 

3. การสร้างคุณค่าเชิงอัตลักษณ์และความภาคภูมิใจร่วม  
มิติอัตลักษณ์ของประเพณีแซนโฎนตาเกิดจากการใช้กิจกรรมนันทนาการเป็นเวทีสาธารณะในการ

สื่อสารความเป็นเราของชุมชนไทยเชื้อสายเขมร ทั้งผ่านการแต่งกายด้วยผ้ าพื ้นเมือง การแสดงกันตรึม         
การประกวดสำรับเครื่องเซ่นไหว้ และขบวนแห่ที่สะท้อนภูมิปัญญาและรากเหง้าวัฒนธรรมที่สืบทอดมา
ยาวนาน (วรี เรืองสุข และธีระพงษ์ ทศวัฒน์, 2567) กระบวนการเหล่านี้ทำงานเป็นนันทนาการเชิงอัตลักษณ์ 
(identity recreation) ที่เปิดพื้นที่ให้ชุมชนได้สร้างสรรค์ แสดงออก และยืนยันตัวตนในแบบของตนเอง 
ขณะเดียวกันการที่หน่วยงานรัฐสนับสนุนให้ประเพณีเป็นเทศกาลประจำจังหวัด ทำให้ชุมชนมีเวทีในการ
สื่อสารอัตลักษณ์ต่อสาธารณะและสร้างภาพลักษณ์ที่เข้มแข็งมากขึ้น กิจกรรมที่ผสานความคิดสร้างสรรค์ เช่น 
การแสดงดนตรีพื้นบ้านหรือการออกแบบขบวนแห่ ยังสะท้อนพลวัตของประเพณีภายใต้แนวคิดประเพณี
ประดิษฐ์ในเชิงสร้างสรรค์ ซึ่งไม่ทำลายแก่นสารเดิม แต่กลับเสริมพลังให้ชุมชนเกิดความภาคภูมิใจร่วมและ
สามารถต่อยอดสู่วัฒนธรรมร่วมสมัยและเศรษฐกิจสร้างสรรค์ได้อย่างยั่งยืน 
 
ปัจจัยขับเคลื่อนและการแปรเปลี่ยนของมิตินันทนาการ 

การดำรงอยู่และพลวัตของประเพณีแซนโฎนตาในฐานะพื้นที่นันทนาการร่วมสมัยมิได้เป็นผลจาก       
มิติพิธีกรรมเพียงด้านเดียว หากเป็นผลของแรงขับเคลื่อนเชิงโครงสร้างทั้งระดับจุลภาคและมหภาคที่ซ้อนทับ
กันอย่างซับซ้อน โดยการผสานปัจจัยทางเศรษฐกิจ สังคม เทคโนโลยี นโยบาย และการเมือง ได้ทำให้รูปแบบ
การสืบทอด การมีส่วนร่วม และการตีความความหมายเชิงนันทนาการของประเพณีเปลี่ยนแปลงไปอย่างมี
นัยสำคัญ หัวข้อนี้ผู ้เขียนจึงได้นำเสนอผลการสังเคราะห์ปัจจัยหลักห้าประการที ่กำหนดทิศทางของมิติ
นันทนาการในแซนโฎนตา โดยมองประเพณีในฐานะระบบนิเวศนันทนาการเชิงวัฒนธรรมที่มีการเคลื่อนไหว
และพัฒนาอย่างต่อเนื่อง ดังนี้ 

1. พลวัตทางเศรษฐกิจ–สังคม กับการธ ารงนันทนาการเชิงความสัมพันธ์ 
ปัจจัยด้านเศรษฐกิจและสังคมร่วมสมัยมีอิทธิพลโดยตรงต่อรูปแบบการสืบทอดแซนโฎนตา 

โดยเฉพาะการย้ายถิ่นของแรงงานสู่เมืองที่ทำให้จำนวนผู้ร่วมพิธีในระดับชุมชนลดลง แต่ผลลัพธ์กลับปรากฏใน
ทิศทางที่ซับซ้อนกว่าในเชิงนันทนาการ เพราะการขาดหายไปของแรงงานถาวรในหมู่บ้าน กลับทำให้การ
เดินทางกลับบ้านในช่วงแซนโฎนตากลายเป็นกิจกรรมนันทนาการเชิงความสัมพันธ์ที่มีคุณภาพสูงขึ้น ผู้คนไม่
เพียงกลับมาร่วมพิธีกรรม หากกลับมาเพื่อพบปะเครือญาติ ฟื้นความผูกพัน และฟื้นประสบการณ์ร่วมทาง
วัฒนธรรมที่สังคมเมืองไม่อาจทดแทนได้ การรวมตัวในลักษณะนี้ทำให้แซนโฎนตาทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางการ



_____________________________________________________________________________ 
33 

 

สร้างทุนทางสังคมที่สำคัญของชุมชนชนบทในเขตพื้นที่จังหวัดศรีสะเกษ สุรินทร์ และบุรีรัมย์ ได้เป็นอย่างดี 
ขณะเดียวกัน แนวคิดเศรษฐกิจสร้างสรรค์ได้เปิดพื้นที่ให้ประเพณีแสดงบทบาทใหม่ผ่านก ิจกรรมสร้างรายได้ 
เช่น การขายผลิตภัณฑ์พ้ืนบ้าน การบริการท่องเที่ยว และการจัดแสดงวัฒนธรรม ซึ่งสะท้อนความสามารถของ
แซนโฎนตาในการปรับตัวเข้าสู่โครงสร้างเศรษฐกิจและค่านิยมร่วมสมัย โดยไม่สูญเสียบทบาทพื้นฐานในฐานะ
พ้ืนที่ของครอบครัวและชุมชน 

2. เทคโนโลยีดิจิทัลกับความท้าทายเชิงนันทนาการ 
เทคโนโลยีดิจิทัลได้เข้ามาเปลี่ยนโครงสร้างการจัดงานและรูปแบบการมีส่วนร่วมของประเพณีอย่าง

สิ้นเชิง การถ่ายทอดสด การผลิตสื่อออนไลน์ และการสร้างพื้นที่ดิจิทัล (digital space) ทำให้แซนโฎนตาก
ลายเป็นประเพณีที่ก้าวข้ามการรับรู้แบบพื้นที่ปิด เปิดโอกาสให้คนรุ่นใหม่และผู้ที ่อยู่นอกพื้นที่สามารถ                    
เข้าถึง–เรียนรู้–มีส่วนร่วม ได้ในระดับท่ีไม่เคยเกิดข้ึนมาก่อน โดยเทคโนโลยีทำหน้าที่เป็นทรัพยากรนันทนาการ
ร่วมสมัยที ่ขยายความหมายของประเพณีให้กว ้างขึ ้นในระดับภูมิภาคและระดับชาติ  อย่างไรก็ตาม                     
ความเปลี่ยนแปลงนี้มาพร้อมความท้าทายสำคัญ เนื่องจากการนำเสนอผ่านสื่อดิจิทัลมีแนวโน้มทำให้ประเพณี
ถูกทำให้เป็นสื่อบันเทิงมากกว่าพื้นที่จิตวิญญาณ ความเร่งรีบของการผลิตคอนเทนต์ไลฟ์ การเน้นภาพสีสันของ
ขบวนแห่ และการจัดกิจกรรมเพื่อดึงดูดผู้ชม อาจลดทอนคุณค่าของนันทนาการเชิงจิตวิญญาณที่เน้นความ
สงบ การระลึกถึงบรรพบุรุษ และการปฏิบัติร่วมในครอบครัว ดังนั้น ความท้าทายสำคัญของยุคดิจิทัลจึงอยู่ที่       
การสร้างสมดุลระหว่างการเผยแพร่กับการรักษาสาระทางพิธีกรรม ทั้งนี้เพื่อไม่ให้ประเพณีสูญเสียแก่น
ความหมายอันเป็นรากฐานเชิงวัฒนธรรมของชุมชน 

3. นโยบายและมิติการเมืองในการก ากับนันทนาการ 
นโยบายภาครัฐและโครงสร้างการเมืองท้องถิ ่นเป็นแรงขับเคลื ่อนที ่มีอิทธิพลสูงต่อการพัฒนา               

แซนโฎนตาในฐานะเทศกาลสาธารณะ องค์กรปกครองส่วนท้องถิ ่นที ่จัดงานมีบทบาทสำคัญในการจ ัด
ระบบงาน การบริหารงบประมาณ การประชาสัมพันธ์ และการขยายรูปแบบกิจกรรมให้มีความต่อเนื่องและ
มั่นคง ดังนั้น นโยบายนี้จึงทำให้แซนโฎนตากลายเป็นเครื่องมือทางสังคม (social instrument) ที่ใช้สร้าง
ความร่วมมือระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ สร้างความภาคภูมิใจในท้องถิ่น และเสริมความเป็นอัตลักษณ์จังหวัด 

มิติการเมืองมีความเด่นชัดเมื่อผู้ว่าราชการจังหวัด ผู้นำท้องถิ่น และตัวแทนรัฐเข้าร่วมประกอบ
พิธีกรรม ซึ่งไม่เพียงสะท้อนการรับรองทางสัญลักษณ์ แต่ยังบ่งชี้ถึงความพยายามเชื่อมโยงอัตลักษณ์ของ       
ชาวไทยเชื้อสายเขมรเข้ากับกรอบรัฐชาติ ทำให้แซนโฎนตากลายเป็นเวทีทางวัฒนธรรม–การเมือง ที่เปิดพื้นที่
ให้การต่อรองอัตลักษณ์เกิดขึ้นอย่างสร้างสรรค์ ดังนั้น จะเห็นได้ว่าประเพณีนี้ไม่ได้เป็นเพียงพิธีกรรมศาสนา 
แต่ยังเป็นพื้นที่เชิงนโยบายที่ใช้ลดช่องว่างระหว่างรัฐกับชุมชนชาติพันธุ์ สร้างความเข้าใจร่วมในสังคม          
พหุวัฒนธรรมอีกด้วย 

4. การแปรเปลี่ยนเป็นสินค้าเชิงนันทนาการ 
การเปลี่ยนแซนโฎนตาสู่สินค้าเชิงวัฒนธรรม (cultural commodity) เป็นกระบวนการที่ชัดเจนใน  

ยุคปัจจุบัน โดยเฉพาะการขยายตัวของกิจกรรมหมวดนันทนาการตลาดมวลชน เช่น เวทีคอนเสิร์ต เครื่องเล่น



_____________________________________________________________________________ 
34 

 

สวนสนุก ตลาดนัด และพื้นที ่จำหน่ายผลิตภัณฑ์พื้นเมือง ซึ่งถูกรวมเข้าเป็นส่วนหนึ่งของเทศกาลอย่าง
กลมกลืน ซ่ึงกิจกรรมเหล่านี้ทำหน้าที่รองรับความต้องการของผู้เข้าร่วมในยุคใหม่ที่คาดหวังความบันเทิงควบคู่
กับการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม และทำให้ประเพณีมีมิติทางเศรษฐกิจที่จับต้องได้ แต่อย่างไรก็ตาม การเชิง
พาณิชย์มากเกินไปอาจก่อให้เกิดภาวะลดทอนคุณค่าดั้งเดิม เมื่อบรรยากาศทางจิตวิญญาณและความศักดิ์สิทธิ์
ถูกกลบด้วยกิจกรรมที่มุ่งดึงดูดนักท่องเที่ยวมากกว่าการประกอบพิธีกรรม หากไม่มีการจัดการที่ดี การสร้าง
รายได้อาจเข้ามากำหนดทิศทางของกิจกรรมจนช่องว่างระหว่าง “ความหมายทางวัฒนธรรม” และ “ความ
ต้องการของตลาด” ห่างออกจากกันอย่างมีนัยสำคัญ ดังนั้น ความท้าทายเชิงนโยบายและการบริหารจัดการจึง
อยู่ที่การสร้างสมดุลระหว่างการคงไว้ซึ่งคุณค่าดั้งเดิมและการสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจ ทั้งนี้เพื่อให้แซนโฎนตา
เป็นทั้งพ้ืนที่ศรัทธาและพ้ืนที่นันทนาการเชิงวัฒนธรรมได้อย่างเหมาะสม 

5. ความย่ังยืนของนิเวศนันทนาการและอนาคตของแซนโฎนตา 
ความยั่งยืนของแซนโฎนตาขึ้นอยู่กับความสามารถของชุมชนในการสืบทอดองค์ความรู้สู่คนรุ่นใหม่ 

และการปรับตัวให้เข้ากับเงื ่อนไขร่วมสมัยโดยไม่สูญเสียแก่นความหมายของพิธีกรรม โดยการบูรณาการ        
การเรียนรู้ดิจิทัล การออกแบบกิจกรรมเชิงวัฒนธรรมที่ตอบสนองความสนใจของเยาวชน และการสร้างพื้นที่
ให้องค์กรภาครัฐ–เอกชน–ชุมชนร่วมกันพัฒนาประเพณี ล้วนเป็นองค์ประกอบสำคัญของนิเวศนันทนาการเชิง
ยั่งยืน (sustainable recreational ecosystem) และนอกจากนี้ การเปรียบเทียบกับประเพณีในภูมิภาค เช่น              
บุญข้าวสาก ยังช่วยให้ชุมชนเห็นรูปแบบการจัดการ ความเสี่ยง และโอกาสของการพัฒนาแซนโฎนตาได้ชัดเจน
ขึ ้น ซึ ่งเป็นฐานสำคัญต่อการวางนโยบายระยะยาว หากสามารถสร้างกลไกการมีส่วนร ่วมของทุกฝ่าย               
แซนโฎนตาจะก้าวข้ามความเป็นประเพณีเฉพาะถิ่นและพัฒนาเป็นนวัตกรรมนันทนาการเชิงวัฒนธรรมที่ตอบ
โจทย์ สุขภาวะ อัตลักษณ์ และเศรษฐกิจสร้างสรรค์ของสังคมไทยในอนาคต 
 
แนวทางการพัฒนานวัตกรรมนันทนาการเชิงวัฒนธรรมเพื่อความย่ังยืน 

การพัฒนาประเพณีแซนโฎนตาให้ก้าวไปสู่ความยั่งยืนในฐานะนวัตกรรมนันทนาการเชิงวัฒนธรรม 
จำเป็นต้องปรับมุมมองจากการสืบทอดพิธีกรรมเชิงจารีตเพียงด้านเดียว ไปสู่การสร้างระบบนิเวศนันทนาการ 
(recreational ecosystem) ที่หลอมรวมองค์ความรู้ทางสังคม สุขภาวะ เศรษฐกิจ การเมือง เทคโนโลยี และ
สิ่งแวดล้อมเข้าไว้ด้วยกันอย่างเป็นพลวัต โดยแนวทางต่อไปนี้ผู้เขียนได้สังเคราะห์จากองค์ความรู้ในปัจจุบัน            
ซึ่งสะท้อนว่าการพัฒนาความยั่งยืนของประเพณีต้องเกิดจากความสมดุลระหว่างการธำรงคุณค่าดั้งเดิม       
การตอบสนองต่อเงื่อนไขร่วมสมัย และการสร้างบทบาทใหม่ท่ีมีความหมายต่อชุมชนอย่างแท้จริง ดังนี้ 

 
1. การสร้างนวัตกรรมนันทนาการเพื่อสุขภาวะองค์รวมและทุนทางสังคม 
การพัฒนาแซนโฎนตาควรตั ้งอยู ่บนหลักการเสริมสร้างสุขภาวะองค์รวม (holistic well-being)      

ผ่านกิจกรรมที่เชื่อมโยงมิติกาย อารมณ์ จิตใจ และจิตวิญญาณเข้าด้วยกันอย่างเป็นธรรมชาติ โดยพิธีกรรมที่มี
บทบาทเยียวยา เช่น การทำบุญอุทิศส่วนกุศล การบรรเลงดนตรีกันตรึม หรือการประกอบพิธีขอขมา สามารถ



_____________________________________________________________________________ 
35 

 

นำมาพัฒนาต่อเป็นนันทนาการเชิงบำบัดที่ช่วยคลายความวิตกกังวลและฟื้นฟูความสงบภายในของผู้ปฏิบัติ 
ขณะเดียวกันประเพณีในฐานะ “วาระรวมญาติ” ทำให้เกิดนันทนาการเชิงความสัมพันธ์ที่ช่วยลดความ         
โดดเดี่ยวของสังคมเมือง เสริมความแน่นแฟ้นของเครือญาติ และสร้างทุนทางสังคม ผ่านการพบปะ ร่วมแรง
ร่วมใจ และการปฏิบัติภารกิจร่วมกัน ซึ่งการพัฒนาในแนวทางนี้ยังเปิดโอกาสให้คนรุ่นใหม่เข ้ามามีบทบาทใน
ฐานะผู้ร่วมสร้าง ความหมาย ผู้เล่าเรื่อง และผู้ปรับประยุกต์วัฒนธรรมให้สอดคล้องกับสังคมร่วมสมัยโดย        
ไม่สูญเสียแก่นสารดั้งเดิม 

2. การก ากับดูแลนันทนาการเพื่อป้องกันการแปรเปลี่ยนเป็นสินค้า 
การขยายตัวของกิจกรรมท่องเที่ยวและเศรษฐกิจสร้างสรรค์ทำให้ประเพณีมีความเสี่ยงต่อการถูก

ลดทอนเป็นเพียงสินค้าเชิงวัฒนธรรมซึ่งอาจกระทบต่อความศักดิ์สิทธิ์และคุณค่าทางจิตวิญญาณของพิธีกรรม 
ดังนั้น จำเป็นต้องจัดวางธรรมาภิบาลนันทนาการที่ชัดเจน เพื่อแยกความเหมาะสมระหว่างพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์กับ
กิจกรรมเชิงพาณิชย์ เช่น การกำหนดเวลาและพ้ืนที่เฉพาะสำหรับคอนเสิร์ตหรือสวนสนุก ทั้งนีเ้พ่ือป้องกันการ
รบกวนพิธีกรรมหลัก สำหรับแนวทางพัฒนาเศรษฐกิจ เช่น เส้นทางท่องเที่ยวเชิงเรียนรู้ การแปรรูปอาหาร
พื้นเมือง หรือผลิตภัณฑ์วัฒนธรรม ต้องตั้งอยู่บนหลักไม่บิดเบือนแก่นของพิธีกรรม และมีระบบแบ่งปั น
ผลประโยชน์อย่างเป็นธรรม ทั้งนีเ้พื่อให้รายได้ที่เกิดขึ้นกลายเป็นแรงสนับสนุนต่อการธำรงประเพณี แทนที่จะ
เป็นแรงผลักดันให้พิธีกรรมถูกเปลี่ยนรูปเพื่อสนองตลาดมากเกินไป 

3. การสร้างทุนทางวัฒนธรรมดิจิทัลและธรรมาภิบาลสิ่งแวดล้อม 
ยุคดิจิทัลเปิดโอกาสให้ประเพณีแซนโฎนตาก้าวข้ามข้อจำกัดของพื้นที่ทางกายภาพ โดยสามารถสร้าง 

ทุนทางวัฒนธรรมดิจิทัล (digital cultural capital) ผ่านฐานข้อมูลออนไลน์ การรวบรวมเรื่องเล่าเชิงชาติพันธุ์ 
การถ่ายทอดสดพิธีกรรม และการออกแบบสื่อร่วมสมัยที่ช่วยให้คนรุ่นใหม่เข้าถึงองค์ความรู้ทางวัฒนธรรม
อย่างเป็นระบบ ซึ่งการใช้เทคโนโลยีในลักษณะนี้ทำให้ประเพณีเป็นเครื่องมือเชื่อมอดีตกับปัจจุบัน โดยยัง
สามารถเปิดพื้นที่ให้เกิดการตีความใหม่ที่ไม่ทำลายสาระของพิธีกรรม ขณะเดียวกัน ความยั่งยืนในระยะยาว
ต้องคำนึงถึงมิติสิ่งแวดล้อม โดยยกระดับการจัดงานให้เป็นเทศกาลสีเขียว (green festival) ลดการใช้วัสดุ
สิ ้นเปลือง ส่งเสริมการใช้ทรัพยากรท้องถิ ่นอย่างรู้คุณค่า และสนับสนุนระบบจัดการขยะเชิงหมุนเวียน                 
การผสานเทคโนโลยีเข้ากับการคำนึงถึงสิ่งแวดล้อมในลักษณะนี้จะช่วยการตอกย้ำบทบาทของแซนโฎนตาใน
ฐานะกิจกรรมนันทนาการที่รับผิดชอบต่อโลกและชุมชนในเวลาเดียวกัน 

4 การบูรณาการเชิงนโยบายและการมีส่วนร่วมจากฐานราก 
ความยั่งยืนในระดับโครงสร้างต้องเกิดจากการบูรณาการบทบาทของภาครัฐ ภาคประชาสังคม ชุมชน 

ภาคเอกชน และสถาบันการศึกษา นโยบายภาครัฐควรทำหน้าที่เป็นผู้สนับสนุน (enabler) ที่สร้างเงื่อนไขเอื้อ
ต่อการดำเนินงาน เช่น การจัดสรรงบประมาณ การประชาสัมพันธ์ และการบรรจุประเพณีในแผนพัฒนา
ท้องถิ่น ในขณะที่ภาคประชาสังคมและชุมชนควรเป็นผู้นำการขับเคลื่อนผ่านกระบวนการการมีส่วนร่วมจาก
ฐานราก (bottom-up participation) ทั้งนี้เพื่อให้แนวทางการจัดงานตอบสนองต่อคุณค่าที่ชุมชนยึดถือจริง 
และสะท้อนความต้องการของกลุ่มชาติพันธุ์ที่เป็นเจ้าของประเพณี ซึ่งการประสานบทบาทเหล่านี้ทำให้แซน



_____________________________________________________________________________ 
36 

 

โฎนตาสามารถพัฒนาเป็น นวัตกรรมนันทนาการเชิงวัฒนธรรม ที่มั่นคง ปรับตัวได้ และคงความหมายดั้งเดิมไว้
อย่างมีศักดิ์ศรี 
 
บทสรุป 

ประเพณีแซนโฎนตาในฐานะพื้นที่นันทนาการเชิงวัฒนธรรมสะท้อนพลวัตการปรับตัวจากรากฐาน
ความเชื่อและพิธีกรรมไปสู่การเป็นพื้นที่สาธารณะและพื้นที่ดิจิทัลที่เปิดกว้างและมีชีวิตชีวา โดยทำหน้าที่
ตอบสนองทั้งความศรัทธาดั้งเดิมและความต้องการร่วมสมัยอย่างสมดุล โดยกิจกรรมที่เกิดขึ้นไม่เพียงส่งเสริม
สุขภาวะทางกาย จิตใจ และอารมณ์ หากยังเสริมสร้างความสัมพันธ์ในครอบครัวและชุมชน รวมทั้งธำรง        
อัตลักษณ์และความภาคภูมิใจร่วม ที่หล่อหลอมเป็นทุนทางสังคมที่สำคัญ การขยายตัวจากพิธีกรรมครัวเรือน
ไปสู่เทศกาลสาธารณะและการต่อยอดในโลกดิจิทัลยังสะท้อนการเปลี่ยนแปลงของมิติทางนันทนาการภายใต้
อิทธิพลของเศรษฐกิจ สังคม และโลกาภิวัตน์ ซึ่งนำมาท้ังโอกาสใหม่ในการพัฒนาเศรษฐกิจสร้างสรรค์และการ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม และความท้าทายในการรักษาคุณค่าดั้งเดิมไม่ให้ถูกลดทอน ส่วนในมิติการพัฒนา  
แซนโฎนตาถูกมองว่าเป็นนวัตกรรมนันทนาการเชิงวัฒนธรรมที่สามารถขับเคลื ่อนความยั ่งยืนผ่านการ                 
บูรณาการสุขภาวะ อัตลักษณ์ ทุนสังคม เศรษฐกิจสร้างสรรค์ เทคโนโลยีดิจิทัล สิ่งแวดล้อม และนโยบายรัฐ
อย่างมีส่วนร่วม ทั้งนี้เพื่อให้ประเพณีนี้คงอยู่ในฐานะทั้งมรดกทางวัฒนธรรมและพลังสร้างสรรค์ที่ขับเคลื่อน
ความเข้มแข็งของสังคมไทยต่อไปในอนาคต 
 
เอกสารอ้างอิง 
กมลลักษณ์ บุญมาก กาญจนา บุญถนอม เจิดอรุณ บานบัว ธนวรรณ ประสานพันธ์ อธิตยา พรมสอน อภิสรา 

บุญตา รุจาภา ประวงษ์ ศันสนีย์ มณีโชติ และวาสนา วงศ์ยิ้มย่อง. (2566). การเปรียบเทียบความเชื่อ
และวิเคราะห์คติธรรมในประเพณีแซนโฎนตา ของชาวไทยเชื้อสายเขมร ในหมู่ที่ 6 บ้านสมบัติเจริญ 
ตำบลกุดโบสถ์ อำเภอเสิงสาง จังหวัดนครราชสีมา. วารสารชัยพฤกษ์ภิรมย์ คณะมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏนครราชสีมา, 5(1), 23-39. 

เจนจิรา เพชรธาราวัฒน์ และยุวรี ผลพันธิน. (2562). การวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วมในการพัฒนา
รูปแบบ การสืบสานประเพณีแซนโฎนตาเพื่อส่งเสริมความเข้มแข็งของชุมชน.  วารสารมหาจุฬา
วิชาการ, 6(1), 232-245.  

ธนันต์ชัย พัฒนะสิงห์. (2566).  วัฒนธรรมความเชื่อเรื่องผีในจังหวัดบุรีรัมย์. วารสารวิชาการแห่งอนาคต, 
3(2), 29–39.  

พระครูรัตนญาณโสภิต (บุญเลิศ รตฺนญาโณ/โสดา) และพระมหามิตร ฐิตปญฺโญ. (2562). ความเชื่อในประเพณี
แซนโฎนตาของจังหวัดบุรีรัมย์. วารสารวิชาการธรรมทรรศน์, 19(3), 285–294.  

พระครูรัตนญาณโสภิต. (2563). การอนุรักษ์ประเพณีแซนโฎนตาที่มีผลต่อวิถีชีวิตของชาวอำเภอสตึก จังหวัด
บุรีรัมย์. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร, 8(2), 561–573.  



_____________________________________________________________________________ 
37 

 

พระนัด จารุวณฺโณ (ยีรัมย์) สงวน หล้าโพนทัน และพระครูวินัยธรธรรมรัตน์ เขมธโร . (2564). การศึกษา
วิเคราะห์ความเชื่อและพิธีกรรมในการทำบุญแซนโฏนตา ของชาวจังหวัดสุรินทร์. วารสารวิชาการ 
มจร บุรีรัมย์, 6(2), 301–315.  

พระใบฎีกาพงษ์พัฒน์ ชวโน (มุมทอง), ธนรัฐ สะอาดเอี่ยม, พระราชวิมลโมลี. (2022). ศึกษาเปรียบเทียบ
ประเพณีบุญแซนโฎนตากับประเพณีบุญข้าวสากใน จังหวัดสุรินทร์. วารสารมหาจุฬาคชสาร, 13(2), 
49–62.  

พระมหาธนรัฐ รฏฺฐเมโธ. (2561). กันโตงดาร: สัญลักษณ์แห่งจิตวิญญาณของบรรพชนชาวพุทธเขมรสุรินทร์ . 
วารสารวิชาการ มจร บุรีรัมย์, 3(1), 123–138.  

พระสมพงษ์ จนฺทวํโส. (2558). ศึกษาความเชื่อเรื่องเปรตที่ปรากฏในประเพณีแซนโฎนตาของจังหวัดบุรีรัมย์. 
วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์, 2(1), 117-126.  

ยโสธารา ศิริภาประภากร เกริกวุฒิ กันเที่ยง พระครูสาธุกิจโกศล สุริยา คลังฤทธิ์ และเฉลิมเกียรติ แก้วหอม. 
(2564). มะม้วต พิธีกรรมการสื่อสารกับดวงวิญญาณของกลุ่มชาวไทยเชื้อสายเขมร. วารสารพัฒน
ศาสตร์ วิทยาลัยพัฒนศาสตร์ ป๋วย อึ๊งภากรณ์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 4(1), 74–97.  

ยโสธารา ศิริภาประภากร นิรัช เรืองแสน ปาณจิตร สุกุมาลย์ จำนงค์ จันทร์เขียว และสุริยา คลังฤทธิ์. (2567). 
ศึกษาสภาพและแนวทางการจัดการเรียนรู้ประเพณีแซนโฎนตา กลุ่มชาติพันธ ุ์ชาวไทยเชื้อสายเขมร 
เพื่อส่งเสริมวัฒนธรรมท้องถิ่น ของนักเรียนโรงเรียนเมืองสุรินทร์ อำเภอเมืองสุรินทร์ จังหวัดสุรินทร์ . 
วารสารวิชาการบัณฑิตศึกษา, 2(3), 12-27. 

ยโสธารา ศิริภาประภากร พระสำเริง อินทยุง และสุริยา คลังฤทธิ์. (2561). เปรตกับความสัมพันธ์กับประเพณี
แซนโฎนตาของชาวไทยเขมร. วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์, 5(1), 41–52.  

ยโสธารา ศิริภาประภากร. (2561). ประเพณีแซนโฎนตา: วัฒนธรรมประเพณีของชาวไทยเชื้อสายเขมร จังหวัด
สุรินทร์. วารสารหาดใหญ่วิชาการ, 16(2), 237–249.  

วรี เรืองสุข และธีระพงษ์ ทศวัฒน์. (2567). อัตลักษณ์ความเชื่อและพิธีกรรมของชาวไทยเชื้อสายเขมร ตำบล
ดงน้อย อำเภอราชสาส์น จังหวัดฉะเชิงเทรา. Journal of Modern Learning Development, 
9(12), 576–590.  

สารภี ขาวดี. (2559). ประเพณีแซนโฏนตา: การสืบทอดและการดำรงอยู่ในบริบทพื้นที่ดั ้งเดิม. วารสาร
มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี, 7(2), 131–163.  

สารภี ขาวดี. (2560). ประเพณีแซนโฎนตาบูชาบรรพบุรุษ: บทบาทประเพณีที่มีต่อชาวสุรินทร์ในปัจจุบัน . 
วารสารไทยศึกษา, 13(2), 153-182. 

สุทัศน์ ประทุมแก้ว และอุทัย ภูคดหิน. (2562). แซนโฎนตา : ความเชื่อของชุมชนด้านการประกอบพิธีกรรม 
อำเภอขุขันธ์ จังหวัดศรีสะเกษ. วารสารมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด, 8(2), 
171–180.  



_____________________________________________________________________________ 
38 

 

สุภาพร ลาธุลี อิทธิวัตร ศรีสมบัติ และชาตรี เกษโพนทอง. (2561). การศึกษาประเพณีแซนโฎนตาของบ้าน
ทวารไพร อำเภอจอมพระ จังหวัดสุรินทร์. วารสารวิชาการ มจร บุรีรัมย์, 3(1), 1–13.  

Bourdieu, P. (2018). The forms of capital. In The sociology of economic life (pp. 78-92). 
Routledge. 

Gray, P. (1991). Introduction: Inventing Traditions. In Marginal Men: Edward Thomas; Ivor 
Gurney; JR Ackerley (pp. 1-15). London: Palgrave Macmillan UK. 

Henderson, K. A., Presley, J., & Bialeschki, M. D. (2004). Theory in recreation and leisure 
research: Reflections from the editors. Leisure sciences, 26(4), 411-425. 

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (Eds.). (2012). The invention of tradition. Cambridge university 
press. 

Jansen-Verbeke, M., & Dietvorst, A. (1987). Leisure, recreation, tourism: A geographic view on 
integration. Annals of Tourism Research, 14(3), 361-375. 

Li, C. L., Absher, J. D., Hsu, Y. C., & Graefe, A. R. (2008). Approaches to measuring cultural 
diversity in recreation. In: Chavez, Deborah J.; Winter, Patricia L.; Absher, James D., eds. 
2008. Recreation visitor research: studies of diversity. Gen. Tech. Rep. PSW-GTR-210. 
Albany, CA: US Department of Agriculture, Forest Service, Pacific Southwest Research 
Station. 207-216. Chapter 17, 210, 207-216. 

Sahu, N., Deng, H., & Molla, A. (2018). A capability based framework for customer experience 
focused digital transformation. In Australasian Conference on Information Systems 
2018. UTS epress. 

Wright, D. (2022). How culture became digital: editor’s introduction. International Journal of 
Cultural Policy, 28(7), 777-785. 

 


