
37 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

                                                                                                                                
 
 
 
 

Academic Article 

เศรษฐศาสตร์เชิงพุทธในประเทศไทย 
Buddhist Economic in Thailand 

 พระเกตุสำฤทธิ์  ฐิตสีโล  ศรีดอกบัว1 และ ปารินันท์  ปรางทิพย์อำไพ2 
Phra Ketsamrit Thitsilo Sridokbua1 and Parinun Pangthipampai2  

 
ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Autor: 

1. พระเกตุสำฤทธิ์  ฐิตสโีล  ศรดีอกบัว, 
นักศึกษา, คณะศาสนาและปรัชญา, 
มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย 
Phra Ketsamrit Thitsilo Sridokbua, 
Scholar, Faculty of Religion and 
Philosophy, Mahamakut Buddhist 
University 

Email: ketsamrit.thi@mbu.ac.th 

Corresponding Author:  

2. ดร.ปารินันท์ ปรางทิพอำไพ, อาจารย์, 
คณะศาสนาและปรัชญา, มหาวิทยาลัย
มหามกุฎราชวิทยาลัย 
Dr.Parinun Pangthipamai, Instructor, 
Faculty of Religion and Philosophy, 
Mahamakut Buddhist University 
Email: parinunp@yahoo.com  
 
 

คำสำคัญ: 
เศรษฐศาสตร์; พุทธ 
Keywords: 
Economic; Buddhism 
 
 
 
Article history: 
Received:  02/01/2023 
Revised:    20/03/2023 
Accepted: 30/03/2023 
Available online: 31/03/2023 
 
This is an open-access article under  
the CC by license (https://so08.tci-
thaijo.org/index.php/dhammalife/index) 

This academic article aims to study Buddhist economics in 
Thailand. "Buddhist economy" to expand the meaning so that 
many people and some of you have a deeper understanding 
and can think or think about what I'm communicating to you. 
Knowing how to work, knowing the duties that one should be 
supposed to and having to do for oneself, for the family, and 
society, and understanding oneself. Understand society, 
understand one's duties, and other duties, understand the 
rules, and understand what roles should be and how we should 
behave. What should I do? In each of the roles that were being 
played at that time, for example, a white person was a woman. 
Is the child of the father's mother in life? When a husband 
grows up, she is a wife, when she has children, she is a mother, 
when a son has children, she is a grandmother, when a 
daughter has children, she is a grandmother, etc. Everything is 
a rule that is assumed to be used as a definition to use to 
communicate and understand each other and in order to do 
various activities as needed. There is a standard, there is a 
consensus to define a respectful contract, known to be used 
successively, for example, used to communicate "what is this?” 

วารสารธรรมเพื่อชีวิต 
JOURNAL OF  DH AMMA F OR L IF E  

I S S N :  2 8 2 2 - 0 4 8 X  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 - DOI: 1014456/jdl.2023.4

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index
mailto:ketsamrit.thi@mbu.ac.th
mailto:parinunp@yahoo.com
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


38 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาเศรษฐศาสตร์เชิงพุทธในประเทศไทย “เศรษฐกิจเชิงพุทธ” 
มาขยายความเพื่อที่จะให้หลายๆคนและบางท่านมีความเข้าใจลึกซึ้งเพิม่เติมมากข้ึน  และได้ฉุกคิดหรืออาจคิดได้
ว่ากำลังสื่อสารบอกอะไรให้กบัท่านได้รู้บ้างได้ต่ืนรู้  รู้ในวิธีการทำงาน  รู้ในหน้าที่ที่ตนควรทำควรเป็น   และต้อง
ทำเพื่อตนเองเพื่อ ครอบครัวและสังคมและเข้าใจในตนเอง   เข้าใจในสังคม เข้าใจในหน้าที่ของตน เข้าใจใน
หน้าที่ต่างๆ เข้าใจในกฏต่างๆ เข้าใจบทบาทว่าควรเป็นเช่นใดและเราควรปฏิบัติตนอย่างใด ควรทำอย่างไรในแต่
ละหน้าที่ ที่กำลังเป็น กำลังสวมบทบาทอยู่ในเวลาน้ันๆ เช่น คนช่ือขาวเป็นหญิง เป็นลูกของแม่ของพ่ออยู่ในชีวิต 
เมื่อโตใหญ่มีสามีก็เป็นภรรยาเมื่อมีลูกแล้วก็เป็นแม่  เมื่อลูกชายมีลูกก็เป็นย่า เมื่อลูกสาวมีลูกก็เป็นยายเป็นต้น 
ทุกอย่างล้วนเป็นกฎเป็นบัญญัติที่ได้ตั้งกันไว้  เพื่อใช้เรียกเป็นสัททะสัญญาเพื่อจดจำนำไปใช้สื่อสารทำความ
เข้าใจกัน  เพื่อที่จะใช้ทำกิจต่างๆได้ตามที่ต้องการ  ที่เป็นมาตรฐานมีมติกำหนดบัญญัติสัญญานับถือเรียกขานใช้
กันสืบต่อๆมา เช่น ใช้เรียกสื่อสารว่าน่ีคือสิ่งนี้สิ่งนั้น 

1. บทนำ 
ศาสตร์ที่ว่าด้วยเศรษฐกิจ   คือ  กิจของเศรษฐีที่หมายรวมเอากลุ่มคนที่มีกิจการงานบริหารงานที่ดีที่มี

การทำงานที่ดีเป็นระบบเป็นระเบียบมีประสิทธิภาพมาก มีประสิทธิผลมีคุณภาพมาก คือกลุ่มผู้ที่ร่ำรวยหรือผู้ทีม่ี
กินมีใช้ไม่ติดขัด (อภิชิต เหมือยไธสง, และคณะ, 2565) เพราะมีวิธีการทำงานที่ดีร่วมกันตั้งแต่ผู้ที่เป็นผู้นำเป็น
หัวหน้ากลุ่มบัญชางานไปตามลำดับ รวมถึงผู้ร่วมงานและประชากรในกลุ่มหรือประเทศนั้นๆ ทำให้ไม่ขัดสนใน
สิ่งของที่ต้องการใช้รวมทั้งอาหารทั้งเครื่องนุ่งห่มทั้งที่อยู่อาศัยทั้งยารักษาโรค  และสิ่งอำนวยสุขต่างๆ เป็นกลุ่มผู้
ที่มีการงานที่ดีรู้จักการบริหารงานที่ดี มีคุณภาพในการทำงานต่างๆ ซึ่งทำให้ชีวิตมีความสุขเพราะไม่ขาดสิ่งของ
เครื่องใช้  ทั้งมีกินมีใช้แบบพอใช้ตามความพอใจไม่ติดขัด ไม่ขาดตอนลื่นไหลสะบายตน สะบายใจ นักทำงานที่ดี
คนที่มีความเก่ง  

มีความสามารถในการทำงานมีปัญญาดีมีความคิดที่ดีรู้จักทำงานรู้จักการแก้ปัญหาในการงานต่างๆจึง
เรียกว่า “นักเศรษฐศาสตร์” และเมื่อรู้และเข้าใจในวิชาการและการทำงานดีแล้วในผู้นำกลุม่ และมีผู้ร่วมกลุ่มทีม่ี
ความสามัคคี เห็นด้วยกับกิจการต่างๆ ร่วมด้วยช่วยกันทำงานต่างๆ ช่วยกันเกื้อหนุนมีความกลมเกลียวแน่นแฟ้น
ดีในส่วนนั้นๆตั้งแต่กลุ่มเล็กไปจนถึงกลุ่มใหญ่มีจิตใจความคิดที่ดีจัดได้ว่าเป็นจิตสาธารณะ คือทำอะไรๆเพื่อ
ชุมชนเพื่อกลุ่มคนเป็นวงกว้างจึงทำใหม้ีสุขทั่วไปแบบทั่วถึง จึงเรียกว่านักเศรษฐศาสตร์ที่ดี จึงเป็นผู้ที่บุคคลทั่วไป
นับถือยกย่องอยากให้มาเป็นผู้นำกลุ่ม เพราะทำให้พวกเขาสบายทั้งตัวสบายทั้งใจไม่ทุกข์ร้อน จากการมีการ
ทำงานที่ดีมีแผนงานที่ดีนั้น จึงส่งผลให้ชุมชนกลุ่มคนหรือประเทศชาติมีความเจริญรุ่งเรืองมีกินมีใช้มีสุขจึง
เรียกว่า “เศรษฐกิจที่ดี” หรือดังที่บอกไว้ตั้งแต่ต้นแล้วว่าเศรษฐศาสตร์หมายถึงศาสตร์ที่ว่าด้วยกิจของเศรษฐี
หรือกลุ่มที่มีการงานดีมีการบริหารพัฒนาที่ดีมีคุณภาพ   

คำว่า “เชิงพุทธ” หมายถึง แนวทางแห่งคุณธรรม คือ ทำแต่ในสิ่งที่ดีที่มีประโยชน์ทั้งต่อตนเองและ
ผู้อื่น  ไม่ทำให้ทั้งตนเองและผู้อื่นเดือดร้อน หรืออาจมีบ้างที่เป็นผู้เสียสละให้ผู้อื่นมีสุข ตนเองมีทุกข์แตก่็ทนได้ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


39 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

เพราะท่านผู้นั้นมีคุณสมบัติที่ดีมีวุฒิเป็นผู้นำที่ดีสมควรได้รับการยกย่องสรรเสริญ จากคำว่าเชิงพุทธนี้นำมาจาก
การที่พระพุทธเจ้าท่านเป็นผู้เสียสละทั้งแรงกายแรงใจบอกสอนชี้แนะชี้นำในกิจการงานที่ดี  ในการใช้ชีวิตของ
บุคคลต่างๆ  เป็นเวลาถึง 45 ปีก่อนปรินิพพาน  ทรงสอนสิ่งที่เป็นทั้งสขุในปัจจุบนัและสุขในอนาคต ที่เป็นสัจจะ
ธรรมคือสิ่งที่เป็นจริงแท้แน่นอนไม่แปรผันที่ไม่เปลี่ยน  ไม่ไปเป็นอย่างอื่นอีก เช่น ทำดีได้ดี ทำช่ัวได้ช่ัว เป็นต้น  
คือ ทำอย่างไรได้อย่างนั้นเพราะเหตุดีผลก็ย่อมดีมีตัวอย่างว่า เช่นทำอะไรที่หวังผลดีก็ต้องทำเหตุให้ดีเพื่อทจีะ
ส่งผลที่ดีที่จะได้รับ ได้เป็นไป  ยกตัวอย่าง  เช่นต้องการกินข้าวสวยก็ต้องหุงข้าวให้สวยแบบถูกต้องตามข้ันตอน
ตามกฏธรรมชาติแห่งธาตุ 4 ที่ต้องปรุงแต่งในเวลาพอเหมาะอุณหภูมิพอดี เริ่มนำข้าวสารมาซาวล้างเก็บผงขยะ
ออกทิ้งให้สะอาด นำมาใส่หม้อที่พอดีที่จะหุง  ว่าข้าวขนาดนี้หุงแล้วจะฟูขยายเพิ ่มอีกไม่ล้นหม้อ ใส่เติมน้ำ
พอเหมาะที่จะหุงแบบเช็ดเสด็ดน้ำหรือ *หุงแบบไม่เช็ดน้ำ *หุงแบบหม้อดินหรือหุงด้วยฟืนหรือถ่านแบบที่คน
โบราณสมัยเก่าหุงแบบเช็ดเสด็ดน้ำรองน้ำข้าวไว้ให้เด็กกิน หรือรองไว้เลี้ยงสุนัขหรือเรียกตามภาษาชาวบ้านว่า
รองน้ำข้าวไว้ให้หมากิน  สูตรสมัยใหม่หุงแบบไม่เช็ดน้ำคือใช้น้ำพอดีน้ำจะแห้งพอดีเมื่อข้าวสุก แต่ถ้าจะให้สวย
แท้ร่วนซุยต้องใช้ทัพพีคนทำให้เม็ดข้าวไม่ติดกัน  และรู้แน่ชัดหรือทดลองดูว่าข้าวชนิดนี้ใช้น้ำขนาดไหนหุงจึงจะ
พอเหมาะ ข้ึนอยู่กับความชำนาญหรือเทคนิคของบุคคลนั้นๆว่าเก่งหรือมีวิธีการมีความชำนาญแค่ไหน ซึ่งสูตรไม่
เช็ดน้ำในการหุงข้าวนี้ก็เป็นเทคนิคจากคนรุ่นเก่าถ่ายทอดสอนต่อๆกันมา  จากคนรุ่นเก่าจึงจะแยกให้เห็นคำว่า  
“เชิง” ก็คือ ฐานที่ขยาย 

คำว่า “เชิง” ขยายความคำว่าเชิง หมายถึง ฐานหรือริมขอบที่รวมตัวไว้อาจเป็นรูปสี่เหลี ่ยมหรือ
สามเหลี่ยมหรือวงกลมหรือรูปวงรีหรือรูปที่ผสมกันอยู่หลายๆรูปร่างทั้งเหลี่ยมทั้งกลมรูปทรงภาพเช่น  “เชิง
ตะพาบ”ที่มีลักษณะวงรีผสมวงกลมและสี่เหลีย่มคือขอบรอบๆ ตัวสัตว์ (ตะพาบเป็นสัตว์ครึ่งบกครึ่งน้ำตัวเหมือน
เต่าแต่หลังและท้องเรียบๆไม่มีรอยแยกกระดองแบบเต่า แต่มีโครงกระดูกคล้ายๆรูปใบไม้ชนิดหนึ่งที่ขาดเป็นซี่ๆ 
มีสี่ขาเหมือนเต่ามีปลายจมูกยื่นไปคล้ายงวงช้างแต่ไม่ยาวนัก)  

ในโลกในธรรมชาตินั้นล้วนมี “กฏ” “กฏ”คือตัวบัญญัติ  ที่มีหลักตายตัวอยู่แล้วในอันที่จะเป็นไปต่างๆ  
เพียงแต่ว่าตัวตนของคนๆนั้นต้องเข้าใจในธรรมชาติหรือการขับเคลือ่นของ “กฏ” เมื่อเราเรียนรู้จกักฏและปฏิบตัิ
ตามกฏ เข้าใจกฏระเบียบช่องทางเป็นไปในสิ่งต่างๆของสิ่งที่จะเป็น รู้จักเหตุรู้จักผลที่จะเป็นไปในสิ่งนั้นๆใน
สถานะการนั้น จากเหตุการณ์หรือเวลาในบางช่วงหรือช่วงหนึ่งๆ ที่เป็นไปในชีวิตในโลกในช่วงเวลาของเหตุการณ์
ชีวิตแต่ละปี แต่ละระยะนั้นมีกิจการของโลกเกิดขึ้นมากมายที่มีกิจที่รุ่งเรืองและตกต่ำเสื่อมโทรมเป็นเพราะ
แรงผลักดันที่มาจาก สิ่งต่างๆและที่สำคัญมากๆ ในสังคมมนุษย์นั้นผู้นำกลุมชน ผู้นำประเทศ ผู้นำโลก หรือ
ผู้บริหารทุกๆองกรณ์นั้น 

การที่มีผู้นำผู้บริหารที่ดีที่เกงและมีวิสัยทัศน์กว้างใกลและได้เป็นผู้นำชุมชน ให้กลุ่มชนเล็กและใหญ่ที่
เขาเป็นผู้นำทำให้มีเศรษฐกิจที่ดี มีสภาพคล่อง (Phattongma, et al, 2021) ที่ทุกคนต้องการความสุขความดี
ความสะบาย และก็ได้พบกับความสำเร็จทีด่ีที่มีความสำคัญทีช่่วยให้กลุ่มชนหรอืประเทศชาติมีความเจริญรุ่งเรอืง
ได้ดี  แต่ถ้าหากว่ามีผู้นำที่ไร้ประสิทธิภาพ ไร้ความสามารถก็จะทำให้กลุ่มชนหรือประเทศชาติเดือดร้อนและทรดุ
โทรม เพราะไม่มีความสามารถและมีจิตใจที่ไม่เป็นสาธารณะเท่าไหร่หรือมีจิตเหน็แก่ตัวหรือเห็นแก่พวกพ้องของ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


40 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

ตนและมีจิตใจที่คับแคบก็จะทำให้ไม่มีความเจริญที่กว้างขวาง  ทำให้เสื่อมโทรมล้าหลังและเศรษฐกิจย่ำแย่ตกต่ำ  
จึงเห็นได้ว่า.... การเลือกผู้นำนั้นสำคัญมาก 

การที่มีผู้นำที่ดีมีคุณภาพมีความสามารถ  มีจิตใจเป็นคนของสาธารณะคือเป็นผู้ที่เห็นประโยชน์ของ
ส่วนรวมมาก่อนประโยชน์ส่วนตน   จะทำให้ชุมชนต้ังแต่เล็กๆถึงที่ใหญ่ๆไปจนถึงระดับประเทศและถึงระดับโลก
ได้มีความเจริญรุ่งเรืองพัฒนาและมีความสุขได้  ตั้งแต่พอเพียงไปจนถึงฟุ่มเฟือยฟุ้มเฟ้อได้  แต่ในระบบพุทธ
ศาสตร์นั้นเน้นที่พอดีๆไม่ฟุ้มเฟ้อฟุ้มเฟือย ให้ตั้งอยู่ในมัชฌิมาปฏิปทาคือปานกลางเป็นกลางๆ ที่รัชกาลที่ 9 ท่าน
เรียกว่าการมีอยู่มีกินมีใช้แบบ “พอเพียง” (Amontap Worajaroen, et al, 2022) 

การที่จะเลือกผู้นำนั้นสำคัญมาก จะต้องพิจารณาให้ดีในการเลือกผู้นำที่ดีมีคุณภาพก็เป็นสิ่งที่ดีใน
หน้าที่ของคนดีแต่ก็อาจไม่มีโอกาสเลือกผู้นำที่ตนเองพอใจได้เพราะว่า.. ภาระจำยอมที่ถูกบังคับโดยเหตกุารณ์
ต่างๆ เช่น ระบบที่มีการปกครองจากอำนาจรัฐประหาร  หรือ ระบบคอมมิวนิส  หรือระบบนายทุนที่ต้องถูก
บังคับโดยเทคนิคผลักดันด้วยการใช้ทรัพย์หลอกล่อให้เป็นไปโดยไม่รู้ตัว หรือรู้แต่ก็ต้องทำเพื่อความอยู่รอดของ
ตนเองพร้อมทั้งพวกพ้องไม่กล้าต่อต้านเพราะมีกำลังไม่พอ ทั้งกำลังทรัพย์และกำลังพลคือกำลังคนที่จะไปแก้ไข
ต่อสู้ ทั้งแบบสู้รบหรอืแบบใช้ระบบการเมืองการบริหารมาต่อสูก้ัน จึงต้องทำตนให้ใหลไปตามกระแสผลักดันของ
สังคมคนหมู่มากที่เขาทำกันและอีกระบบคือการโฆษณาชวนเช่ือสร้างภาพและปลูกฝังความเช่ือแบบเดิมๆ  หรือ
ถูกล้างสมองเป็นเทคนิคสอนเพื่อปลูกฝังข้อมูลในการอบรมไว้ว่าต้องทำอย่างนี้จึงจะถูกต้อง   ถ้าหากว่าไม่ใช่
ปญัญาชนคนที่มีความคิดแล้วก็จะหลงงมงายเช่ืออยู่อย่างนั้นเพราะไม่มีความรู้  ไม่มีวิจารณะญาณการไตร่ตรอง
เหตุผลที่เป็นอยู่ทำให้หลงทางผิดได้และมีคนอีกกลุ่มหนึ่งที่อดทนหรือไม่สนใจในชีวิตมากนักคืออยู่ยังไงก็ได้  ใช้
ชีวิตแบบไม่รู้ร้อนไม่รู้หนาวแบบคำว่า 

“ช่ังหัวมัน” ที่เป็นช่ือของโครงการที่ดีอีกโครงการหนึ่ง ที่เป็นอีกโครงการหนึ่งของพ่อหลวงรัชกาลที่ 9 
ที่ท่านทำไว้ให้ชาวไทยและชาวโลกได้นำไปเป็นแบบเป็นตัวอย่างได้ฟื้นฟูพัฒนาที่ดินทำกิน หรือฟื้นฟูการเกษตร
เพื่อดำรงชีวิตที่ดีที่พอเพียงและมีคุณภาพในการใช้ผืนดินแบบคุ้มค่า มีประสิทธภาพมีประสิทธิผลเป็นอยา่งที่ดี
เลิศ  จากที่ทรงแนะนำประชาชนให้มองเห็นวิธีทำ จากพระราชดำริและทรงเริ่มดำเนินการให้เห็นเป็นรูปแบบ
ชัดเจนเพราะทรงทำเป็นแบบอย่างนำร่อง สาธิตให้เห็นจริงว่าเป็นไปได้ในรูปแบบนั้นๆที่ทรงแนะนำในจังหวัด
เพชรบุรี                                   

2. โครงการชั่งหัวมัน ตามพระราชดำริ 

เมื่อปลายปี พ.ศ. 2551 พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช บรมนาถบพิตร ทรงซื้อ
ที่ดินจากราษฎร พื้นที่ประมาณ 120 ไร่ ณ บริเวณอ่างเก็บน้ำหนองเสือ บ้านหนองคอไก่ หมู่ที่ 5 ตำบลเขา
กระปุก อำเภอท่ายาง จังหวัดเพชรบุรี ต่อมา ปี พ.ศ. 2552 ทรงซื้อแปลงติดกันเพิ่มอีก 130 ไร่ รวมพื้นที่ทั้งหมด 
250 ไร่ และทรงมีดำริให้ทำเป็นโครงการตัวอย่างด้านการเกษตร รวบรวมพันธุ์พืชเศรษกิจในพื้นที ่จ ังหวัด
เพชรบุรีและพื้นที่ใกล้เคียง มาปลูกไว้ที่นี่ โดยเริ่มดำเนินการ ตั้งแต่วันที่ 13 กรกฏาคม 2552 เป็นต้นมา 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


41 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

สภาพพื้นที่โดยทั่ว ๆ ไป แห้งแล้ง ดินปนทรายและหินลูกรัง เจ้าของที่ดินเดิมปลูกต้นยูคาลิปไว้และตัด
ไม้ขายไปแล้ว มีแต่ต้นยูคาลิปที่งอกมาจากต้นตอเดิมเต็มพื้นที่ มีแปลงมะนาวเดิมอยู่ประมาณ 35 ไร่ และแปลง
ปลูกอ้อย 30 ไร่ จึงได้พัฒนาพื้นที่ ให้ เป็นแปลงปลูกพืชเศรฐกิจ ซึ่งมีทั้งพืชผักสวนครัว นาข้าว สวนไม้ผล 
ยางพารา มะพร้าว สับปะรด พืชไร่ ฯลฯ กองงานส่วนพระองค์ ขอความร่วมมือหน่วยงานทั้งภาครัฐและเอกชน
ให้เข้ามาช่วยกันปรับปรุงพัฒนาพื้นที่ เช่น การทำถนนเข้าโครงการ ขุดสระเก็บน้ำ ทำรั้วรอบโครงการ ก่อสร้าง
อาคาร และสาธารณูปโภค ติดตั้งระบบไฟฟ้าแสงสว่าง ขุดเจาะบ่อน้ำบาดาล ทำระบบชลประทาน ทำให้พื้นที่
โครงการ และหมู่บ้านใกล้เคียงมีความเจริญข้ึนอย่างรวดเร็ว 

เมื่อปี พ.ศ. 2551 เกิดเหตุการความคิดเห็นต่างกันทางการเมืองทำให้มีกลุ่มบุคคลออกมาแสดงความ
คิดเห็น สร้างความไม่สงบขึ้น พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช บรมนาถบพิตร    “ทรงเอา
หัวมันเทศ” 

วางบนตาช่ังตั้งไว้บนโต้ะทรงงาน เพื่อเป็นคติเตือนใจ “ช่ังหัวมัน” หัวมันเทศเมื่องวางอยู่นานเข้าก็จะ
แตกใบ มีต้นงอกออกมา ก็ทรงให้เอาต้นมันน้ันไปเพาะเลี้ยงไว้ในเรือนเพาะชำ แล้วนำมันเทศหัวใหม่มาวางไว้บน
ตาช่ังแทน ทำเช่นน้ีเรื่อยไป ในเรือนเพาะชำก็มีแต่ต้นมันเทศ ทรงมีดำริว่า หัวมันเทศวางไว้บนตาช่ังไม่มีดินและ
น้ำยังงอกได้ที่ดินแปลงนี้ มีดินและพอมีน้ำอยู่บ้างก็น่าจะปลูกมันเทศได้ จึงทรงพระราชทานต้นมันเทศจากเรือน
เพาะชำมาปลูกไว้ที่นี่ และพระราชทานช่ือโครงการนี้ว่า “โครงการช่ังหัวมัน ตามพระราชดำริ” 

วันที่ 1 สิงหาคม 2552 พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช บรมนาถบพิตร ทรงขับ
รถยนต์ พระที่นั่งจากศาลาเก้าเหลี่ยม ริมอ่างเก็บน้ำหนองเสือ เสด็จมาเปิดป้ายโครงการช่ังหัวมัน ด้วยพระองค์
เอง โดยมีสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี ท่านผู้หญิงทัศนาวลัย ศรสงคราม และคุณทองแดง 
ร่วมตามเสด็จมาในรถพระทีน่ั่ง เมื่อเสด็จมาถึง ทรงเปิดป้ายโครงการช่ังหัวมัน โดยวางถุงใส่หัวมันเทศลงบนตาช่ัง 
เปิดแพรคลุมป้ายช่ือโครงการ มีข้าราชการ ข้าราชบริพาร พสกนิกรที่ปฏิบัติงานในโครงการ และชาวบ้านในพืน้ที่
ใกล้เคียง มาร่วมกันเป็นสักขีพยาน หลังจากเปิดป้ายโครงการแล้ว ทรงมีพระราชปฏิสันถารกับข้าราชการ ที่มา
ปฏิบัติงาน และราชทานวโรกาสให้ผู้ร่วมปฏิบัติงานทุกคนได้เข้าเฝ้าทูลละอองธุลีพระบาทอย่างใกล้ชิด  นายชาย 
พานิชพรพันธ์ุ ผู้ว่าราชการจังหวัดเพชรบุรี (พ.ศ. 2552) ได้ทูลเกล้าทูลกระหม่อมถวายพระมาลา (หมวก) ที่ทำ
จากป่านศรนารายณ์   ประดับด้วยตราประจำจังหวัดเพชรบรุี    ซึ่งเป็นผลิตภัณฑ์จากสมาชิกในโครงการสหกรณ์
หุบกะพง หลังจากนั้น ทรงขับรถยนต์พระที่นั่งทอดพระเนตรรอบพื้นที่โครงการ ก่อนเสด็จกลับวังไกลกังวล 

3. โครงการชั่งหัวมัน สร้างงานราษฎรในพ้ืนท่ี 

พระราชดํารัสของพระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช บรมนาถบพิตรพระราชทานเมื่อ
วันที่ 21 สิงหาคม 2552 

“...คนที่ไปดูก็เห็นได้ว่า เริ่มต้นด้วยไม่มีอะไรเลย แต่ว่าต่อมาภายในวันเดียว ทุกคนในท้องที่นั้นก็เข้าใจ
ว่าต้องช่วยกัน และยิ่งในสมัยนี้ในระยะนี้ เราต้องร่วมมือกันทำเพราะว่าถ้าไม่มีการร่วมมือกันก็ไม่ก้าวหน้า ไม่มี
ความก้าวหน้า ฉะนั้นการที่ท่านได้ทำแล้วมีความก้าวหน้านี้ เป็นสิ่งที่ดีมาก หลักการก็อยู่ที่ทุกคนต้องช่วยกัน

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


42 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

เสียสละ เพื่อให้กิจการในท้องที่ก้าวหน้าไปด้วยดี ก้าวหน้าได้อย่างไร ก็ด้วยการช่วยเหลือกัน แต่ก่อนน้ันเคยเห็น
ว่ากิจการที่ทำ มีกลุ่มคนกลุ่มหนึ่งทำ แล้วก็ทำให้ก้าวหน้า แต่อันนี้มันไม่ใช่กลุ่มหนึ่งมันทั้งหมด ร่วมกันทำและก็มี
ความก้าวหน้าแน่นอน อันนี้เป็นสิ่งที่มหัศจรรย์ และเป็นสิ่งที่ทำให้มีความหวัง มีความหวังว่า ประเทศชาติจะ
ก้าวหน้า ประเทศชาติจะมีความสำเร็จ...” (มูลนิธิมั่นพัฒนา, 2552) 

โครงการมีวัตถุประสงค์หลัก 3 ประการ ได้แก่ 

• เพื่อให้เป็นแหล่งรวบรวมพันธุ์พืชเศรษฐกิจ พืชพันธุ์ดีของอำเภอท่ายาง และของจังหวัด
เพชรบุรี 

• เพื่อเป็นแหล่งเรียนรู้ด้านการเกษตรแก่เกษตรกร 

• เพื ่อให้ประชาชนในพื้นที ่เข้ามามีส่วนร่วมในการจัดทำแปลงหรือมาช่วยงานพระองค์ 
เป้าหมาย 

โครงการชั่งหัวมันตามพระราชดำริ มีเป้าหมายในการสนองพระราชประสงค์และพระราชดำริของ
พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช บรมนาถบพิตร ให้เป็นศูนย์รวมพันธ์ุพืชเศรษฐกิจของอำเภอ
ท่ายาง จังหวัดเพชรบุรี และพื้นที่ใกล้เคียงรวมทั้งการจัดการฟาร์มโคนม และโรงเลี้ยงไก่ไข่ โรงงานแปรรูป
ผลิตภัณฑ์นม ซึ่งมีผลิตภัณฑ์นมพาสเจอร์ไรส์ และสเตอริไรส์ ตลอดจนมีหน่วยทดลองพลังงานทดแทน เช่น ทุ่ง
กันหันลม พลังงานแสงอาทิตย์ และไบโอดีเซล ทั้งนี้หน่วยงานทั้งภาครัฐและเอกชน รวมถึงชาวบ้านที่อยู่พื้นที่
ใกล้เคียงได้เข้ามาร่วมกันบำรุงดูแลรักษา และแลกเปลี่ยนความรู้ความคิดเห็นตามวิถีการดำรงชีวิตเกษตรกรรม
ตามหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง 

 “...โครงการชั่งหัวมันตามพระราชดำริ ได้ดำเนินการผลิตผลิตภัณฑ์เกษตรที่ปลอดภัยจากสารพิษ 
ภายใต้การควบคุมกำกับดูแลขั ้นตอนการผลิตอย่างใกล้ชิดโดยนักวิชาการเกษตรที่มีความชำนาญเพื่อให้ได้
ผลิตภัณฑ์ที่มีคุณภาพผ่านการเก็บเกี่ยวรวบรวมผลิตภัณฑ์ที่ถูกต้องตามหลักวิชาการ การคัดเลือก คัดแยก และ
บรรจุ เพื่อส่งถึงผู้บริโภค ให้มั่นใจได้ว่า ผู้บริโภคจะได้รับผลิตภัณฑ์ที่มีคุณภาพ...” 

 แนวทางการบริหารงาน 
บริหารทรัพยากรแบบบูรณาการ ใช้ทรัพยากรธรรมชาติที่มีอยู่อย่างจำกัดให้คุ้มค่า ได้แก่ การพัฒนา

อ่างเก็บน้ำหนองเสือเพื่อส่งน้ำไปใช้ในโครงการ โดยมีสัตว์เก็บกักน้ำไว้ 2 สระ ไว้รองรับและกระจายนำเข้าสู่
ระบบการเพาะปลูก ฟาร์มปศุสัตว์ และโรงงานแปรรูปนม รวมทั้งการขุดเอาเจาะน้ำบาดาลเพื่อนำมาใช้ในการ
อุปโภคด้วย ใช้ช่องทางการจำหน่ายผลผลิตทางการเกษตรของโครงการฯ ผ่านร้านโกลเด้นเพลส (Golden 
Place) ภายใต้การดำเนินงานของ บริษัท สุวรรณชาด จำกัด ในพระบรมราชูปถัมภ์ เพื่อควบคุมผลผลิตให้มี
คุณภาพและจำหน่ายถึงผู้บริโภคโดยตรง เป็นแหล่งเรียนรู้ ในการนำพลังงานสะอาดจากธรรมชาติมาใช้เป็น
พลังงานทดแทนเพื่อผลิตกระแสไฟฟ้า เช่น  ทุ่งกังหันลม (Wind Farm) และแผงพลังงานแสงอาทิตย์ (Solar 
cells) สามารถจำหน่ายกระแสไฟฟ้าที่ผลิตได้เข้าสู่ระบบของการไฟฟ้าส่วนภูมิภาค ซึ่งนอกจากเป็นการเพิ่ม
รายได้ให้แก่โครงการฯ แล้ว ยังช่วยให้ราษฎรในหมู่บ้านต่าง ๆ ที่อยู่ใกล้เคียง มีกระแสไฟฟ้าใช้ได้อย่างพอเพียง 
และทั่วถึง เป็นแหล่งสาธิตทางการเกษตรของภาคเอกชนและวิทยาลัยแม่โจ้ เพื่อให้โครงการนี้มีประโยชน์แก่

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


43 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

เกษตรกรและประชาชนเพิ่มมากขึ้น เช่น บริษัทเครือเจริญโภคภัณฑ์ จัดทำแปลงสาธิตการปลูกยางพาราที่
ทันสมัย และนาข้าวทดลองแบบใช้นำบังคับให้ได้ผลผลิตสูง และลดต้นทุนการผลิต มหาวิทยาลัยแม่โจ้นำเสนอ
แปลงสาธิตการเกษตรแบบผสมผสานสำหรับการดำเนินชีวิตได้อย่างพอเพียงในพื้นที่จำกัด เพียง 1 ไร่ และเงิน
ลงทุน 100,000 บาท รวมทั้งการเพาะเลี้ยงไส้เดือน เพื่อประโยชน์ในการผลิตปุ๋ยบำรุงดินและเป็นรายได้เสริม
ของเกษตรกรที่สนใจ เป็นต้น 

 ในปี 2556 พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช บรมนาถบพิตร ทรงมอบหมายให้
โครงการส่วนพระองค์ สวนจิตรลดา ได้เข้ามามีส่วนร่วมในการสนับสนุนกิจการของโครงการฯ โดยจะส่ง
เจ้าหน้าที่เข้าร่วมพัฒนาและปฏิบัติงานร่วมกับกองงานส่วนพระองค์ เช่น การเลี้ยงโคนม การเลี้ยงไก่ไข่ การผลิต
น้ำนมพาสเจอไรซ์และสเตอริไรส์ หน่วยพลังงานทดแทน ไบโอดีเซล รวมทั้งการเผยแพร่ประชาสัมพันธ์ 

 ปัจจุบัน โครงการช่ังหัวมัน ตามพระราชดำริ ได้ก้าวเข้าสู่การเป็นแหล่งเรียนรู้ทางการเกษตรอีกแห่ง
หนึ ่ง ที ่พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช บรมนาถบพิตร ทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ 
พระราชทานพระบรมราชานุญาต ให้ผู้ที่สนใจเข้าศึกษาดูงาน และเปิดให้เข้าชมได้จากจุดเริ่มต้นที่มาจากพื้นที่ที่
แห้งแล้งและเสื่อมโทรม กลับกลายเป็นพื้นที่สีเขียว ที่สามารถเพาะปลูกพืชสวนครัวและ พันธ์ุพืชต่าง ๆ รวมทั้ง
การปศุสัตว์ การแปรรูปผลิตภัณฑ์นม และหน่วยพลังงานทดแทน ซึ่งได้มีนักเรียน นิสิต นักศึกษา เกษตรกร และ
ประชาชนทั่วไป รวมทั้งหน่วยงานต่าง ๆ ทั้งภาครัฐ และเอกชน ภิกษุ สามเณรตลอดจนชาวต่างชาติ เข้าเยี่ยมชม
กิจกรรมของโครงการฯ เพิ่มมากขึ้นเป็นลำดับ 

4. พระพุทธศาสนากับเศรษฐกิจพอเพียง 

คำว่า "เศรษฐกิจพอเพียง"  หมายถึง เศรษฐกิจที่พึ่งตนเองได้ เน้นการผลิตและการบริโภคแบบพออยู่
พอกินเป็นหลัก ซึ่งไม่ได้เน้นกำไรสุทธิหรือความร่ำรวยเป็นเป้าหมายสูงสุด เป็นระบบเศรษฐกิจที่พระบาทสมเด็จ
พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ ๙ ทรงดำริจัดทำข้ึนมาเพื่อแสวงหาทางออกจากวิกฤติเศรษกิจให้กับสังมคมไทย ปรัชญา
ของเศรษฐกิจพอเพียงก็คือ " การที่พึ่งตนเองได้"   

เศรษฐกิจพอเพียงนี้ เน้นให้คนในชุมชนพัฒนาขีดความสามารถในการผลิตและบริโภคอย่างพอเพียง 
ไปจนถึงข้ันการแปรรูปอุตสาหกรรมครัวเรือน สร้างอาชีพและเสริมทักษะทางวิชาการที่หลากหลาย    ให้ชุมชน
ดำรงอยู่ได้ด้วยการยึดหลักแห่งความถูกต้องดีงาม มีความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่และช่วยเหลือซึ่งกันและกันเป็นต้น 

วัตถุประสงค์หรือเป้าหมายหลักของเศรษฐกิจพอเพียงก็คือ  ความสงบสุขของผู้คนในสังคม ประชาชน
มีกินมีใช้อย่างเพียงพอแก่ความต้องการ ที่สำคัญต้องไม่ทำตนและผู้อื่นเดือนร้อน ซึ่งสอดคล้องกับหลักธรรมคำ
สอนทางพระพุทธศาสนาหลายประการ ดังนี้ 

1) หลักธรรมการพึง่พาตนเอง ( อตฺตา หิ อตฺต โน นาโถ) 
2) หลักธรรมความรู้จักพอประมาณ (อตฺตญฺญุตา)   
3) หลักธรรมเรือ่งราวความสันโดษ ( สนฺตุฏฺฐิ ปรมํ ธนํ) 
4) หลักธรรมความเป็นผู้รูจ้ักใช้เหตุผลในการดำเนินชีวิต (ธมฺมญฺญุตา อตฺถญฺญุตา)  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


44 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

5) หลักธรรมเรือ่งทางสายกลาง หรือ ความพอดี (มชฺฌมิปฏิปทา) 
6) หลักธรรมเรือ่งความไม่โลภมาก (อโลภ)  

กล่าวโดยสรุปแล้ว เศรษฐกิจพอเพียงเป็นหลักเศรษฐกิจทีสอดคล้องกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 
หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ หลักเศรษฐศาสตร์ตามแนวพุทธ ที่มุ่งให้มนุษย์กำจัด ความอดอยาก เมื่อมีความ
ต้องการของตนเองหรือของกลุ่มแล้ว  ก็รู้จักจัดหาสิ่งของมาใช้ทดแทนของที่ไม่มีใช้บริโภคชดเชยความอยากที่ไม่
มากเกินไป เพื่อให้เกิดการบริโภคที่สมควรกับชีวิต (บริโภคนิยมตามแนวพุทธศาสตร์ คือ เป็นกลางๆที่ไม่ฝืดเคือง
นักและไม่ฟุ่มเฟือยนัก) เนื่องจากพระพุทธศาสนาเห็นว่าความต้องการของมนุษย์น้ันไม่มีขีดจำกัด แต่ทรัพยากรมี
ขีดจำกัด ถ้าเมื่อไม่ประหยัด สิ่งเหล่าน้ันก็จะหมดสิ้นไปในที่สุด การปฏิบัติตนตามหลักเศรษฐกิจพอเพียงจึงต้อง
หันมาแก้ไขที่ตนเองก่อน จำกัดความอยาก ความต้องการ ให้รู้จักพอดี ไม่บริโภคเกินความพอดี หรือตกเป็นทาส
ของวัตถุ เมื่อเราปฏิบัติได้ดังข้อที่กล่าวมาแล้ว ก็จะพบแต่ความสุขใจได้ง่ายขึ้น และยังเป็นการลดการแก่งแย่ง
แข่งขัน การเอารัดเอาเปรียบซึ่งกนัและกัน การเบียดเบียดเบียนเพื่อนมนุษย์และสตัว์อื่น ตลอดถึงการเบียดเบียน
ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม   ซึ่งเป็นสาเหตุของการเกิดภัยธรรมชาติที ่จะมีตามมาอีกด้วยและมีแน่นอนจาก
ประวัติศาสตร์ที่มี 

ให้เราเห็นในประเทศไทยเรานี้และทั่วโลก   ที่เกิดเหตุการณ์แห้งแล้งเพราะไร้ป่าไม้  กับทำให้เกิดน้ำ
ท่วมเพราะไร้ซึ่งป่าไม้มาชลอน้ำฝนที่ตกลงมาแล้วไหลบ่าเร็วมากเข้าท่วมบ้านเรือน  และมีดินหรือโคลนถล่มใน
หลายๆประเทศเพราะไม่มีป่าไม้ที่มีรากไม้ช่วยยึดเกาะหน้าดินและดูดซับน้ำเอาไว้     ทำให้ดินไม่ถล่มหรือสไล้ด
ไปทำให้เกิดความเสียหายต่างๆได้   การอาศัยหลักธรรมทางพุทธศาสนาบูรณาการทางเศรษฐกิจ     คือหลัก
เศรษฐกิจสายกลาง หรือเศรษฐกิจมัชฌิมา หรือเป็นหลักคำสอนที่เป็นหัวใจที่สำคัญ หรือคุณค่าทางจริยธรรมอยู่
ตรงที่การดำรงชีวิต ด้านการหาเลี้ยงชีพอย่างถูกต้องเรียกว่า สัมมาอาชีวะ หรือสัมมาเศรษฐกิจ  

 คำว่า “เศรษฐกิจ” มาจากคำสองคำรวมกันคือคำว่า เศรษฐ แปลว่า ดีเลิศ และว่า กิจ แปลว่า การ
ประกอบการ (พลวัฒน์ ชุมสุข และ เตชภูมิ ตันติพิเชฐ, 2565) เมื่อนำคำสองคำมารวมกันจึงได้ความว่า การ
ประกอบกิจการงานเกี่ยวกับการผลิต การจำหน่าย จ่าย แจก การบริโภค และการใช้สอยสิ่งต่าง ๆ ให้ได้ผลดี 
ส่วนคำว่าพอเพียงหมายเอาว่า พออยู่พอกินมีความเหมาะสม หรือ ความพอดี และเมื่อร่วมกันจึงได้ความว่า การ
ผลิตจำหน่าย และบริโภคอย่างพอเหมาะพอดี  

อย่างประเสริฐ แนวคิดหลักของเศรษฐกิจพอเพียง คือ การนำคำสอนทางพระพุทธศาสนามาเป็น
แนวทางในการประสานกลมกลืนกับวิธีชีวิตของชาวบ้านที่เป็นเกษตรกรอย่างชาญฉลาด และเป็นรูปธรรม หลัก
จริยธรรมดังกล่าวคือ หลักการเดินสายกลาง หรือ มัชฌิมาปฏิปทา ระดับโลกียธรรม คือธรรมที่เหมาะแก่ชาวบา้น
ทั่วไปได้แก่ ความเป็นผู้รู้จักพอในการบริโภคใช้สอยทรัพยากรธรรมชาติ และการใช้ชีวิตแบบไม่ฟุ่มเฟือย ฟุ้งเฟ้อ 
ซึ่งมีลักษณะเป็นการเน้นการ ลด ละ เลิก อบายมุข ด้วยการประพฤติตามหลักเบญจศีล และ เบญจธรรม ซึ่งถือ
เป็นหัวใจสำคัญของการเป็นวิถีพุทธ 

เศรษฐศาสตร์แนวพุทธมีหลักที่เรียกว่า “ความรู้จักประมาณในการบริโภค (โภชเนมตฺตญฺญุตา) และ
หลักการไม่เบียดเบยีนกัน ความไม่เบียดเบียนในพระพุทธศาสนา หมายถึง การไม่ทำร้ายชีวิตสัตว์ทั้งปวง (อหิงสฺา 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


45 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

สพฺพ ปาณานํ ) ซึ่งรวมอยู่ในระบบนิเวศด้วย นับว่าเศรษฐศาสตร์แนวพุทธ เป็นเศรษฐศาสตร์ที่ส่งเสริมคุณภาพ
ชีวิตอย่างแท้จริง  

 สัมมาอาชีวะเป็นหัวใจของเศรษฐศาสตร์แนวพุทธ สัมมาอาชีวะมักมาร่วมกับสัมมาวาจาและ
สัมมากัมมันตะ (สัมมาอาชีวะ  สัมมาวาจา  สัมมากัมมันตะ  ในหลักพระอภิธรรมเรียกว่า วิรตี 3) คือการ
ประกอบอาชีพที่สุจริต ไม่มีโทษ ไม่ผิดศีลธรรม เป็นงานที่หามาด้วยหยาดเหงื่อแรงงานของตนเองตามหลักการ
หาทรัพย์ที่ดีในพระพุทธศาสนา คือ การขยันทำงาน (อุฏฺฐานฺสมฺปทา) ประหยัดอดออม (อารกฺขสมฺปทา) รู้จักคบ
เพื่อนที่ดี (กลฺยาณมิตฺตตา) และเลี้ยงชีวิตอย่างเหมาะสม (สมชีวิตา) การเลี้ยงชีวิตอย่างเหมาะสมตรงกับ คำว่า 
สัมมาอาชีวะในมรรคแปด (พระอธิการสนิท อานนฺโท และคณะ 2564) 

 สัมมอาชีวะ คือ การเลี้ยงชีวิตที่เหมาะสม ถูกต้อง แปลอีกอย่างหนึ่งว่า เศรษฐกิจพอเพียง ซึ่งขยาย
ความได้ว่า การเลี้ยงชีวิตก็คือการดำเนินชีวิตด้วยการผลิต การจำหน่าย และการใช้สอย คำว่า พอเพียง ก็คือ 
อย่างเหมาะสม ถูกต้อง สัมมาอาชีวะเป็นชีวิตที่ประสบความสำเร็จ 

อาชีวะสมบัติ หมายถึง การเลี้ยงชีวิตหรือมีอาชีพที่ดี ซึ่งตรงกันข้ามกับการเลี้ยงชีวิตที่ไม่ดีเรียกว่า 
อาชีวะวิบัติ เป็นการประกอบอาชีพที่ไม่ดี อันจะนำชีวิตและจิตใจของเราใกล้เข้าไปสู่หายนะ อาชีพวิบัติแบ่ ง
ออกเป็น 2 ประเภท คือ 

1) อาชีพวิบัติโดยงาน คือ งานชนิดนั้นไม่ดีอยู่ในตัวของมันเอง เช่น การปล้นฆ่า การลักทรัพย์ การค้า
ของเถ่ือน ค้าอาวุธ ค้าสารเสพติด ค้ามนุษย์ เป็นต้น สังเคราะห์เข้าในหมวด มิจฉาวณิชชา  คือการค้าขายไม่ชอบ
ธรรม 5 อย่าง  ได้แก่ ค้าขายเครื่องประหาร ค้าขายมนุษย์ ค้าขายสัตว์เป็นสำหรับฆ่าเพื่อเป็นอาหาร ค้าขาย
น้ำเมา ค้าขายยาพิษ  

 2). อาชีพวิบัติโดยการกระทำ คือ งานดีแต่คนทำช่ัว เช่น งานราชการเป็นงานดี แต่ช้าราชการทุจริต
คอร์รัปช่ัน งานไม่เสียแต่เสียที่คนทำ หรือคนที่ปฏิบัติหน้าที่ในหน้าที่จุดน้ันๆแบบไม่สุจริต เป็นผู้ที่คดโกงการงาน
วิธีแก้ไข คือ เราจะต้องเลือกงานที่สจุรติและทำด้วยความตั้งใจไม่คดโกง  จึงจะเรียกได้ว่าเศรษฐกิจพอเพียงมีการ
ประกอบอาชีพด้วย  สัมมาอาชีวะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ  จึงจะเรียกได้ว่าเศรษฐศาสตร์แนวพุทธอย่าง
ถูกต้องชัดเจน มีความสอดคล้องระหว่างเศรษฐศาสตร์แนวพุทธและเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชดำหริ
ของในหลวงรัชกาลที่ 9     

        (1) ทั ้งสองทฤษฎีมุ ่งเน้นคุณภาพชีวิต และ คุณค่าของมนุษย์เป็นเบื ้องต้น เพื ่อปูทางไปสู่
เป้าหมายที่สูงข้ึนไปกล่าวคือ สวรรค์และพระนิพพานในที่สุด 

        (2) ทฤษฎีทั้งสองเน้นสัมมาเศรษฐกรรม คือ เป็นเศรษฐกิจเชิงจริยธรรมทีม่ีเปา้หมายในการผลติ 
การบริโภค การสร้างงาน เป็นต้น เพื่อยกระดับคุณภาพชีวิตมนุษย์ทั้งร่างกายและจิตใจ รวมถึงสังคม ชุมชน 
ระบบนิเวศน์และชาวโลกโดยทั่วไปด้วย 

         (3) ทฤษฎี ทั้งสองนั้นเน้นความเป็นเศรษฐกิจแบบองค์รวม กล่าวคือ ทั้งสองเป็นระบบการ
พัฒนาชีวิตของปัจเจกบุคลควบคู่กันไปกับการพัฒนาสังคม ชุมชน และสิ่งแวดล้อม โดยมีจริยธรรมคือความ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


46 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

เมตตา ความเกื้อกูลสงเคราะห์ ความสามัคคี ความไม่เห็นแก่ตัว ดังคำกล่าวว่า มนุษย์อยู่ดี ชุมชนอยู่ได้ ธรรมชาติ
ยั่งยืน 

         (4) ทฤษฎีทั้งสองเน้นคุณภาพชีวิตของสรรพสัตว์ ซึ่งหมายถึงมนุษย์และสัตว์ทัง้หมดซึ่งต่างกร็ัก
ชีวิตของตนเอง 

         (5) ทฤษฏีทั้งสองเป็นระบบเศรษฐกิจแบบมัชฌิมาที่มีสัมมาอาชีวะเป็นหัวใจสำคัญ ซึ่งสามารถ
โยงไปสู่การที่พระพุทธศาสนามีท่าทีปฏิเสธความสุดโต่ง 2 ด้าน คือ การหมกมุ่นในกามสุขอย่างเดียว และ การ
ทรมานตนเองในรูปแบบต่าง ๆ เหมือนกับศาสนาเชนของศานดามหาวีระที่นิยมการเปลือยกาย เป็นต้น 

         (6) ทฤษฎีทั้งสองไม่ได้เป็นเศรษฐกิจแบบระบบปดิ (Close Economy) ที่รัฐบาลของ เผด็จการ
นิยมทำกันด้วยการปิดประเทศของตนเอง   เพื่อต้องการตัดการติดต่อสื่อสารกับต่างประเทศ   ด้วยเหตุผลทาง
การเมือง เป็นต้น และในขณะเดียวกันก็ไม่ใช่เศรษฐกิจแบบทุนนิยมและบริโภคนิยม ที่ก่อให้เกิดวัฒนธรรมการ
บริโภคที่ไร้ขอบเขตจนเกิดการทำลายธรรมชาติ ซึ่งส่งผลให้เกิดก่อให้เกิดภัยพิบัติทางธรรมชาติต่างๆ 

โดยสรุป เศรษฐศาสตร์แนวพุทธเป็นฐานของเศรษฐกิจพอพอเพียง เป็นเศรษฐศาสตร์พุทธซึ่งเป็น
ภาคทฤษฎีหรือหลักการ ส่วนเศรษฐกิจพอเพียงเป็นภาคปฏิบัติของเศรษฐศาสตร์แนวพุทธทั้งภาคทฤษฎีและ
ภาคปฏิบัติน้ันจะต้องดำเนินต่อกันไปด้วยกันเสมอ เพื่อนำไปสู่ความเจริญก้าวหน้าทางเศรษฐกิจของประเทศชาติ 
ถ้าเศรษฐกิจพอเพียงปราศจากแนวพุทธก็จะตีบตันมืดบอด และในทำนองเดียวกัน เศรษฐศาสตร์แนวพุทธถ้า
ปราศจากเศรษฐกิจพอเพียงก็จะเป็นความว่างเปล่า  หรือไม่มีผลรับที่ดีเกิดข้ึนได้ 

5. การประยุกต์ปรชัญาเศรษฐกิจพอเพียง 

การประยุกต์ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง (Sufficiency Economy Philosophy) เป็นหลักการที่ได้รับ
การพัฒนาโดยพระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช รัชกาลที่ 9 ในการนำไปใช้ในการพัฒนา
ประเทศไทย โดยหลักการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อให้ประชาชนมีชีวิตที่มั่นคงและมีคุณค่า โดยใช้สามตัวคือ "ความ
เป็นอยู่อย่างมั่นคง" "การมีเพียงพอ" และ "การรับมือกับการเปลีย่นแปลง" (ชูชีพ วรรธนะเพียร และคณะ, 2557) 
โดยหลักการเหล่านี้ส่งเสริมให้ผู้คนมีการใช้ทรัพยากรและเงินทองอย่างมีประสิทธิภาพและมีการวางแผนที่ดี ๆ  
เพื่อให้ได้รับผลตอบแทนที่ดีต่อชีวิต โดยรวมแล้ว หลักการของ Sufficiency Economy Philosophy จะเป็น
เครื ่องมือที ่สำคัญในการสร้างสังคมที่มั ่นคงและยั ่งยืนในระยะยาว ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ ่งในสภาวะการ
เปลี่ยนแปลงและปัญหาทางเศรษฐกิจที่เกิดข้ึนในปัจจุบนั การนำเศรษฐกิจพอเพียงไปประยุกต์ใช้ ต้องคำนึงถึง 4 
มิติ ดังนี้ 

1) ด้านเศรษฐกิจ ลดรายจ่าย / เพิ่มรายได้ / ใช้ชีวิตอย่างพอควร / คิดและวางแผนอย่างรอบคอบ / มี
ภูมิคุ้มกัน / ไม่เสี่ยงเกินไป / การเผื่อทางเลือกสำรอง 

2) ด้านสังคม  ช่วยเหลือเกื้อกูล / รู้รักสามัคคี / สร้างความเข้มแข็งให้ครอบครัวและชุมชน 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


47 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

3) ด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม  รู้จักใช้และจัดการอย่างฉลาดและรอบคอบ / เลือกใช้
ทรัพยากรที่มีอยู่อย่างรู้ค่าและเกิดประโยชน์สูงสุด / ฟื้นฟูทรัพยากรเพื่อให้เกิดความยั่งยืนสูงสุด 

4) ด้านวัฒนธรรม  รักและเห็นคุณค่าในความเป็นไทย เอกลักษณ์ไทย / เห็นประโยชน์และคุ้มค่าของ
ภูมิปัญญาไทย ภูมิปัญญาท้องถ่ิน / รู้จักแยกแยะและเลือกรับวัฒนธรรมอื่น ๆ 

โครงการฝนหลวง (รัชกาลท่ี 9) 

โครงการฝนหลวงเกิดขึ้นจากพระราชดำริส่วนพระองค์ ในพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ในปี พ.ศ . 
2498 เมื ่อคราวเสด็จพระราชดำเนินเยี ่ยมพสกนิกรในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ได้ทรงรับทราบถึงความ
เดือดร้อน ทุกข์ยากของราษฎร และเกษตรกรที่ขาดแคลนน้ำอุปโภคและการเกษตร จึงได้มีพระมหากรุณาธิคุณ
พระราชทานโครงการพระราชดำริ "ฝนหลวง"ให้กับ ม.ร.ว.เทพฤทธิ์ เทวกุล ไปดำเนินการ ซึ่งต่อมาได้เกิดเป็น
โครงการค้นคว้าทดลอง ปฏิบัติการฝนเทียมหรือฝนหลวงข้ึน ในสังกัดสำนักงานปลดักระทรวงเกษตรและสหกรณ์ 
เมื่อปี 2512 ด้วยความสำเร็จของโครงการ จึงได้ตราพระราชกฤษฎีกาก่อตั้งสำนักงานปฏิบัติการฝนหลวงข้ึนในปี 
พ.ศ. 2518 ในสังกัดกระทรวงเกษตรและสหกรณ์เพื่อเป็นหน่วยงานรองรับโครงการพระราชดำริ "ฝนหลวง" (วีร
นุช พรมจักร และ ปัณณพงศ์ ณาศรี, 2563) ต่อไป 

สารที่ใช้ทำฝนหลวงในปัจจุบันมีทั้งสิน้ ๗ ชนิด บางชนิดมีคุณสมบัติดูดซับความช้ืนได้ดี (hygroscopic 
substances) บางชนิดมีคุณสมบัติเป็นแกนกลั่นตัว (CCN) ของความชื้นในอากาศ บางชนิดสามารถคายความ
ร้อนออกมาเพื่อกระตุ้น หรือเสริมการก่อตัวและเจริญเติบโตของเมฆ บางชนิดสามารถดูดดึงความร้อนทำให้
อุณหภูมิของอากาศหรือเมฆเย็นตัวลง เร่งการกลั่นตัวของไอน้ำและเสริมความหนาแน่นของเมฆจนเกิดเป็นฝน 
การเลือกใช้สารฝนหลวงแต่ละชนิดจึงพิจารณาคุณสมบัติที่กล่าวข้างต้นกับสภาวะของเมฆหรือบรรยากาศในแต่
ละวันเป็นสำคัญ สารฝนหลวงที่ใช้แบ่งออกได้เป็น 3 ประเภท คือ สารฝนหลวงสูตรร้อน สารฝนหลวงสูตรเย็น 
และสารฝนหลวงสูตรสร้างแกนกลั่นตัวของอากาศ 

สำหรับสารฝนหลวงสูตรเย็นนั้นมีคุณสมบัติเมื่อดูดซับความช้ืนในอากาศ หรือทำปฏิกิริยากับน้ำ ทำให้
อุณหภูมิลดลงหรือเย็นลง สำหรับที่ใช้ในปัจจุบันมี 3 ชนิดคือ สูตร 4 ยูเรีย (Urea) สูตร 19 แอมโมเนียมไนเตรท 
(Ammonium Nitrate) สูตร 3 น้ำแข็งแห้ง (Dry ice) โครงการฝนหลวงเป็นนวัตกรรมซึ่งพระบาทสมเด็จพระ
เจ้าอยู่หัวพระราชทานแก่พสกนิกรเพื่อบรรเทาความแห้งแล้ง ในขณะเดียวกันก็เป็นการเพิ่มปริมาณน้ำในเข่ือน
ต่างๆไปในตัว อันเป็นผลดีต่อการผลติพลงังานไฟฟ้าไปด้วย บริษัท ปตท. จำกัด (มหาชน) สนองแนวพระราชดำริ
ด้วยการสนับสนุนการดำเนินงานปฏิบัติการฝนหลวงพิเศษ โดยมอบน้ำแข็งแห้งและน้ำมันอากาศยาน JET A-1 
ของบริษัท ปตท. จำกัด (มหาชน) สำหรับใช้ในการปฏิบัติการฝนหลวงพิเศษ ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2524 จนถึงปัจจุบัน 
บริษัท ปตท. จำกัด (มหาชน) ได้มอบ "น้ำแข็งแห้ง"ให้โครงการฝนหลวงเป็นปริมาณรวมแล้ว 2,850 ตัน คิดเป็น
เงินทั้งสิ้น 228,000,000 บาท 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


48 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

6. สรุป 

 เศรษฐศาสตร์เชิงพุทธเป็นหนึ่งในแนวคิดที่พยายามเชื่อมโยงระหว่างศาสนาพุทธและเศรษฐกิจ โดย
มุ่งเน้นการสร้างความเป็นอยู่ที่ดีในสังคม โดยไม่เน้นการเพิ่มผลผลิตภายในเศรษฐกิจอย่างเดียว แต่ยังคำนงึถึง
การพัฒนาทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม ซึ่งมีความเหมาะสมกับวัฒนธรรมและแนวคิดของชาวไทย ที่
เน้นความสมดุลและความเป็นอยู่ที่มั่นคงในสังคม ในปัจจุบันภายในประเทศไทยได้มีการใช้แนวคิดเศรษฐศาสตร์
เชิงพุทธในการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม โดยเศรษฐศาสตร์เชิงพุทธมุ่งเน้นการสร้างความเป็นอยู่ที่ดีในสังคมที่
เป็นไปในทิศทางที่ยั่งยืน ไม่ใช่เพียงแค่การเพิ่มผลผลิตภายในเศรษฐกิจเท่านั้น โดยที่การพัฒนาเศรษฐกิจจะต้อง
เป็นไปในทิศทางที่ส่งเสริมคุณค่าทางมธุรกิจ คุณค่าทางสังคม และคุณค่าทางสิ่งแวดล้อม โดยเน้นการสร้าง
เครื่องมือและโครงสร้างพื้นฐานที่ทันสมัย เพื่อส่งเสริมการประกอบอาชีพและเพิ่มโอกาสในภาคเศรษฐกิจ  

7. อ้างอิง 

ชูชีพ วรรธนะเพียร, สมนึก คงชู และ กฤษณชนม์ เทพเกลี้ยง. (2557). โครงการสืบเนื่องมาจากพระราชดำริ 
(โครงการฟาร ์มต ัวอย ่างตามพระราชดำร ิ )  จ ังหว ัด พ ัทล ุง . ส ืบค ้น 02/02/2566. จาก 
http://slbkb.psu.ac.th/xmlui/handle/2558/1452 

พลวัฒน์ ชุมสุข และ เตชภูมิ ตันติพิเชฐ. (2565). พุทธธรรมกับการพัฒนาเศรษฐกิจในสถานการณ์โรคระบาด (โค
วิด-19). วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ, 6(1), 152-168. 

พระอธิการสนิท อานนฺโท (พุฒศรี), พระพรสวรรค์ ฐิติญาโณ (ตรงใจ), พระกัญจน์ กนฺตธมฺโม และ นฤมล ดวง
แสง. (2564). ศึกษาการดำเนินชีวิตด้วยหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวทางพระพุทธศาสนา
ของชุมชนซำตารมย์ จังหวัดศรีสะเกษ. วารสารมจรอุบลปริทรรศน์, 5(1), 57-67. 

วีรนุช พรมจักร์, & ปณัณพงศ์ วงศ์ณาศรี. (2563). ศาสตร์พระราชากับการพัฒนาท้องถ่ิน: ศาสตร์พระราชากับ 
การพัฒนาท้องถ่ิน. ปัญญา, 27(2), 139-146. 

ม ู ล น ิ ธิ มั่ นพ ัฒ นา .  ( 2 552 ) .  โ ค ร ง ก า ร ช ั ่ ง ห ั ว มั นต ามพร ะ ร าชดำ ร ิ .  ส ื บ ค ้ น  02 / 02 / 2566 . 
http://tsdf.nida.ac.th/th/royally-initiated-projects/10756 

อภิชิต เหมือยไธสง, อาทิตย์ ผ่านพูล และ พงษ์มนัส ดีอด. (2565). การลดความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจของ
สังคมด้วยศาสตร์พระราชา. ปัญญา. 29(2), 127-136. 

Amontap Worajaroen, Jagraval Sukmaitree & Wijittra Srisorn. (2022). Sufficiency Economy 
Philosophy: Concepts and Applications for Local Development Under the Dynamics 
of Changing. Journal of Legal Entity Management and Local Innovation. 8(4), 419-434. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


49 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบันดาลทุกอย่างให้เกิดขึน้ได ้ตามคติความเชื่อเร่ือง
เทวดานั้นเร่ิมจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเชื่อว่าอาจมีส่ิงลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทั้งยังมีอ านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือส่ิงต่างๆ ทั้งดีและร้ายให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ชื่อกันว่าเทวดามีจริงในลักษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยม์ีสุริยเทพให้แสงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเ ป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน ้าและฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการส่ือสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเคร่ืองบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหม้ของไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดูมีจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความ
เป็นเทพศกัด์ิสิทธิ์ขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรือฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึ่งอ านาจเหนือมนุษย ์  

ส่วนเทวดาในพุทธศาสนามักปรากฏในคัมภีรต่์างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทที่ 1 แห่งภูตคามวรรค กล่าวถึง 
เทพที่อาศัยอยู่ในตน้ไม้ เรียกว่ารุกขเทวดา เมื่อภิกษุตัดก่ิงไม้ไป
ถูกแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้นื่องจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพุทธเจ้า จึงไปเฝ้าพระพุทธเจา้และกราบทูลเหตุการณ์ที่
เกิดขึน้ พระพุทธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบัญญัติ
สิกขาบทห้ามมิให้ภิกษุตัดตน้ไม้เองหรือใช้ให้คนอื่นตัด ถ้าภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์ (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเร่ืองธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อุบาสกป่วยหนักนอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนั้นเทวดา
น ารถ 6 คันที่ประดับตกแต่งอย่างอลังการมาจากเทวโลก 6 ชั้น 
เพื่อมารับธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของข้าพเจ้าเถิด อุบาสกผู้ใฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรัฏ, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือห้ามเทวดา
ว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็น
เทวดาเข้าใจว่าอุบาสกให้หยุดสวดมนต์จึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ท้าวสักกะผู้เป็นจอมแห่งเทพ มักช่วยเหลือ
คนท าความดีที่ไดร้ับความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกุฏราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้ าความเพียรทัง้กลางวัน
และกลางคืนจนกระทั่งจักษุบอดพรอ้มกับการบรรลุพระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดที่แตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์บางส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนั้นเกิดมาจากผลแห่ง

Phattongma, P. W., Trung, N. T., Phrasutthisanmethi, S. K., Thepa, P. C. A., & Chi, H. (202 1). 
Phenomenology In Education Research: Leadership Ideological. Webology, 19(2), 980-
989 

Sanguansakyotin, W., & Kangsadanporn, A. (2022). Royal Initiative Project of the Royal Thai 
Army as Royal Public Administration. Journal of Social Science and Buddhistic 
Anthropology, 7(1), 29-44. 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

