
98 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

                                                                                                                                
 
 
 
 

Academic Article – DOI: 1014456/jdl.2023.09 

การอนุรักษ์ประเพณีวิถีชุมชน 

The Custom Conservation of the Community Way    

พระมหาจักรพล อาจารสุโภ (เทพา)1, พระมหาวจิัก กิตฺติวณโฺณ (ชนะพจน์)2* 
Phramaha Chakrapol Acharashubho Thepa1, Phramaha Wichak Kittiwanno Chanapoj2* 

 
ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Autor: 

1. พระมหาจักรพล อาจารสุโภ (เทพา) 
อาจารย์, สาขาวิชาพุทธศาสนาและ
ปรัชญา, คณะศาสนาและปรัชญา, 
มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย 
Phramaha Chakrapol 
Acharashubho Thepa  
Lecturer, Buddhism and Philosophy 
Department, Faculty of Religion 
and Philosophy, Mahamakut 
Buddhist University 
Email: chakrapol.the@mbu.ac.th   
OCID ID: 0000-0001-9184-4273 
(https://orcid.org/0000-0001-9184-
4273) 
 

Corresponding Author* 
2. พระมหาวิจัก กิตฺติวณฺโณ (ชนะพจน์) 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรราชวทิยาลัย 
Pramaha Wichak Kittiwanno 
Chanopoj  
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University 

Email: wichak1988@gmail.com  
 

ค าส าคัญ: 
การอนุรักษ์; ประเพณ;ี วิถีชุมชนKeywords: 

Custom; Conservation; Community Way 
 
Article history: 
Received:  02/01/2023 
Revised:    10/02/2023 
Accepted: 30/03/2023 
Available online: 31/03/2023 
 
This is an open-access article under  
the CC by license (https://so08.tci-
thaijo.org/index.php/dhammalife/index) 

This academic article aims to present a body of knowledge 
on the preservation of community traditions. In Thai society, 
faith, respect, and tradition are bound up as part of the way of 
life of the community. Members of society play an important 
role in defining activities, forms, and dimensions of community 
responsibilities. Introducing the principle of the emergence of a 
community way of life, it has been discovered that the 
preservation of community traditions is an important indicator 
of the development of the nation. The present prosperous 
nation has traditions that reflect the progress of the past in 
connection with the presence of mankind. Traditions can be 
used as a guideline for studying history, making people in 
society feel proud of the goodness of their tribe and nation, and 
allowing them to engage in activities together. The 
maintenance of love and unity makes communities, regions, 
and nations stable. Traditions are important symbols that 
express different nationalities. The importance of daily 
behavior, such as dining room etiquette and showing respect to 
elders, is emphasized. Younger generations must know how to 
respect their elders. Traditions can therefore be called a way of 
life of a society that is influenced by the external environment. 
It involves the adoption of various practices into one's life. 

วารสารธรรมเพ่ือชีวิต 
JOURNAL OF  DHAMMA FOR L IFE  

I S S N :  2 8 2 2 - 0 48 X  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index
mailto:chakrapol.the@mbu.ac.th
mailto:wichak1988@gmail.com
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


99 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อน าเสนอองค์ความรู้เรื่องการอนุรักษ์ประเพณีวิถีชุมชน ใน
สังคมไทยผูกความเช่ือ ความเคารพ และความศรัทธาเข้าเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชุมชน โดยสมาชิกในสังคมนั้นเป็นผู้
มีส่วนส าคัญในการก าหนด กิจกรรม รูปแบบ และเชื่อมโยงถึงมิติของความรับผิดชอบที่มีต่อชุมชน การน า
หลักการเกิดขึ้นของวิถีชุมชนมาแสดงท าให้ค้นพบว่า การอนุรักษ์ประเพณีวิถีชุมชนมีความส าคัญของประเพณี
เป็นเครื่องบอกความเจริญของชาตินั้น ๆ ชาติที่เจริญในปัจจุบัน มีประเพณีต่าง ๆ ที่แสดงถึงความเจริญก้าวหน้า 
ตั้งแต่อดีตเชื่อมโยงถึงปัจจุบันของมวลมนุษยชาติ ประเพณีสามารถใช้เป็นแนวทางในการศึกษาประวัติศาสตร์ได้
เป็นอย่างดี ท าให้คนในสังคมเกิดความภาคภูมิใจในความดีงามของเผ่า และชาติบ้านเมืองเอง ให้คนในสังคมได้
ท ากิจกรรมร่วมกัน อันเป็นการด ารงความรักสามัคคี ท าให้คนในเผ่า ชุมชน ภาค และเป็นชาติมีความมั่นคงสืบ
ต่อกันมาประเพณีเป็นสัญลักษณ์ที่ส าคัญ ซึ่งแสดงออกความเป็นชนชาติต่าง ๆ ที่มีความแตกต่าง ความส าคัญใน
การปฏิบัติตนในชีวิตประจ าวันเช่น มารยาทในห้องรับประทานอาหาร การให้ความส าคัญกับผู้อาวุโส ผู้น้อยต้อง
รู้จักสัมมาคารวะให้ความเคารพผู้ใหญ่ ประเพณีจึงเรียกได้ว่าเป็นวิถีแห่งการด าเนินชีวิตของสังคม ที่รับเอา
อิทธิพลมาจากสิ่งแวดล้อมภายนอกที่เข้าสู่สังคม รับเอาแบบปฏิบัติที่หลากหลายเข้ามาผสมผสานในการด าเนิน
ชีวิต 

1. บทน า 
 ประเพณีของหมู่บ้านหรือชนชาติหนึ่งๆมีมรดกทางวัฒนธรรมที่สืบทอดต่อกันมาทั้งที่จับต้องได้และจับ

ต้องไม่ได้เป็นรูปแบบที่ทราบ และคุ้นเคยกันในชุมชนนั้นๆ เหล่านี้ เป็นคุณค่าที่มีมิติเกี่ยวข้องเชื่อมโยงกันทาง
ประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม วิทยาศาสตร์ ศิลปะ สังคม และเศรษฐกิจ (Phueakbuakhao & Pajan, 2019) หรือ
แม้จะเป็นการด ารงคอยู่สืบทอดอย่างโดดเดี่ยวก็มีในปัจจุบัน ภายใต้ภูมิหลังของโลกาภิวัฒน์ ความทันสมัยและ
ความเป็นเมืองที่ให้ความส าคัญกับชุมชนดั่งเดิม บ้างก็โดดเด่นขึ้นเรื่อยๆ บ้างก็ตกต่ าสูญหายไป ในขณะเดี๋ยวกัน
กระบวนการพลักดันและแรงความร่วมมือขอชุมชนก็เป็นส่วนหนึ่งที่ส่งเสริมให้มีการอนุลักษณ์คงสืบทอดต่อกันไว้ 
จากจุดเริมต้นของความเชื่อ ความศรัทธา ท าให้กระตุ้นกระบวนการขับเคลื่อนทางวัฒนธรรมให้ด าเนินต่อไป
อย่างมีนัยทางสังคมและคุณค่าต่อวิถีชีวิต โดย UNESCO World Heritage Centre ได้ก าหนดแนวทางการ
ปฏิบัติในการด าเนินการติดตามและอนุลักษณ์ตามอนุสัญญามรดกโลก ในเดือน ตุลาคม ปีพ.ศ. 2560 ซึ่งได้สรุป
คุณค่าและลักษณะของภูมิประเทศในชนบทว่าเป็นทรัพยากรที่จับต้องได้และวัฒนธรรมต้องเน้นความเป็นสากล
ของประเทศและภูมิภาคชนบทนั้นๆ อย่างต่อเนื่อง (UNESCO, 2015) 

2. ความหมายของการอนุรักษ์ 

การอนุรักษ์ หมายถึง แนวความคิดในการดูแล ป้องกันรักษาทรัพยากรธรรมชาติ ไม่ให้ถูกท าลายหรือ
เสื่อมสภาพลง ตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พุทธศักราช 2542 อธิบายความหมายของค าว่าอนุรักษ์

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


100 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

หมายถึง รักษาให้คงเดิม (ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) เกษม จันทร์แก้ว (2544) กล่าวว่า การอนุรักษ์หมายถึง 
การเก็บรักษา สงวน ซ่อมแซม ปรับปรุง และการใช้ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมเพื่อจะได้เอื้ออ านวยให้
คุณภาพสูงในการสนองความเป็นอยู่ของมนุษย์ตลอดไป หรืออีกนัยหนึ่ง คือ เป็นการใช้ตามความต้องการและ
ประหยัดไว้เพื่อใช้ในอนาคต กาญจนา เกียรติมณีรัตน์ (2546) กล่าวว่าการอนุรักษ์และการพัฒนาจะต้อง
ด าเนินการควบคู่กันไป โดยเริ่มจากประชาชน การอนุรักษ์ควรอยู่บนพื้นฐานของการใช้ประโยชน์อย่างมีเหตุผล
สร้างสรรค์ รอบคอบ และสงวนทรัพยากรที่หายากไว้ไม่ให้สูญหายไปส่วนการพัฒนาควรยึดหลักความก้าวหน้า
ความมั่นคงและความเป็นธรรมให้แก่ประชาชน เปรียบเสมือนเหรียญสองด้านที่รวมอยู่ในอันเดียวกัน นิวัติ เรือง
พานิช (2556) ได้ให้ความหมายของการอนุรักษ์ว่า หมายถึง การรู้จักใช้ทรัพยากรอย่างชาญฉลาดให้เป็น
ประโยชน์ต่อมหาชนมากที่สุด และใช้ได้เป็นเวลายาวนานที่สุด ทั้งนี้ต้องให้สูญเสียทรัพยากรโดยเปล่าประโยชน์
น้อยที่สุดและจะต้องกระจายการใช้ประโยชน์จากทรัพยากร โดยทั่วถึงกันด้วย ฉะนั้นการอนุรักษ์จึงไม่ได้หมายถึง
การเก็บรักษาทรัพยากรไว้เฉยๆแต่ต้องน าทรัพยากรมาใช้ประโยชน์ให้ถูกต้องตามกาลเทศะอีกด้วย 

ชานนท์ วิสุทธิชานนท์ (2558) ได้สรุปว่าการอนุรักษ์หมายถึง การบ ารุงรักษา ดูแล การสงวน รวมถึง
การทวงแหนสิ่งที่ดีงาม การคงไว้มิให้สูญหายไป การมองเห็นคุณค่าของความรู้และสิ่งที่ได้คิดสร้างสรรค์ไว้ 
เพื่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดในการด าเนินชีวิตของมนุษย์ ต่อเศรษฐกิจและสังคม เช่น ประเพณีต่างๆ รวมถึงการ
ส่งเสริมและการพัฒนาทรัพยากรธรรมชาติที่มีอยู่ให้ยั่งยืนต่อไป ชุติมา ศรไชย (2559) ได้สรุปว่า การอนุรักษ์ 
หมายถึง การดูแลรักษาเพื่อให้คงคุณค่าไว้และให้ความรวมถึงการป้องกันการรักษา การสงวน การปฏิสังขรณ์ 
และการบูรณะด้วย ซึ่งการอนุรักษ์ต้องให้ความส าคัญกับความเป็นมาของพื้นที่ และศักยภาพไปพร้อม ๆ กัน โดย
ความเป็นมาของพื้นที่ เช่น ความส าคัญด้านประวัติศาสตร์โบราณคดี ความส าคัญด้านศิลปกรรม และ
ความส าคัญทางด้านสังคม เศรษฐกิจ เป็นต้นส่วนศักยภาพของพื้นที่ เช่น ความส าคัญทางด้านสังคม วัฒนธรรม 
เศรษฐกิจ และกายภาพ เป็นต้น Sarnoff J. D. (2011) 1) เสนอการอนุรักษ์วัฒนธรรมมีองค์ประกอบ 4 ประการ 
คือ เพื่อสร้างความทรงจ าทางวัฒนธรรม คือ ถ่ายทอดคุณค่าของบรรพบุรุษต่อคนรุ่นหลังให้มีความภาคภูมิใจ , 
เพื่อการรักษาปฏิสัมพันธ์ในชุมชน คือความสัมพันธ์ของชุมชนอย่างสมดุล จะมีความเกี่ยวข้องกับกิจกรรมที่ได้ท า
ร่วมกัน ก่อให้เกิดความสามัคคี, เพื่อรักษาความหลากหลายของสภาพแวดล้อม หมายถึง การอนุรักษ์วัฒนธรรม
ท าให้สิ่งแวดล้อมในพื้นที่ต่างๆ ไม่ถูกกลืนโดยอิทธิพลและการพัฒนา ซึ่งจะเป็นแบบเส้นตรง หรือท าให้มีลักษณะ
เหมือนๆกันการอนุรักษ์จึงท าให้ความหลายหลายดังกล่าวมีความเด่นชัดอยู่, และเพื่อผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจ 
หมายถึง การอนุรักษ์ท าให้เกิดการประหยัดค่าใช้จ่าย และท าให้ชุมชุนและวิถีชีวิตที่ได้รับการอนุรักษ์เป็นจุดขาย 
สามารถสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจได้ 

การอนุรักษ์ หมายถึง การดูแลรักษา สงวน ปรับปรุง ให้คงคุณค่าไม่ให้สูญหายไป และเกิดประโยชน์
สูงสุด แก่มนุษย์ การอนุรักษ์จึงเป็นสิ่งที่มนุษย์ต้องปลูกฝังให้เห็นความส าคัญ คุณค่าประโยชน์ รักษาเอาไว้ให้สืบ
ทอดยาวนานคู่กับวิถีชีวิตของมนุษย์ชาติตลอดไป 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


101 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

3. ความหมายของประเพณี 

ค าว่า ประเพณี นักวิชาการได้ให้ความหมายหลายท่าน เพื่อต้องการอธิบายประเพณีให้มีความชัดเจน 
ลุ่มลึก เพื่อนาไปสู่ทิศทางการศึกษาให้สอดคล้องวิถีทางการปฏิบัติทางด้านประเพณีที่มีการสืบทอดปฏิบัติจาก
อดีตถึงปัจจุบัน ได้น าเสนอแนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับประเพณี พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน (2542) 
ประเพณี คือ สิ่งที่นิยมถือประพฤติปฏิบัติสืบๆ กันมาจนเป็นแบบแผน ขนบธรรมเนียม หรือจารีตประเพณี 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) ได้ให้ความหมายของค าว่าประเพณีไว้ว่าประเพณี คือ ความประพฤติที่ชนหมู่หนึ่งอยู่
ในที่แห่งหนึ่งถือเป็นแบบแผนกันมาอย่างเดียวกัน และสืบต่อกันมานาน ถ้าใครในหมู่ประพฤติออกนอกแบบก็ผิด
ประเพณีหรือผิดจารีตประเพณี ค าว่าประเพณี ตามพจนานุกรมภาษาไทยฉบับบัณฑิตยสถาน ได้ก าหนด
ความหมาย ประเพณีไว้ว่า ขนบธรรมเนียมแบบแผน ซึ่งสามารถแยกค าต่างๆ ออกได้เป็น ขนบ มีความหมายว่า 
ระเบียบแบบอย่าง ธรรมเนียมมีความหมายว่า ที่นิยมใช้กันมา และเมื่อน ามารวมกันแล้วก็มีความหมายว่า ความ
ประพฤติที่คนส่วนใหญ่ ยึดถือเป็นแบบแผน และได้ท าการปฏิบัติสืบต่อกันมา จนเป็นต้นแบบที่จะให้คนรุ่น
ต่อๆไปได้ประพฤติปฏิบัติตามกันต่อไปบันเทิง พาพิจิตร (2549: 78) ได้อธิบายว่า ประเพณี คือ สิ่งที่คนในสังคม
ส่วนรวมสร้างขึ้นให้เป็นมรดกที่ผู้เป็นทายาทจะต้องรับไว้และปรับปรุงแก้ไขให้ดียิ่งๆขึ้นไป รวมทั้งมีการเผยแพร่ 
แก่คนในสังคมอื่นด้วย รูปลักษณ์ส าคัญๆของประเพณี เท่าที่เราพอจะมองเห็นได้ มีดังนี้ 

1) เป็นสิ่งที่ยึดถือร่วมกัน 
2) มักเป็นพิธีการ 
3) มักเป็นการกระท าที่มีการแสดงออกทางอารมณ์ ท ากันอย่างเอิกเกริก หรือท าอย่างตั้งใจ 
4) มักเป็นสิ่งที่ท าให้คนมีความรู้สึกว่าตนมีข้อผูกมัดสังคม หรือคนมีความรับผิดชอบช่ัวดี 
5) มักเกี่ยวกับความเช่ือของกลุ่มชน ในเรื่องของอ านาจเหนือมนุษย์ 
6) มักเป็นพิธีการขอความช่วยเหลือ หรือการบูชาคุณ กลุ่มชนนับถือ 

ประเพณีตามความหมายแล้วมีหลายประเด็นที่น ามาสู่การปฏิบัติสืบต่อกันมา เช่นความเชื่อ การ
เคารพการบูชา สาเหตุของการเกิดประเพณี เนื่องจากในการด ารงชีวิตของมนุษย์นั้นมนุษย์มักอยู่ร่วมกันเป็นกลุ่ม 
จึงท าให้เกิดมีความคิดเห็นและการกระท าที่เหมือน ๆ กันในบางเรื่องเช่น การ แต่งกาย การละเล่น พิธีการจัด
งานรื่นเริง และพิธีกรรมต่าง ๆ เป็นต้น โดยมีสาเหตุมาจากสิ่งต่าง ๆ กัน และได้นิยมกระท าติดต่อกันมาเรื่อย ๆ 
จนเป็นประเพณี ซึ่งขั้นตอนพิธีกรรมของประเพณีบางอย่างเริ่มเลือนหายไป โดยปัจจุบันมีประเพณีรูปแบบใหม่
เกิดขึ้นมาตามสภาพแวดล้อมของชุมชนนั้น ๆ การจัดขบวนการแห่กลองยาว การประกวดเรือพระ การแข่งขัน
เกี่ยวข้าว เป็นต้น พัชรนันท์ ภูกาบิน และคณะ (2551) ได้ท าการศึกษาเรื่อง “การมีส่วนร่วมของชุมชนในการ
อนุรักษ์วัฒนธรรมท้องถิ่น: กรณีศึกษาประเพณีสืบชะตาแม่น้ าจัน ต าบลป่าตึง อ าเภอแม่จัน จังหวัดเชียงราย" 
ผลการวิจัยพบว่า ประเพณีสืบชะตาแม่น้ าจนมีบทบาทส าคัญต่อการกระตุ้นเตือนให้ประชาชนได้เกิดจิตส านึก
และเห็นความส าคัญของแม่น้ ามัน ขณะเดียวกันยังมีบทบาทต่อการเสริมสร้างความมั่นใจของประชาชนในการ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


102 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

ประกอบอาชีพเกษตรกรรมท าให้เกิดความมั่นคงในชีวิตและ ยังส่งผลท าให้เศรษฐกิจในต าบลดีไปด้วยและยังมี
บทบาทต่อขบวนการเรียนรู้วัฒนธรรมด้านการรักษาประเพณีของต าบลอีกด้วยจากการศึกษายังพบว่าประเพณี
ดังกล่าวยังมีบทบาทต่อหน่วยงานของรัฐที่มีหน้าที่เกี่ยวข้องเข้ามามีส่วนร่วมในการด าเนินงานด้านการอนุรักษ์
แม่น้ าจันจึงท าให้เกิดการประสานงานระหว่างหน่วยงานราชการและประชาชนในท้องถิ่นผลที่ ตามมาคือ ท าให้
เกิดความสามัคคีและความเข้าในทิศทางเดียวกัน 

สิทธิโชค วิบูลย์ และคณะ (2554) ได้ท าการศึกษาเรื่อง “การศึกษาการอนุรักษ์ทางวัฒนธรรมชาวมอญ
เพื่อการพัฒนาการท่องเที่ยวชุมชน กรณีศึกษา: ชุมชนศาลาแดงเหนือจังหวัดปทุมธานี ผลการวิจัยพบว่า 1) การ
อนุรักษ์ทางวัฒนธรรมชาวมอญชุมชนบ้านศาลาแดงเหนือเป็นการอนุรักษ์ทางวัฒนธรรมชาวมอญการตั้งถิ่นฐาน
ที่อยู่อาศัยสถาปัตยกรรมโบราณวัตถุวิถีชาวมอญทั้งด้านวัฒนธรรมประเพณีและพิธีกรรมต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับ
พุทธศาสนาส่วนใหญ่ยังถือได้ว่าชุมชนศาลาแดงเหนือยังมีความเข้มแข็งในการอนุรักษ์คือคนในชุมชนยังคงปฏิบัติ
ประเพณีหลักๆเช่นประเพณีเปิงสงกรานต์ประเพณีตักบาตรน้ าผึ้งประเพณีท าบุญกลางบ้านคติความเชื่อทาง
ศาสนาส่วนวัฒนธรรมการด าเนินชีวิตเช่นภาษาการแต่งกายการประกอบอาชีพของคนในชุมชนมีการอนุรักษ์ลด
น้อยลงเนื่องมาจาก นโยบายการพัฒนาประเทศไปสู่ความเป็นสากลท าให้รูปแบบการด าเนินชีวิตเปลี่ยนไปหรือ
ระบบการศึกษาแผนใหม่ท าให้มีการใช้ภาษามอญในชีวิตประจ าวันลดน้อยลงไปอย่างไรก็ตามชาวมอญชุมชน
ศาลาแดงเหนือยังมีแนวทางในการอนุรักษ์ทางวัฒนธรรมโดยการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์ชุมชนโดยให้ผู้น าชุมชนปราชญ์
ชุมชนเป็นผู้ถ่ายทอดวัฒนธรรมให้กับเยาวชนได้สืบทอดต่อไป 2) การพัฒนาการท่องเที่ยวชุมชนชุมชนศาลาแดง
เหนือโดยการใช้ทุนทางทรัพยากรธรรมชาติที่มีอยู่ในชุมชนโบราณสถานโบราณวัตถุวัฒนธรรมประเพณีตลอดจน
สภาพแวดล้อมของชุมชนมาพัฒนาโดยไม่ให้เกิดผลกระทบต่อการด าเนินชีวิตประจ าวันตั้งแต่เส้นทางการ
ท่องเที่ยวโปรแกรมการท่องเที่ยว กิจกรรมการท่องเที่ยวซึ่งน ามาสู่การสร้างองค์ความรู้ด้านการท่องเที่ยวได้อย่าง
เป็นรูปธรรม ประเพณีคือแบบความคิด ความเชื่อ การกระท า ค่านิยมทัศนคติ ศีลธรรม จารีต ระเบียบแบบแผน
ที่กระท าในโอกาสต่างๆ ลักษณะส าคัญของประเพณี คือ สิ่งที่ปฏิบัติเชื่อถื อมานานจนกลายเป็นแบบอย่าง
ความคิดหรือการกระท าที่ได้สืบต่อกันมาและยังมีอิทธิพลอยู่ในปัจจุบัน ซึ่งเป็นที่ยอมรับของส่วนร่วม หรืออาจ
กล่าวได้ว่า ประเพณีคือความประพฤติของคนส่วนรวมที่ถือกันเป็นธรรมเนียม หรือเป็นระเบียบแบบแผนและสืบ
ต่อกันมา และยังคงอยู่ได้เพราะมีสิ่งใหม่เข้ามาช่วยเสริมสร้างสิ่งเก่าอยู่เสมอและกลมกลืนเข้ากันได้ดี ท าให้
ประเพณีเดิมยังคงอยู่ต่อไปได้ 

ประเพณีเป็นผลมาจากสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติและทางสังคม เมื่อเกิดปัญหาขึ้นมนุษย์พยายามหา
วิธีการแก้ปัญหา แนวปฏิบัติในการแก้ปัญหาทางธรรมชาติของคนในสมัยก่อน ๆ มักอาศัยความเชื่อ เช่น เชื่อว่า
ใต้พื้นดินมีแม่พระธรณี บนท้องฟ้ามีพระพิรุณและปฏิบัติต่อความเชื่อในสิ่งนั้น ๆ เพื่อขอความช่วยเหลือ บางครั้ง
อาจได้ผลก็เลยปฏิบัติกันต่อ ๆ มา ปัจจุบันประเพณีก็ยังเกิดขึ้นแต่มักเกิดจากความพึงพอใจในการปฏิบัติกิจกรรม
นั้น จึงกระท าต่อหรือเลียนแบบเอาอย่างจากสังคมอื่น เช่น การแข่งฟุตบอลประเพณี การแข่งเรือประเพณี 
ลักษณะเช่นนี้ถือว่าประเพณีเกิดจากสิ่งแวดล้อมทางสังคม ประชิด สกุณะพัฒน์ (2546) ประเพณีสังคมหรือ
ประเพณีส่วนรวมเป็นประเพณีของกลุ่มชนทั่วไปที่ร่วมมือร่วมใจท ากิจกรรมและการประกอบพิธีกรรมโดยให้

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


103 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

สังคมเกิดความสุขความเจริญสามารถอยู่ร่วมกันในกลุ่มสังคมได้อย่างสงบ ประเพณีสังคมไม่มีข้อปฏิบัติหรือ
ข้อบังคับให้ปฏิบัติตามเป็นแต่เพียงพฤติกรรมที่คนส่วนใหญ่ปฏิบัติตาม ๆ กันไป ซึ่งการปฏิบัติในแต่ละกลุ่มชน
อาจไม่เหมือนกัน ฉัตรดนัย ใจเพชร (2546) ประเพณี หมายถึง สิ่งซึ่งเป็นกิจกรรมทางสังคมที่คนส่วนใหญ่ของหมู่
ชนนิยมปฏิบัติสืบต่อกันมาหรือการปฏิบัติที่มีมาแต่ดั้งเดิมด้วยการสืบทอดกันมาโดยคน ส่วนใหญ่ของกลุ่มชนนั้น 
ดังนั้น ถือได้ว่าประเพณีนั้นเกิดจากตัวของกลุ่มชนโดยตรง ไม่ได้เกิดจากหลักการของศาสนา แม้บางอย่างอาจจะ
เกี่ยวข้องกับศาสนาหรือมีเหตุมาจากความเชื่อทางศาสนาอยู่บ้างก็ตาม เพราะฉะนั้นเราจะเรียกสิ่งใดสิ่งหนึ่งว่า 
เป็นประเพณีของพุทธหรือของอิสลามไม่ได้ แม้ว่าสิ่งนั้น จะนิยมท ากันในหมู่ชาวไทยพุทธหรือชาวไทยมุสลิมใน
ท้องที่ใดท้องที่หนึ่ง จะเป็นธรรมเนียมปฏิบัติ หรือประเพณีแล้วก็ตาม ที่ถูกต้องแล้วเราควรจะเรียกว่าประเพณี
ของชาวไทยพุทธในท้องที่นั้น ๆ เช่นประเพณีของชาวไทยพุทธภาคเหนือ หรือประเพณีของชาวไทยมุสลิมใน
ท้องที่นั้น ๆ เช่น ประเพณีของชาวไทยมุสลิมภาคใต้  

สิ่งที่นิยมถือประพฤติปฏิบัติสืบ ๆ กันมาจนเป็นแบบแผน ขนบธรรมเนียม หรือจารีตประเพณี เป็น
แนวประพฤติของกลุ่มชนที่ร่วมมือร่วมใจท ากิจกรรมสืบทอดกันอย่างช้านานโดยให้สังคมเกิดความสุขความเจริญ 
แม้ว่าประเพณีทางสังคมจะไม่มีข้อปฏิบัติหรือบังคับให้ปฏิบัติตามทุกคนทุกชุมชน เพียงพฤติกรรมที่คนส่วนใหญ่
ปฏิบัติตาม ๆ กันไป ซึ่งการปฏิบัติในแต่ละกลุ่มชนอาจไม่เหมือนกัน สิ่งที่คนในสังคมร่วมสร้างขึ้นให้เป็นมรดกที่ผู้
เป็นทายาทจะต้องรับไว้และปรับปรุงแก้ไขให้ดียิ่งๆ ขึ้นไป 

4. บ่อเกิดประเพณี 

บ่อเกิดประเพณี เนื่องจากการด ารงชีวิตของมนุษย์นั้น มนุษย์มักอยู่ร่วมกันเป็นกลุ่ม จึงท าให้เกิดมี
ความคิดเห็นและการกระท าที่เหมือน ๆ กันในบางเรื่อง เช่น การแต่งกาย การละเล่น พิธีการจัดงานรื่นเริง และ
พิธีกรรมต่างๆ เป็นต้น โดยมีสาเหตุมาจากสิ่งต่าง ๆ กัน และได้นิยมกระท าติดต่อกันมาเรื่อย ๆ จนเป็นประเพณี
นิยม และบ่อเกิดประเพณีไทย ดังนี ้

1) ประเพณีเกิดจากความเชื่อ เช่น ประเพณีเกี่ยวกับการเกิด การตาย การประกอบอาชีพ
การละเล่นในฤดูกาลต่าง ๆ เป็นต้น 

2) ประเพณีเกิดจากศรัทธาในศาสนา เช่น ประเพณีทาบุญในวันส าคัญต่าง ๆ เช่น ประเพณีลอย
กระทง ประเพณีบวชนาค เป็นต้น 

3) ประเพณีเกิดจากการเลียนแบบบรรพบุรุษ โดยถือว่าผู้ใหญ่ได้เคยท ามาแล้วก็เกิดความสงบสุข 
ดังนั้น จึงท าต่อไปเช่นนั้น จะเห็นได้จากการประกอบพิธีต่าง ๆ บางอย่างท าตามโดยที่ไม่ทราบเหตุผลหรือมี
เหตุผลก็ไม่กล้าขัดหรือฝ่าฝืน 

4) ประเพณีเกิดจากจิตใจอันสูงส่ง เช่น ประเพณีไหว้ครู ประเพณีรดน้ าด าหัวผู้ใหญ่ในวันสงกรานต์ 
ซึ่งปัจจุบันถือว่าเป็นการเคารพให้เกียรติและขอพรจากผู้ใหญ่ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


104 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

5) ประเพณีเกิดจากค่านิยมของคนในสังคม สิ่งใดก็ตามเมื่อคนนิยมปฏิบัติสืบต่อกันไป ก็อาจ
กลายเป็นประเพณีขึ้นมาได้ เช่น ประเพณีกวนกระยาสารทในเดือน 10 ประเพณีการสวดพระมาลัยในงานศพ 
ประเพณีฟุตบอลการกุศล งานวนัพ่อแห่งชาติและงานวันแม่แห่งชาต ิ

ยิ่งยง เรืองทอง (2542) ได้กล่าวที่มาของประเพณี คือ ความเชื่อในศาสนา แนวคิดของบรรพบุรุษ 
คุณธรรมและค่านิยมของสังคมไทยในปัจจุบัน ประเพณีที่บรรพบุรุษไทย คนไทยสมัยก่อนได้ประดิษฐ์คิดค้นขึ้น 
และถ่ายทอดให้แก่อนุชนให้ปฏิบัติสืบต่อกันมาและขนบธรรมเนียมประเพณีไทยนั้นเป็นสิ่งที่ล้ าค่า มีประโยชน์
มหาศาลควรที่ทุกคนในชาติจะต้องช่วยกันศึกษาและทะนุบ ารุงรักษาเอาไว้ บ่อเกิดของประเพณีนั้น เกิดขึ้นมา
จากหลายสาเหตุ ไม่ว่าจะเป็นจากความเชื่อ เช่นประเพณีเกี่ยวกับการเกิด การตาย การประกอบอาชีพ 
การละเล่นในฤดูกาลต่าง ๆ ประเพณีเกิดจากศรัทธาในศาสนา เช่น ประเพณีบวชนาค เป็นต้น ที่เกิดจากการ
เลียนแบบบรรพบุรุษ ซึ่งผู้ใหญ่ได้เคยท ามาแล้วก็เกิดความสงบสุข จากการประกอบพิธีต่าง ๆ บางอย่างท าตาม
โดยที่ไม่ทราบเหตุผลหรือมี  

เหตุผลก็ไม่กล้าขัดหรือฝ่าฝืน เกิดจากจิตใจอันสูงส่ง เช่น ประเพณีไหว้ครู ประเพณีรดน้ าด าหัวผู้ใหญ่
ในวันสงกรานต์ เกิดจากค่านิยมของคนในสังคม เช่น ประเพณีกวนกระยาสารท ประเพณีการสวดพระมาลัยใน
งานศพ เป็นต้น และยังสาเหตุอื่นๆ อีกซึ่งบางประเพณี ไม่ได้แพร่หลายเป็นเพียงชุมชนเล็ก ๆ ในพื้นที่ชนบทหรือ
ชนเผ่าตามแนวตะเข็บชายแดน ที่เป็นบ่อเกิดโดยที่กล่าวมาแล้วเป็นต้น 

5. ประเภทของประเพณี 

นักวิชาการหลายท่าน ได้แบ่งประเภทของประเพณี และได้อธิบายความหมายของประเพณีดังเช่น 
ประชิด สกุณะพัฒน์ (2546) แบ่งประเภทของประเพณีออกเป็น 3 ประเภท ด้วยกัน คือ 

1) จารีตประเพณี คือ เป็นประเพณีที่เกี่ยวกับศีลธรรมและสวัสดิการของสังคมส่วนรวม มีลักษณะ
บังคับให้สมาชิกของสังคมนั้นต้องปฏิบัติตาม เมื่อปฏิบัติผิดต้องมีการลงโทษ หรือถูกประณาม เช่น ลูกควรมี
ความกตัญญูกตเวทีต่อบิดามารดา 

2) ขนบประเพณี คือ เป็นประเพณีที่มีการวางระเบียบแบบแผนไว้ทั้งทางตรงและทางอ้อมโดยตรง 
เป็นประเพณีที่มีการวางแบบส าหรับปฏิบัติในสังคมอย่างชัดเจน บุคคลต้องปฏิบัติตามแบบแผนที่ก าหนดไว้ เช่น 
พิธีการแต่งงาน โดยอ้อม เป็นพิธีกรรมที่บุคคลรู้กันทั่ว ๆ ไป ไม่ได้มีการวางระเบียบแบบแผนกฎเกณฑ์ที่แน่นอน 
แต่ปฏิบัติกันมาได้เพราะมีการบอกเล่าสืบต่อกันมา เช่น การไหว้เจ้า การตักบาตรขนบประเพณีเป็นลักษณะของ
การวางระเบียบแบบแผน แต่ละสังคมวางกฎระเบียบแตกต่างกัน อยู่กับสภาพแวดล้อม ขนบประเพณีจึงเป็น
เรื่องที่ก าหนดให้ปฏิบัติต่อมาจนกลายเป็นประเพณี แต่อาจเปลี่ยนแปลงได้ตามกาลเวลาและสภาพของสังคม 
เช่น เคยจัดงานที่ใหญ่โตก็ลดทอนลง 

3) ธรรมเนียมประเพณี เป็นประเพณีเกี่ยวกับการวางตนในสังคม ไม่มีระเบียบกฎเกณฑ์และแบบ
แผน ไม่มีผิดหรือถูก เหมือนจารีตประเพณี เป็นเพียงบรรทัดฐานที่ปฏิบัติกันจนเป็นประเพณี เช่น การนั่ง การยืน 
การเดิน การกล่าวคาทักทาย และการต้อนรับแขกผู้มาเยือน เป็นต้น ธรรมเนียมประเพณีเป็นการวางแนวทางที่

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


105 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

ทุกคนปฏิบัติกันจนเกิดความเคยชิน โดยฝ่าฝืนก็ไม่ถือว่าเป็นเรื่อง ส าคัญ นอกจากถูกมองว่าไม่รู้จักกาลเทศะ 
ธรรมเนียมประเพณีส่วนใหญ่จะเป็นเรื่องเกี่ยวข้องกับบุคลิกภาพของตัวเอง ซึ่งในบางสังคมจะถือว่าเป็นเรื่อง
ส าคัญมาก ผู้ที่ไม่ปฏิบัติตามจะไม่ได้รับเข้าสังคมด้วย (บรรเทิ ง พาพิจิตร, 2549) ประเพณีนั้นเราอาจแบ่ง
ออกเป็น 3 ประเภท คือ 

1) จารีตประเพณี (Mores) คือ ประเพณีที่ต้องประพฤติเป็นเรื่องเกี่ยวกับศีลธรรมและจรรยาของ
สังคม ถือกันว่ามีคุณค่าต่อบุคคลในสังคมนั้น ๆ ใครฝ่าฝืนหรือเฉยเมยถือว่าเป็นการละเมิดกฎสังคม ผิดประเพณี
ของสังคม ถือเป็นความผิด ความชั่ว มีโทษ 

2) ขนบประเพณี (Institution) คือ ประเพณีที่วางเป็นระเบียบไว้ จะเป็นโดยตรงหรือโดยอ้อมก็
ตาม โดยตรง เช่น เขียนเป็นกฎหรือระเบียบให้กระท าร่วมกันมีข้ออ้างอิงเป็นตัวบทกฎเกณฑ์โดยอ้อมหรือโดย
ปริยาย คือ รู้กันเอง ถือสืบ ๆ กันมา คนในถิ่นนั้นปฏิบัติกันอย่างนั้น ๆ เช่น ประเพณีท าบุญเลี้ยงพระ เป็นต้น 

3) ธรรมเนียมประเพณี (Conservation) คือ เรื่องเกี่ยวกับธรรมดาสามัญของสามัญชน ไม่คือเอา
ผิดเอาถูก ไม่มีการลงโทษ ปรับไหมเหมือนจารีตประเพณี ไม่มีระเบียบเคร่งครัดเหมือนขนบประเพณี ผู้ท าผิด
ประเพณีนี้ไม่ถือเป็นเรื่องเสียหายหรือมีโทษมากนัก เพียงแต่ถือว่าผู้ผิดประเพณีเป็นผู้ไร้การศึกษา ขาดคุณสมบัติ
ผู้ดี เช่น การแต่งกายไม่ถูกกาลเทศะ การยืน เดิน นั่ง อันไม่เหมาะสม เป็นต้น 

ดนัย ไชยโยธา (2546) ประเพณี อาจจะแบ่งได้ตามลักษณะของความเข้มงวดที่อาจจะปฏิบัติกันตามที่
แต่ละท้องถิ่นแต่ละภาคแบ่งเป็น 3 ประเภทใหญ่ ดังนี้ 

1) จารีตประเพณี เป็นประเพณีที่มีศีลธรรมเข้ามาร่วมด้วย ซึ่งเป็นกฎที่มีความส าคัญต่อสวัสดิ์ภาพ
ของสังคมและมีลักษณะบังคับให้สมาชิกของสังคมนั้นต้องปฏิบัติ และอาจจะมีความรู้สึกรุนแรงหากใครฝ่าฝืน
กฎเกณฑ์ที่ได้ปฏิบัติกันมา โดยถือเป็นความผิดเป็นความชั่วและถูกประณาม เช่น วิธีการสมรสแบบตัวเดียวเมีย
เดียว หรือ พ่อแม่ที่แก่เฒ่าถ้าบุตรหลานไม่เลี้ยงดูถือว่าผิดจารีตประเพณีดังนั้น จารีตประเพณีของแต่ละสังคมมี
วิธีการที่มีการอบรมสั่งสอนแตกต่างกันออกไปแม้กระทั่งในสังคมเดียวกันยังมีความขัดแย้งต่อกัน เพราะต่างคนมี
ความคิดที่ไม่เหมือนกัน อย่างไรก็ตาม บุคคลต้องปฏิบัติตามจารีตประเพณีเพื่อผลประโยชน์ของสังคม และจารีต
ประเพณีใด ถ้ามีสภาพเป็นค าสั่งของรัฐบาล โดยมีระเบียบแบบแผนและข้อบังคับให้กระท าหรือไม่ให้กระท า และ
บางที่ก็มีการลงโทษด้วย จารีตประเพณีนั้นก็หมดสภาพเป็นข้อบังคับทางศีลธรรมจรรยาของสังคม แต่กลายเป็น
กฎหมาย 

2) ขนบประเพณี เป็นประเพณีที่มีการวางระเบียบแบบแผนส าหรับปฏิบัติในสังคมได้อย่างชัดเจน 
เช่น ประเพณีแต่งงานต้องเริ่มต้นจากการหมั้นก่อน ขนบประเพณีมีทั้งทางตรงและทางอ้อม ทางตรงเป็น
ประเพณีที่มีการก าหนดเป็นระเบียบแบบแผนในการปฏิบัติกันอย่างชัดเจนว่า บุคคลต้องปฏิบัติอย่างไรในพิธีต่าง 
ๆ ที่ได้วางกฎเกณฑ์เอาไว้ เช่น การไหว้ครู การศึกษาเล่าเรียน ศาสนา ส่วนทางอ้อม เป็นประเพณีที่รู้จักกันทั่วไป 
ไม่ได้มีการวางระเบียบแบบแผนกฎเกณฑ์ไว้แน่นอน แต่ปฏิบัติกันได้ เพราะมีการบอกเล่าและสืบต่อกันมาตั้งแต่
สมัยโบราณเช่น การแห่นางแมว การบวชนาค พิธีแต่งงานโดยแห่ขันหมาก ไหว้ผู้ใหญ่ หลั่งน้ าพระพุทธมนต์ และ
ส่งตัวเข้าหอ เป็นต้น ดังนั้นขนบประเพณี จึงเป็นลักษณะของการวางระเบียบแบบแผนเอาไว้ทั้งทางตรงและ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


106 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

ทางอ้อมในสังคมแต่ละสังคมนั้นๆ ว่ามีวิธีการระเบียบแบบแผนในการปฏิบัติอย่างไร ซึ่งแต่ละสังคมได้มีการวาง
กฎระเบียบแบบแผนที่แตกต่างกัน ก็ขึ้นอยู่กับสภาพแวดล้อมของแต่ละสังคมว่ามีวิธีการปฏิบัติขนบประเพณีกัน
อย่างไรให้ถูกต้องตามที่ได้วางกฎเกณฑ์เอาไว้ในแต่ละสังคม 

3) ธรรมเนียมประเพณี เป็นประเพณีเกี่ยวกับการวางตนในสังคมไม่มีระเบียบแบบแผนเป็นเพียง
บรรทัดฐานที่ปฏิบัติกันจนเป็นประเพณี เช่น การลุก การนั่ง การนอน การยืน การเดิน การทักทายกัน การ
ต้อนรับแขกผู้มาเยี่ยมเยียน เป็นต้น เป็นแนวทางปฏิบัติที่ทุกคนปฏิบัติกันจนเกิดความเคยชิน ใครฝ่าฝืนก็ไม่ถือ
เป็นเรื่องส าคัญ แต่ถือเป็นผู้ที่ขาดการศึกษาอบรมและขาดคุณสมบัติของผู้ดี 

ยิ่งยง เรืองทอง (2542) ประเพณีนอกจากแบ่งออกเป็น 3 ประเภทตามธรรมเนียมประเพณี จารีต
ประเพณีและขนบประเพณีแล้ว ประเพณีอาจแบ่งออกเป็น 4 ประเภท โดยอาศัยเกณฑ์ที่ว่า เป็นเรื่องของคน
เกี่ยวกับอะไร เป็นเรื่องของครอบครัว หรือส่วนรวม เป็นเรื่องของท้องถิ่นหรือของประเทศ 

1) ประเพณีเกี่ยวกับครอบครัว ได้แก่ ประเพณีเกี่ยวกับการบวช การแต่งงาน การตาย การท าบุญ
วันเกิด การท าบุญบ้าน ฯลฯ 

2) ประเพณีส่วนรวม ได้แก่ ประเพณีที่ทุกคนจะกระท าร่วมกัน เช่น ประเพณีท าบุญปีใหม่ท าบุญใน
วันส าคัญทางพระพุทธศาสนา 

3) ประเพณีท้องถิ่น ได้แก่ ประเพณีการแต่งกายของชาวภาคเหนือ ประเพณีบุญป้องไฟ การทอผ้า
ไหมของชาวภาคตะวันออกเฉียงเหนือ การแสดงหนังตะลุงของชาวภาคใต้ การร้าวของชาวภาคกลาง ฯลฯ 

4) รัฐพิธี และราชพิธี รัฐพิธีหมายถึง ประเพณีที่จัดโดยรัฐบาล เพื่อประชาชนของประเทศซึ่งเกิด
สมัยหลังการปฏิรูปการปกครอง และเริ่มมีตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 5 เป็นต้นมา เช่น การฉลอง รัฐธรรมนูญ รัฐพิธีพืช
มงคล รัฐพิธีแรกนาขวัญ ราชพิธี เป็นพิธีที่ปฏิบัติโดยรัฐบาล เช่น กิจกรรมที่เกี่ยวกับองค์พระมหากษัตริย์ แต่ก็
มุ่งหวัง เพื่อความเจริญ ความสุขของประชาชนและประเทศ เช่น พระราชพิธีฉัตรมงคล พระราชพิธีเฉลิมพระ
ชนมพรรษา  

ประเพณียังแบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ 
1) ประเพณีในรอบปี หมายถึง ประเพณีที่ส าคัญอันหนึ่งเนื่องกับศาสนาที่ปรากฏอยู่ในรอบปีเป็น

เทศกาลของสังคมส่วนรวมที่ยึดถือปฏิบัติในรอบ 12 เดือน โดยนับตามปฏิทิน เช่น ประเพณีขึ้นปีใหม่ สงกรานต์ 
ถือศีลอด วันตรุษ วันสารท เป็นต้น 

2) ประเพณีในรอบชีวิต หมายถึง ประเพณีที่ส าคัญเกี่ยวเนื่องกับชีวิตและความเป็นอยู่ในรอบ
อายุขัยแต่ละบุคคล ถือเป็นงานส่วนบุคคล มีการประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ เพื่อเป็นสิริมงคลแก่ชีวิตเช่น ประเพณี
การเกิด การตั้งชื่อ การขึ้นบ้านใหม่ การตาย การหมั่น การแต่งงาน เป็นต้น 

ด้านพิธีกรรม คือ ขนบธรรมเนียมประเพณีต่าง ๆ ที่ชาวพื้นเมืองถือปฏิบัติมาแต่บรรพบุรุษ จนกลายเป็น
ส่วนหนึ่งของชีวิต เป็นค่านิยมที่ยังแน่นอยู่ในจิตใจ พิธีกรรมที่ส าคัญมี 2 ประเพณี ได้แก ่

1) ประเพณีส าคัญทางศาสนา ถือเป็นเทศกาลงานของสังคมส่วนรวม ซึ่งเป็นงานเกี่ยวกับการ
ท าบุญให้ทานและสนุกรื่นเริงไปพร้อมกัน ทางศาสนาพุทธ เช่น สงกรานต์ เข้าพรรษา ออกพรรษา สารทเดือนสิบ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


107 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

ฯลฯ ทางศาสนาอิสลาม เช่น วัน ตรุษฮารีรายอ วันอัลอิสรออและเมียะราจ งานเมาว์ลิด วันนิชชะบาน ฯลฯ เป็น
ต้น 

2) ประเพณีเกี่ยวกับชีวิต เป็นประเพณีส าคัญเกี่ยวเนื่องกับชีวิต ความเป็นอยู่ การประกอบพิธีกรรม 
และความนิยมในสังคมนั้น ๆ เป็นเกณฑ์ เช่น การเกิด การแต่งงาน การตาย เป็นต้น 

6. ความส าคัญของประเพณี 

ประเพณีและพิธีกรรมเป็นสมบัติของสังคมที่มีความสัมพันธ์กับชีวิตและสังคมมาโดยตลอดประเพณีและ
พิธีกรรมจึงมีบทบาทต่อมนุษย์หลายประการ ประชิด สกุณะพัฒน์ (2546) แสดงไว้ว่า 

1) เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ คนเราไม่ว่าจะอยู่ในยุคใด สมัยใด เมื่อประสบปัญหาอุปสรรคต่าง ๆ 
ก็มักจะเกิดภาวะความเครียดและเกิดความกังวล สภาวะจิตใจที่ไม่มั่นคงเช่นนี้ โดยมากจะมีผลต่อร่างกาย บั่น
ทอนสุขภาพที่อาจท าให้เกิดความเจ็บป่วยทางกายหรือทางจิตประสาทก็ได้ การท าพิธีกรรมหรือ “พิธี” เป็นการ
แก้ไขเรื่องร้ายให้กลายเป็นดี ท าให้จิตใจสบายขึ้น ผ่อนคลายความตึงเครียดและสร้างความมั่นคงเข้มแข็งขึ้น 

2) เป็นสิ่งควบคุมพฤติกรรมของคนในสังคม การอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างเรียบร้อยและเป็นปกติ
มีสันติสุขได้นั้น สังคมนั้น ๆ ต้องมีข้อตกลง มีระเบียบแบบแผนที่ทุกคนยอมรับและประพฤติตาม 

3) เป็นสัญลักษณ์ชี้น าให้เข้าใจสาระส าคัญของชีวิต ประเพณีและพิธีกรรมแต่ละอย่างย่อมมีแนวคิด
หรือแบบแผนการปฏิบัติที่แฝงอยู่ในพิธีกรรม ขั้นตอนต่าง ๆ ในประเพณีและพิธีกรรมจึงเป็นสัญลักษณ์ของ
แนวคิดและมีบทบาทในการชี้น าให้เข้าถึงสาระส าคัญของชีวิต โดยเฉพาะอย่างยิ่งประเพณีและพิธีกรรมส่วน
บุคคลจะแฝงแนวคิดที่เป็นสัญลักษณ์เกี่ยวกับสถานภาพของบุคคลในแต่ละช่วงอย่างน่าสนใจ 

4) เป็นเครื่องผูกพันความเป็นพวกเดียวกัน การประพฤติปฏิบัติ การกระท ากิจกรรมใด ๆ ร่วมกัน
เป็นแบบแผนเดียวกัน ย่อมเป็นสิ่งที่ผูกพันให้คนในกลุ่มหรือสังคมมีความผูกพันใกล้ชิดกัน และรู้สึกว่าเป็นพวก
พ้องเดียวกัน 

5) เป็นเครื่องมือผสมผสานความเชื่อต่าง ๆ เข้าด้วยกัน จากอดีตที่ผ่านมาจนถึงปัจจุบัน จะเห็นได้
ว่า ชนชาติไทยมีวัฒนธรรมที่ได้วิวัฒนาการต่อเนื่องกันมาตลอด ในแง่ของความเชื่อเช่นเดียวกัน แต่เดิมคนไทยมี
ความเชื่อเรื่องผีสางและวิญญาณต่าง ๆ และเมื่อมีลัทธิพราหมณ์แพร่ขยายเข้ามา รวมกับความเชื่ออัน
เนือ่งมาจากศาสนาที่รับมาใหม่ ความเชื่อเหล่านี้ถูกผสมผสานกลมกลืนด้วยประเพณีและพิธีกรรม  

ดังนั้น ประเพณีและพิธีกรรม เป็นรากฐานส่วนหนึ่งที่ท าให้เกิดวัฒนธรรม แต่วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่ปรุงแต่ง
ให้เจริญงอกงามขึ้นในลักษณะที่ยอมรับนับถือว่าดีงาม ประเพณีเป็นองค์ประกอบอย่างหนึ่งของวัฒนธรรม ซึ่ง
เป็นวิถีชีวิต (Way of life) ของคนในสังคม และลักษณะองค์ประกอบนี้จะ ปรากฏอยู่ในทุก ๆ ขั้นตอนการ
ด ารงชีวิตจนกลายเป็นกระบวนการทางสังคม (Social Process) 

ประเพณีกับสังคมจึงมีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกัน เมื่อสภาพเศรษฐกิจ สังคม และการเมืองเปลี่ยนแปลงไป 
วัฒนธรรมเปลี่ยนไป ประเพณีก็เปลี่ยนแปลงตามไปด้วยเป็นกระบวนต่อเนื่องกันการศึกษาประเพณีในอดีต ช่วย
ให้เข้าใจถึงประเพณีในปัจจุบัน และความเป็นไปของประเพณีในอนาคต 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


108 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

ดนัย ไชยโยธา (2546) ประเพณีไทยเป็นสิ่งส าคัญและควรสงวนไว้เป็นอย่างยิ่ง เพราะเหตุผลต่อไปนี ้
1) ประเพณีเป็นวัฒนธรรมประจ าชาติ แสดงอดีตอันมีความเจริญมาช้านานของสังคม คนไทยจึง

ควรภูมิในชาติของตน 
2) ประเพณีมีส่วนสนับสนุนให้ชาติเจริญรุ่งเรืองในทรรศนะที่ดีและถูกต้อง ประเพณีใดหากอยู่แล้ว

ก็ควรรักษาไว้ โดยมีให้ประเพณีของชาติอื่นมามีอิทธิพลเหนือประเพณีนั้น การที่ชาติไทยมีประเพณีอันดีงามเป็น
ของตนเอง แสดงว่าชาติไทยมีอารยธรรมทัดเทียมกับประเทศอื่น 

3) ชาติไทยมีประเพณีเป็นเอกลักษณ์อย่างหนึ่งของตน ดังนั้นการมีประเพณีเป็นของตนเองจึงเป็นที่
น่าภาคภูมิใจอย่างยิ่ง เพราะประเพณีเป็นตัวเชื่อมความรู้สึกของคนในชาติให้มีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน 
แสดงความเป็นพวกเดียวกันและส่งเสริมความมั่นคงของชาติ  

ประเพณีเป็นเครื่องแสดงอดีตและปัจจุบันของถนนชีวิตแบบไทย ด้วยเหตุดังกล่าวนี้ การสนใจ
ประเพณีไทยจึงเท่ากับการให้ความส าคัญแก่ตนเอง ส่วนประเพณีท้องถิ่นยังมีการปฏิบัติ กันทั่วทุกภาคแห่ง
ราชอาณาจักรไทยนอกจากนี้คนไทยได้รับเอาประเพณีบางอย่างจากชาติตะวันตกมาปฏิบัติ เช่น ประเพณีส่งท้าย
ปีเก่าต้อนรับปีใหม่ ประเพณีฉลองคริสต์มาส ประเพณีจัดงานวันเกิด เป็นต้น ผู้ศึกษาอาจตั้งข้อสังเกตได้ว่าคน
ไทยมีการปฏิบัติตามประเพณีต่างๆ หมุนเวียนกันไปเกือบตลอดปี สภาพเช่นที่เป็นอยู่นี้มีความเหมาะสมหรือไม่
เพียงใดในปัจจุบัน มีการวิพากษ์วิจารณ์แสดงข้อคิดเห็นเป็น 2 แนวทาง ดังที่ สนั่น เมืองวงษ์ กล่าวไว้โดยมี
สาระส าคัญดังต่อไปนี ้

1) ประเพณีเป็นสิ่งดีงามสมควรอนุรักษ์และส่งเสริมให้มีการสืบทอดต่อไป การเป็นชาติที่มีประเพณี
มากและเก่าแก่ เป็นสิ่งแสดงให้เห็นความเป็นชาติที่มีวัฒนธรรมเป็นปึกแผ่นมาแต่โบราณกาลประเพณีไทยทุก
ประเภทล้วนมีคติ ข้อเตือนใจค าสอนแฝงอยู่ มีเป้าประสงค์ให้คนไทยมีลักษณะนิสัยสุภาพ อ่อนโยน จิตใจดีงาม 
ใช้การบุญกุศล อีกทั้งช่วยให้คนได้ผ่อนคลายความเครียดจากภารกิจด้วยเป็นต้น 

2) ประเพณีเป็นสิ่งดีงามแต่ต้องรู้จักเลือกสรร ส่งเสริม อนุรักษ์เฉพาะประเพณีที่มีคุณค่าประเพณี
ไทยส่วนใหญ่เป็นสิ่งดี แต่มีบางส่วนไม่ส่งเสริมสติปัญญาความคิด นอกจากปลูกฝังความมัวเมาโง่เขลาลามก 
ประเพณีหลายอย่างส่งเสริมให้เกิดความฟุ้งเฟ้อ สุรุ่ยสุร่าย อวดประชันความมั่นมีแก่กันและกัน ประเพณี
บางอย่างมุ่งกดขี่ให้คนบางกลุ่มตกเป็นเบื้องล่างของคนอีกลุ่มหนึ่ง ไม่ส่งเสริมให้คนมีความกล้าหาญทางความคิด
และสติปัญญา เป็นต้น 

7. สรุป  

ประเพณีที่เกี่ยวข้องกับวิถีชุมชนมีรูปแบบลักษณะที่หลากหลายและพบในสังคมสรุปได้ดังต่อไปนี้ประเพณี
ภายในครอบครัว เป็นประเพณีที่เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตหรือชีวิตของคนไทยตั้งแต่เกิดจนตาย อาจเกี่ยวข้องน้อยบ้าง
มากบ้างแตกต่างกันไปตามความเคร่งครัดของสังคมแต่ละท้องถิ่น เช่น ประเพณีการเกิด การโกนจุก การโกนผม
ไฟ การบวช การแต่งงาน การท าบุญบ้าน การท าศพเป็นต้น ประเพณีส่วนรวมตามเทศกาล เป็นประเพณีที่
ประชาชนทั่วไปนิยมปฏิบัติร่วมกันในแต่ละท้องถิ่นของไทยเพื่อท าบุญและมีงานรื่นเริงสนุกสนาน เช่น ประเพณี

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


109 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

การท าบุญวันขึ้นปีใหม่ วันตรุษ สงกรานต์ วันสารท การทอดกฐิน การชักพระ การแข่งเรือ การลอยกระทง การ
รดน้ าด าหัว การแห่บั้งไฟ การแห่เทียนพรรษา การแห่ผ้าขึ้นธาตุ เป็นต้น ประเพณีเกี่ยวกับการแต่งกาย คนไทย
แต่ละภาคมีลักษณะการแต่งกายดั้งเดิมของท้องถิ่นเฉพาะ เช่น ชาวเหนือนุ่งผ้าลายเชิงซิ่นตีนจก ชาวชนบทแห่ง
สุรินทร์ นิยมใช้ผ้าไหมย้อมด้วยน้ ามะเกลือหรือน้ าครั่ง ชาวภาคกลางนิยมนุ่งผ้าพื้นเมือง ผ้าโจงกระเบนหรือผ้าถุง 
ชาวภาคใต้นิยมนุ่งโสร่งหรือผ้าบาติก ผ้าพื้นเมือง เป็นต้น ประเพณีเกี่ยวกับอาชีพ อาชีพที่เป็นของท้องถิ่นแท้ ๆ 
และท ากันเป็นประเพณีสืบต่อกัน ภาคเหนือ จังหวัดเชียงใหม่  ร่ม ทอผ้าฝ้าย ท าเครื่องเงิน ภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือทอผ้าไหม ผ้ามัดหมี่ ภาคใต้ท าขันลงหิน ขันและเครื่องลงยา ท าผ้าบาติก โสร่งปาเต๊ะ เป็น
ต้น ประเพณีการเล่นในงานนักขัตฤกษ์ ภาคเหนืองานเทศกาลสงกรานต์มีการเล่นสาดน้ าการแห่ครัวตาน แอ่วซอ 
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือมีการเล่นหมอแคน หมอล่า ภาคกลางมีเพลงเรือเพลงเกี่ยวข้าว เพลงอีแซว  ล าตัด 
ภาคใต้มีการเล่นหนังตะลุง มโนรา เป็นต้น ประเพณีการท าบุญ การทาบุญของชาวไทยพุทธมาจากสาเหตุ 2 
ประการ คือ (1) มงคล คือ เหตุให้เกิดความเจริญ เช่น ท าบุญขึ้นบ้านใหม่ ท าบุญวันแต่งงาน ท าบุญวันเกิด เป็น
ต้น (2) อวมงคล คือ เหตุให้เกิดความเสื่อม เช่น ท าบุญวันตาย ท าบุญเนื่องจากฟ้าผ่าหรือไฟไหม้บ้าน เป็นต้น 
การท าบุญของชาวไทยพุทธมีทั้งการท าบุญตามปกติ เช่น ตักบาตรและถวายภัตตาหารแด่พระภิกษุสามเณร มีทั้ง
การท าบุญในโอกาสพิเศษเนื่องจากเป็นวันส าคัญทางศาสนา เช่น เทศกาลวันเข้าพรรษา วันออกพรรษา วันตรุษ-
สารท ทอดกฐิน ทอดผ้าป่า วันวิสาขบูชา อาสาฬหบูชา มาฆบูชาท าบุญเทศน์มหาชาติ และท าบุญลานข้าว เป็น
ต้น ประเพณีการรับประทานอาหาร ภาคเหนือและภาคตะวันออกเฉียงเหนือ นิยมรับประทานข้าวเหนียว ลาบ 
ก้อย ส้ม า น้าตก ปลาจ่อม ปลาร้า ภาคใต้ นิยมรับประทานแกงไตปลา แกงเหลือง ข้าวยา น้ าบูดู เป็นต้น 

8. เอกสารอ้างอิง 

กาญจนา เกียรติมณีรัตน์. (2546). ภูมิปัญญาในการทอผ้าพื้นเมืองเหนือ: รูปแบบการเรียนรู้และถ่ายทอดความรู้
ครูภูมิปัญญาไทย. วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต. มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

เกษม จันทร์แก้ว. (2544). วิทยาศาสตร์สิ่งแวดล้อม. กรุงเทพฯ : อักษรสยามการพิมพ์. 
ชานนท์ วิสุทธิชานนท์. (2558). การมีส่วนร่วมของประชาชนในการอนุรักษ์ภูมิปัญญาชาวบ้านในต าบลคลอง

แดน อ าเภอระโนด จังหวัดสงขลา (สารนิพนธ์รัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิตสงขลา: มหาวิทยาลัย
หาดใหญ่. ชาวจังหวัดนครศรีธรรมราช กรณีศึกษาวัดพระมหาธาตุวรวิหาร (วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปะ
ศาสตร์มหาบัณฑิต). สงขลา: มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 

ชุติมา ศรไชย. (2559). การอนุรักษ์แหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม กรณีศึกษาชุมชนบ้านญวน สามเสน
(สถาปัตยกรรมศาสตร์มหาบัณฑิต). บัณฑิตวิทยาลัย. มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

ดนัย ไชยโยธา. (2543). พัฒนาการของมนุษย์กับอารยธรรมในราชอาณาจักรไทย. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
นิวัติ เรืองพานิช. (2556). การอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม. กรุงเทพฯ: คณะวนศาสตร์

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
ประชิด สกุณะพัฒน์. (2546). วัฒนธรรมพ้ืนฐานประเพณีไทย. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ภูมิปัญญา. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


110 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

พัชรนันท์ ภูกาบิน และคณะ. (2551). การมีส่วนร่วมของชุมชนในการอนุรักษ์วัฒนธรรมท้องถิ่น: กรณีศึกษา
ประเพณีสืบชะตาแม่น้ าจัน ต าบลป่าตึง อ าเภอแม่จัน จังหวัดเชียงราย. สืบค้น 17 มิถุนายน 2564. 
http://www.orphya.org/index.php/th/features 

ยิ่งยง เรืองทอง. (2542). พื้นฐานวัฒนธรรมไทย. คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ สถาบันราชภัฏ
อุบลราชธานี. 

สิทธิโชค วิบูลย์, สุเทพ บุญซ้อน และปิยะวรรณ เลิศพานิช. (2554) . การศึกษาการอนุรักษ์ทางวัฒนธรรมชาว
มอญเพื่อการพัฒนาการท่องเที่ยวชุมชน กรณีศึกษา: ชุมชนศาลาแดงเหนือจังหวัดปทุมธานี.วารสาร
บัณฑิตศึกษา, 5 (1), 143. 

Phueakbuakhao, W., & Pajan, N. (2019). Development of Cultural Tourism Potential for Creating 
Tourism Route Connection along Thai-Myanmar Boarder: A Case Study of Prachuap 
Khiri Khan Province and Myeik City. Journal of MCU Social Science Review, 8(4), 265-
277. 

Sarnoff, J. D. (2011). Patent-Eligible Inventions After Bilski: History and Theory. Hastings LJ, 63: 
53. 

UNESCO World Heritage Centre. (2015). Operational Guideline for the Implementation of the 
World Heritage Convention; UNESCO World Heritage Centre, Paris. France. 

 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

