
111 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

                                                                                                                                
 
 
 
 

Academic Article – DOI: 1014456/jdl.2023.10 

เมตตาพรหมวิหารธรรมสร้างสันติสุขให้สังคม 
Metta Brahmavihara Dharma Towards Peace Cultivation in Society  

พีระวัฒน์ ฉัตรไทยแสง1, เชษฐ์นิติภัทร พรหมชิน2* 
Peerawat Chatthaisang 1, Chetnitipath Promchin2* 

 
ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Autor: 

1. พีระวัฒน์ ฉัตรไทยแสง 
นักศึกษา, หลักสูตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชา
พุทธศาสนาและปรัชญา, บัณฑิตวิทยาลัย, 
มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย 

Peerawat Chatthaisang 
Scholar,Buddhism and Philosophy 
Department, Graduate School, 
Mahamakut Buddhist University  
Email: peerawat.cha@mbu.ac.th   
 

Corresponding Author* 
2. เชษฐ์นิติภัทร พรหมชิน 
นักวิชาการอิสระ 
Chetnitipath Promchin 
Independent Scholar 

Email: chetnitpath@gmail.com  
 

 
ค าส าคัญ: 
เมตตา; พรหมวิหารธรรม; ความสงบสุข 
Keywords: 
Metta; Brahmavihara  Dharma; Peace  
 
 
 
 
 
 
Article history: 
Received:  01/03/2023 
Revised:    15/03/2023 
Accepted: 30/03/2023 
Available online: 31/03/2023 
 
This is an open-access article under  
the CC by license (https://so08.tci-
thaijo.org/index.php/dhammalife/index) 

In today's society, there are many factors that cause 
conflicts to increase continually. The causes of all problems are 
human beings as the main factor.The principle of Brahma 
Vihara Dhamma is a virtue that can create unity among people 
in society and make the society peaceful.Metta is the first 
Dharma in Brahma Vihara Dharma. This pure kindness must be 
based on sincerity.It is the desire for others to be well and 
happy.It is a love that arises from a charitable and generous 
heart.not laced with lust, not spiteful, not vindictive Don't 
expect anything in return.It is in a way that sincerely wishes and 
good intentions to all human beings and animals. Expressing 
forgiveness, trusting others and feeling connected to people as 
Pali says; Loko Patthambika, Metta, Metta, Supports the World" 
and most importantly, when Metta Dhamma grows, it 
promotes the growth of other dhammas in the Brahma Vihara 
Dhamma, namely Metta, Karuna, Mudita, and Upekkha. 
Complete with covering both acrobatics, verbal and mental 
actions.The right actions of individuals will not cause problems 
and lead to conflict resolution to create unity and peace in 
society. 

วารสารธรรมเพ่ือชีวิต 
JOURNAL OF  DHAMMA FOR L IFE 

I S S N :  2 8 2 2 - 0 48 X  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index
mailto:peerawat.cha@mbu.ac.th
mailto:chetnitpath@gmail.com
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


112 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

บทคัดย่อ 

ในสังคมปัจจุบันนี้มปีัจจัยหลายด้านที่ส่งผลกระทบท าให้ความขัดแย้งเพ่ิมมากขึ้นเรื่อยๆ อย่างไม่จบสิ้น
นั้น ซึ่งเหตุแห่งปัญหาทั้งหลายล้วนมีมนุษย์เป็นปัจจัยส าคัญให้เกิดขึ้น หลักพรหมวิหารธรรมเป็นธรรมที่สามารถ
สร้างความสามัคคีให้เกิดขึ้นแก่คนในสังคมและท าให้สังคมมีความสงบสุขได้ เมตตาเป็นองค์ธรรมที่หนึ่งในพรหม
วิหารธรรม ความเมตตาที่บริสุทธิ์นี้ต้องมีความจริงใจเป็นพื้นฐาน เป็นความปรารถนาจะให้ผู้อื่นได้ดีมีความสุข 
เป็นความรักที่เกิดขึ้นจากใจที่เป็นกุศลและเผื่อแผ่ ไม่เจือด้วยราคะ ไม่อาฆาต ไม่พยาบาทจองเวร ไม่หวังสิ่งตอบ
แทน เป็นไปในลักษณะที่ปรารถนาดีและหวังดีต่อมนุษย์และสัตว์ทุกถ้วนหน้าอย่างบริสุทธิ์ใจ แสดงออกด้วยการ
ให้อภัย ไว้ใจผู้อื่น และรู้สึกเชื่อมโยงกับผู้คนทั้งหลาย ดังพระบาลีได้กล่าวไว้ "โลโก ปตฺถมฺภิกา เมตฺตา เมตตา
ธรรม ค้ าจุนโลก" และที่ส าคัญยิ่งคือ เมื่อเมตตาธรรมได้เจริญขึ้นย่อมส่งเสริมให้องค์ธรรมอื่นในหลักพรหมวิหาร
ธรรม มี กรุณา มุทิตา และอุเบกขาเจริญขึ้นอย่างสมบูรณ์ด้วย ครอบคุลมทั้งด้านกายกรรม วจีกรรม และ
มโนกรรม การกระท าชอบที่ถูกต้องของปัจเจกบุคคลย่อมไม่ก่อให้เกิดปัญหา น ามาสู่การแก้ไขความขัดแย้งให้เกิด
ความสามัคคีและความร่มเย็นในสังคมได ้

1. บทน า 
ความเป็นอยู่ของผู้คนในสังคมปัจจุบันมีการแข่งขันที่สูง จึงเป็นไปอย่างแก่งแย่งชิงดีชิงเด่น เพื่อท าให้

ตนเองขึ้นไปยืนอยู่ในพื้นที่ของความเห็นที่ไม่ถูกต้อง เป็นสาเหตุที่ก่อให้เกิดปัญหาทางสังคมต่างๆ มีความขัดแย้ง
ขึ้น ซึ่งความขัดแย้งนั้นจะมีทั้งเหตุปัจจัยภายนอกจะมุ่งเน้นไปที่สภาพทางเศรษฐกิจ สังคม ค่านิยม อ านาจ และ
พฤติกรรมต่างๆ ที่มนุษย์ได้แสดงออกมา ในขณะที่เหตุปัจจัยภายในนั้น คือสันดานมนุษย์และสัตว์ในทุกสังคม 
ความขัดแย้งของมนุษย์ (พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, 2548: 43.) มีพื้นฐานเกิดจากสัญชาตญาณความก้าวร้าว 
ความขัดแย้งและการต่อสู้ เป็นกระบวนเพื่อการทดแทน หรือชดเชย สิ่งที่เป็นสัญชาตญาณก้าวร้าวท าลายล้าง
มนุษย์ โดยผ่านทางความขัดแย้งหรือการแข่งขันนั้น แต่ความขัดแย้งนี้สามารถถูกแก้ไขได้ ด้วยการเจริญเมตตา
พรหมวิหาร โดยแก้ไขที่จิตใจตนเองเป็นล าดับแรก "โลโก ปตฺถมฺภิกา เมตฺตา เมตตาธรรมค้ าจุนโลก" ภาษิตบทนี้
เป็นบทที่ได้ยินได้ฟังกันมาจนคุ้นหู เมตตา หมายถึง ความรัก ความปรารถนาดี อยากให้คนอื่นมีความสุข มีจิตอัน
แผ่ไมตรี คิดท าประโยชน์แก่มนุษย์และสัตว์ทุกถ้วนหน้า 

พระบาทสมเด็จพระมหาปรมินทรภูมิพลอดุลยเดช ทรงมีพระราชประสงค์จะให้คนไทยมีไมตรีต่อกัน 
ไมตรีหรือเมตตานั้นเป็นคุณธรรมข้อหนึ่งในพระพุทธศาสนา ได้พระราชทานพระราชด ารัสไว้ เนื่องในพระราชพิธี
มหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษาครบ 6 รอบ 72 พรรษา เมื่อวันที่ 5 ธันวาคม พ.ศ.2552 มีความตอนหนึ่งว่า  

ความพร้อมเพรียงเป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกันที่ทุกคนทุกฝ่ายแสดงให้เห็น ท าให้ข้าพเจ้าระลึกถึง
คุณธรรมข้อหนึ่งที่อุปถัมภ์และผูกพันคนไทยให้ร่วมกันเป็นเอกภาพ สามารถธ ารงชาติบ้านเมืองให้มั่นคงเป็น
อิสระยั่งยืนมาช้านาน คุณธรรมข้อนั้นคือไมตรี ความมีเมตตาให้กันและกัน คนที่มีไมตรีต่อกันจะคิดอะไรก็
คิดแต่ในทางสร้างสรรค์ที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลกัน จะพูดอะไรก็ใช้เหตุผลเจรจากันด้วยความเข้าอกเข้าใจกัน 
จะท าอะไรก็ช่วยเหลือร่วมมือกันด้วยความมุ่งดีมุ่งเจริญต่อกัน ข้าพเจ้าจึงขอให้ท่านทั้งหลายได้พิจารณา

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


113 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

ทบทวนให้ทราบตระหนักแก่ใจอีกครั้งหนึ่งว่า ในกายในใจคนของไทยเรายังมีคุณธรรมข้อนี้อยู่หนักแน่น 
พร้อมมูลเพียงใด จะได้มั่นใจว่าเราจะสามารถรักษาประเทศชาติและความเป็นไทยของเราไว้ได้ยืนยาว
ตลอดไป 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒโน) ทรงเรียบเรียงหนังสือชุด รวมธรรมะ ตอน
ที่ว่าด้วยพรหมวิหารสี่ สามารถสรุปความได้ว่า พรหมวิหารธรรม เป็นคุณธรรม ส าหรับเป็นที่อยู่ของจิตใจแห่ง
พรหม คือ ผู้ใหญ่หรือผู้ประเสริฐ เป็นธรรมเป็นที่อยู่ซึ่งมีทั้งความดี และความสุขโดยให้ผู้ปฏิบัติน าไปใช้ดังนี้ ใน
ขั้นแรกให้ปฏิบัติด้วยจิตคิดเกื้อกูลแผ่ออกไปในสัตว์บุคคลทั้งหลาย คือ เมตตา แต่เมื่อได้เห็นหรือได้ยินหรือได้คิด
ว่าบุคคลหรือสัตว์นั้นมีความทุกข์เดือดร้อนก็ช่วยบ าบัดทุกข์ให้ คือ กรุณา ต่อจากนั้นครั้นเมื่อได้เห็นบุคคลหรือ
สัตว์นั้นมีสุขไม่มีทุกข์ก็พลอยยินดี คือ มุทิตา และเมื่อไม่มีกิจที่ควรจะท าต่อไปก็อุเบกขา คือ ดูอยู่เฉยๆ วางใจ
เป็นกลาง (สมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ สุวฑฺฒโน, 2543: 195-203) ถ้าผู้ปฏิบัติตนใช้พรหมวิหารเป็นเครื่องอยู่
ในการด าเนินชีวิตแล้ว จึงจะชื่อว่าเป็นผู้ได้ด าเนินชีวิตหมดจดและปฏิบัติตนต่อมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายโดยชอบ
“โลโก ปตฺถมฺภิกา เมตฺตา” เมตตาธรรม ค้ าจุนโลก 

มูลศัพท์ของ เมตตา คือ ความหวังดีปรารถนาดี ไมตรี คือ ความเอื้อเฟื้อเกื้อกูล ช่วยเหลืออนุเคราะห์ 
สงเคราะห์ ไม่หวังสิ่งตอบแทน ไม่เห็นแก่ได้ ไม่เห็นแก่ตัว เมตตา เป็นความปรารถนาจะให้ผู้อื่นได้ดีมีความสุข 
เป็นความรักที่ไม่เจือด้วยราคะ เป็นความรักที่เกิดขึ้นจากใจที่เป็นกุศลและเผื่อแผ่เยือกเย็น เป็นใจที่ไม่อาฆาต ไม่
พยาบาทจองเวร เป็นไปในลักษณะที่ปรารถนาดีและหวังดีต่อมนุษย์สัตว์ทุกถ้วนหน้า ผู้ที่มีเมตตาไมตรีเป็น
อัธยาศัยจึงเป็นคนที่มีลักษณะแห่งความเป็นผู้มีน้ าใจเอื้อเฟื้อ มีความหวังดีต่อผู้อื่น ถ้อยทีถ้อยอาศัยกัน ด้วยเหตุ
ที่ในปัจจุบันสถานภาพทางสังคมมีการแข่งขันกันมาก ไม่ว่าจะเป็นเรื่องของหน้าที่ หรือการท างาน คุณภาพด้าน
ความรู้ความสามารถอาจจะสูงเยี่ยม  แต่คุณภาพทางศีลธรรมกลับลดต่ าลง (พระเทพคุณาภรณ์, 2560) ดังนั้น 
ยิ่งโลกของเรามีความเจริญทางด้านวัตถุมากเท่าไร มนุษย์เราก็ยิ่งต้องแสดงเมตตาธรรมให้กันและกันมากเท่านั้น 
ดังพระบาลีได้กล่าวไว้ "โลโก ปตฺถมฺภิกา เมตฺตา เมตตาธรรม ค้ าจุนโลก" ความมีเมตตา  ปรารถนาที่จะให้ผู้อื่นมี
ความสุขทั้งทางกายและใจ ผู้ที่มีความเมตตาจะเป็นคนที่มีความโอบอ้อมอารี ช่วยเหลือแบ่งปันสิ่งของแก่บุคคล
อื่นให้มีความสุขเท่าที่จะท าได้ไม่เบียดเบียนใครให้ได้รับความทุกข์เดือดร้อน เช่น การแสดงออกทางกาย ด้วยการ
ให้สิ่งของทรัพย์สินแก่บุคคลที่ต้องการความช่วยเหลือ ไม่รังแกท าร้ายผู้อื่นและพร้อมที่จะปกป้องผู้ที่อ่อนแอกว่า 
ให้ความรักและความเอ็นดูต่อสัตว์ ไม่ท าร้ายรังแกสัตว์ให้ได้รับความเจ็บปวดทุกข์ทรมาน การเป็นเพื่อนบ้านที่ดี
ต่อกันและกัน หรือ การแสดงออกทางวาจา การพูดจาสุภาพ ปรับทุกข์ให้ค าแนะน าให้ค าปรึกษาแก่ผู้มีความทุกข์
ทางใจ ควรใช้ค าพูดที่ไพเราะ ไม่ควรใช้ค าพูดที่เยาะเย้ย ถากถาง จนท าให้ผู้ที่มาขอค าปรึกษาท้อแท้ใจลงไปอีก 
หรือ การแสดงออกทางใจ การส่งความรักความปรารถนาดีต่อกันและกัน ไม่ผูกอาฆาตพยาบาทกัน พร้อมที่จะให้
อภัยแก่ทุกคนและมีความเห็นอกเห็นใจผู้อื่นด้วยเอาใจเขามาใส่ใจเรา การอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขได้ ถ้าเรามี
ความรักเมตตา เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ต่อกัน มองเห็นความทุกข์ยากของผู้อื่นเห็นผู้อื่นเดือดร้อนก็ให้ความช่วยเหลือโดย
ไม่นิ่งดูดาย และเห็นแก่ประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตน จะได้อยู่ร่วมอย่างสงบสุขในสังคมและ
ประเทศชาติสืบไป เมื่อบุคคลมีเมตตาธรรมต่อกันแล้ว โลกใบนี้ย่อมจะอยู่ร่มเย็นเป็นสุข  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


114 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

พระไพศาล วิสาโลได้เขียนค านิยมในหนังสือ THE POWER OF KINDNESS พลังแห่งความเมตตา ของ
Piero Ferrucci, แปลและเรียบเรียง ผศ. ดร.จรญิต แก้วกังวาล (2552) มีความตอนหนึ่งว่า พลังแห่งความ
เมตตา เป็นเมตตาที่กลมกลืนเป็นส่วนหนึ่งในชีวิตประจ าวันของปัจเจกบุคคล โดยเฉพาะในความสัมพันธ์กับ
บุคคลอื่น ไม่ว่าคนใกล้หรือคนไกล เมตตานั้นต้องมีความจริงใจเป็นพื้นฐาน แสดงออกด้วยการให้อภัย ไว้ใจผู้อื่น 
และรู้สึกเชื่อมโยงกับผู้คนทั้งหลาย เมตตาหมายถึงความใส่ใจกับผู้อื่นที่อยู่เบื้องหน้า มีความอ่อนน้อมถ่อมตน 
และรู้สึกชื่นชมเห็นคุณค่าของทุกสิ่ง  ยิ่งมีส านึกรู้คุณมากเท่าใด ความเมตตาปรารถนาดีก็จะท่วมท้นใจมาก
เท่านั้น พุทธศาสนานั้นสอนว่า ตนเองกับผู้อื่นไม่ได้แยกขาดจากกัน ต่างเชื่อมโยงผูกพันกันทั้งในฐานะเพื่อนร่วม
ทุกข์ และเพื่อนร่วมโลกในเครือข่ายความสัมพันธ์อันซับซ้อน ที่ต่างส่งผลต่อกันและกันอย่างมิอาจหลีกเลี่ยงได้
ตามหลักอิทัปปัจจยตา (“เพราะสิ่งนั้นมี สิ่งนี้จึงมี”) ดังนั้นความสุขของตนเอง กับความสุขของบุคคลอื่นจึงแยก
จากกันไม่ออก ถ้าต้องการให้ตนเองมีความสุข ก็ต้องช่วยให้ผู้อื่นมีความสุขด้วย และเมื่อเป็นการช่วยผู้อื่นโดยไม่
ปรารถนาผลตอบแทนแล้ว เป็นผลที่แสดงว่ามีความนึกถึงตนเองหรือมีความยึดติดถือมั่นในตัวตนน้อยลง  ตนเอง
ย่อมมีความสุขได้ง่ายขึ้น  

สังคมที่ขาดเมตตา เป็นสังคมของสัตว์ป่า สัตว์ใหญ่กินสัตว์เล็ก สัตว์ที่แข็งแรงเบียดเบียนสัตว์ที่อ่อนแอ
กว่า มีแต่ความหวาดกลัวอยู่ตลอดเวลา ถ้าปัจเจกบุคคล ครอบครัว และสังคมส่วนย่อยปราศจากความเมตตา
แล้ว ก็จะเป็นทุกข์เดือดร้อน หวาดระแวง เช่นเดียวกันถ้ามนุษย์ขาดเมตตาต่อกัน สังคมของมนุษย์ต้องแย่ยิ่งกว่า
สังคมของสัตว์ เพราะมนุษย์ทุกวันนี้มีอ านาจในทางวัตถุมาก ถ้าเอาอ านาจนี้มาใช้ในทางที่เบียดเบียนกัน ท าลาย
กัน  โลกก็คงอยู่ไม่ได้แน่นอน ที่โลกเรายังคงอยู่ได้ เพราะมนุษย์ยังคงมีเมตตาต่อกันแม้จะอยู่ในวงจ ากัดก็ตาม ถ้า
มนุษย์เรามีเมตตาแผ่กว้างไปมากเท่าไหร่โลกก็จะน่าอยู่มากขึ้น สิ่งแวดล้อมต่างๆ ในโลกก็จะเปลี่ยนแปลงไป
ในทางที่ดีขึ้น  “เมตตา” จึงเป็นคุณธรรมที่ส าคัญอย่างหนึ่งที่ค้ าจุนโลกให้คงอยู่ได้ ถ้าทุกคนขาดศีลธรรมคือ 
เมตตา โลกจะต้องพินาศย่อยยับเป็นแน่ ผู้ที่อยู่ในสังคมจึงควรร่วมมือกันสรรค์สร้างสังคมให้มีศีลธรรม ส่งเสริมให้
มีการเจริญเมตตาภาวนา เพื่อช่วยประคับประคองสังคมให้สงบร่มเย็นตลอดไป และผู้เจริญเมตตาย่อมเป็นผู้
ได้รับประโยชน์ก่อนคนหรือสัตว์อื่น ดังที่สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช องค์ที่สิบเก้า ได้ตรัสไว้ว่า 
"เราแผ่เมตตาไปในผู้อื่นสัตว์อื่น ผู้ที่ได้รับผลจากเมตตาเป็นเครื่องค้ าจุนก่อนผู้อื่นสัตว์อื่นก็คือตัวเราผู้แผ่เมตตา
นั้นเอง" 

2. ความหมายของพรหมวิหารธรรม  

ตามความหมายของพจนานุกรมศัพท์ศาสนาสากล อังกฤษ -ไทย ฉบับ ราชบัณฑิตยสถาน
ราชบัณฑิตยสถาน. 2548: 120-121.) ได้อธิบายความหมายของพรหมวิหารธรรมว่า เป็นธรรมหมวดหนึ่งในพุทธ
ศาสนา ซึ่งประกอบด้วย เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา มีความหมายหลายนัย ดังนี ้ 

1. เป็นธรรมเครื่องอยู่ของพรหม เครื่องอยู่อย่างพรหม และท าให้เป็นพรหม เสมอด้วยพรหม โดยมุ่ง
ประเด็นที่ว่า เมื่อผู้บ าเพ็ญสมาธิเจริญเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขาแล้ว ย่อมส่งผลให้บรรลุฌานได้ตามล าดบั  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


115 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

2. เป็นธรรมเครื่องอยู่ของผู้ประเสริฐ ธรรมประจ าใจอันประเสริฐหลักความประพฤติ ที่ประเสริฐ เมื่อมี
ธรรม 4 ประการนี้ประจ าใจ ย่อมมีความรักสรรพสัตว์ปรารถนาช่วยสรรพสัตว์ที่ประสบทุกข์ให้พ้นทุกข์ไม่ริษยา
ในความได้ดีมีสุขของสรรพสัตว์และวางใจเป็นกลางได้เมื่อช่วยสรรพสัตว์น้ันๆไม่ส าเร็จ  

3. เป็นธรรมเครื่องอยู่ของผู้เป็นใหญ่ คือ ผู้น าหรือผู้ปกครอง โดยมุ่งให้ผู้น าหรือผู้ปกครองมีความรัก 
ความปรารถนาดีต่อผู้ใต้บังคับบัญชา เป็นพื้นฐานช่วยเหลือเขาเมื่อเขาประสบความทุกข์  ยินดีด้วยเมื่อเขาได้รับ
ความส าเร็จ และวางใจเป็นกลางไม่ตกอยู่ในอคติ  พรหมวิหารธรรม เรียกได้อีกอย่างหนึ่งว่า อัปปมัญญา  เพราะ
มุ่งประเด็นที่ว่า แผ่ไปไม่จ ากัดในมนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย เป็นพรหมวิหารของพระอริยะ  

3. ความส าคัญของหลักพรหมวิหารธรรม  

พรหมวิหาร เป็นหมวดธรรมซึ่งพระโพธิสัตว์ทรงบ าเพ็ญแล้ว องค์ธรรมในพรหมวิหารสี่ คือ เมตตา 
และอุเบกขา ยังเป็นบารมีที่พระโพธิสัตว์ทรงบ าเพ็ญก่อนที่จะตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า คือ เมตตาบารมี 
26 และอุเบกขาบารมี ส่วนกรุณาเป็นหนึ่งในพุทธคุณสามประการ คือ พระกรุณาคุณ พรหมวิหารจึงเป็นหมวด
ธรรมที่มีความส าคัญในพระพุทธศาสนา มีดังรายละเอียดดังต่อไปนี ้ 

1. เป็นหลักปฏิบัติในการเจริญกรรมฐาน จากการศึกษาข้อมูลในคัมภีร์ทางพุทธศาสนาเถรวาทพบว่า 
พรหมวิหารธรรมมี สี่ประการ เป็นหลักปฏิบัติในการเจริญกรรมฐาน โดยองค์ธรรมแต่ละข้อของพรหมวิหารธรรม 
เมื่อน ามาเป็นอารมณ์ในการเจริญกรรมฐาน ต่างมีอานุภาพพิเศษซึ่งไม่เหมือนกัน (พระพุทธโฆษาจารย์, 584-
587.) ดังปรากฏใน เมตตาสหคตสูตรว่า ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวเมตตาเจโตวิมุตติว่ามีสุภวิโมกข์เป็นอย่างยิ่ง 
ส าหรับภิกษุผู้มีปัญญาอันเป็นโลกิยะ ยังไม่รู้แจ้งวิมุตติที่ยอดเยี่ยมในธรรมวินัยนี้ ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวกรุณาเจ
โตวิมุตติว่า มีอากาสานัญจายตนฌานเป็นอย่างยิ่ง ส าหรับภิกษุผู้มีปัญญาอันเป็นโลกิยะ ยังไม่รู้แจ้งวิมุตติที่ยอด
เยี่ยมในธรรมวินัยนี้ ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวมุทิตาเจโตวิมุตติว่า มีวิญญานัญจายตนฌานเป็นอย่างยิ่ง ส าหรับ
ภิกษุผู้มีปัญญาอันเป็นโลกิยะ ยังไม่รู้แจ้งวิมุตติที่ยอดเยี่ยมในธรรมวินัยนี้ ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวอุเบกขาเจโต
วิมุตติว่า มีอากิญจัญญายตนฌานเป็นอย่างยิ่ง ส าหรับภิกษุผู้มีปัญญาอันเป็นโลกิยะ ยังไม่รู้แจ้งวิมุตติที่ยอดเยี่ยม
ในธรรมวินัยนี้  ดังนั้น เมื่อน าองค์ธรรมแต่ละข้อของพรหมวิหารสี่  มาเป็นอารมณ์ในการเจริญกรรมฐานแล้ว 
สามารถได้รับผลแห่งอานุภาพที่แตกต่างกัน  

2. เป็นหลักปฏิบัติพื้นฐานในการด ารงชีวิต  ดังที่พระพุทธองค์ทรงใช้องค์ธรรมในพรหมวิหารสี่  
(เครื่องหมายส าหรับให้จิตก าหนดในการเจริญกรรมฐาน หรือภาพที่เป็นอารมณ์ใน การเจริญกรรมฐาน) เป็นหลัก
ในการบัญญัติพระวินัย ซึ่งเป็นหลักปฏิบัติพ้ืนฐานในการด ารงชีวิตของสังคมสงฆ์ ดังปรากฏใน โจทกจุทิตก ปฏิสัง
ยุตตกถาว่า “ภิกษุผู้เป็นโจทก์โดยชอบธรรม ไม่พึงเดือดร้อนด้วยอาการ 5 อย่าง คือ 5)ท่านมีเมตตาจิต โจรไม่ได้
มุ่งร้าย จึงไม่สมควรเดือดร้อน” (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2548: 103-104.) และดังปรากฏในปาราชิก
สิกขาบทที่ 2 วินีตวัตถุว่า สมัยนั้น ภิกษุรูปหนึ่งปล่อยสุกรที่ติดบ่วงไปด้วยความสงสารแล้วเกิดความกังวลใจว่า 
เราต้องอาบัติปาราชิกหรือหนอ จึงน าเรื่องนี้ไปกราบทูลพระผู้มีพระภาคให้ทรงทราบ พระองค์ตรัส  ถามว่า 
“ภิกษุ เธอคิดอย่างไร” “ข้าพระพุทธเจ้ามีความประสงค์จะช่วยเหลือ พระพุทธเจ้าข้า” “ภิกษุเธอมีความ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


116 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

ประสงค์จะช่วยเหลือไม่ต้องอาบัติ” นอกจากนี้พระพุทธองค์ยังทรงน าองค์ธรรมในพรหมวิหารสี่ มาแสดงไว้ใน
ฐานะเป็น หลักปฏิบัติพื้นฐานในการด ารงชีวิตของฆราวาสอีกด้วย เช่น ทรงน าเมตตาซึ่งเป็นองค์ธรรมข้อหนึ่งใน
พรหมวิหารธรรมมาเป็นแนวทางในการปฏิบัติของฆราวาสต่อสมณพราหมณ์ดังปรากฏในสิงคาลก สูตรว่า 
“คหบดีบุตร กุลบุตรพึงบ ารุงสมณพราหมณผ์ู้เป็นทิศเบื้องบน โดยหน้าที่ 5 ประการ คือ (1) จะท าสิ่งใด ก็ท าด้วย
เมตตา (2) จะพูดสิ่งใด ก็พูดด้วยเมตตา (3) จะคิดสิ่งใด ก็คิดด้วยเมตตา” (มหามกุฏราชวิทยาลัย,2563:ที.ปา.
11/272/216)ดังนั้นพรหมวิหารสี่ ซึ่งประกอบด้วยองค์ธรรม คือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา จึงเป็นหมวด
ธรรมที่สามารถน าไปเป็นหลักปฏิบัติพื้นฐานในการด ารงชีวิตได้ทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์  

3. เป็นคุณธรรมที่เกื้อหนุนกรรมดีทั้งหลายให้บริบูรณ์ เนื่องจากการบ าเพ็ญความดีภายนอก หรือการ
แสดงออกที่ดีงามทางสังคมจะต้องมี คุณธรรมที่ลึกซึ้งภายในจิตใจเป็นรากฐาน จึงจะเป็นไปโดยจริงใจบริสุทธิ์ 
และมั่นคง ยั่งยืนบริบูรณ์ เพราะว่าผู้เจริญพรหมวิหารธรรมย่อมมีจิตมั่นในความเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา 
ท าให้การกระท ากรรมดีต่าง ๆ เป็นไปโดยบริสุทธิ์ใจ แต่ถ้าเราบ าเพ็ญกรรมดีต่าง ๆ โดยไม่มีคุณธรรม คือ พรหม
วิหารธรรมอยู่ในใจ ก็จะท าให้กรรมดีเหล่านั้นไม่บริบูรณ์ ดังที่พระธรรมปิฎกได้อธิบายไว้  (พระธรรมปิฎก (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2543: 87-88.) ดังนี ้(1) ไม่จริงใจ เพราะว่าปฏิบัติการนั้นอาจมีเจตนาอื่นแอบแฝง เช่น ทานอาจจะเป็น
การให้เพื่อต้องการผลประโยชน์ตอบแทน  หรือเป็นการแสดงเพื่อผลประโยชน์ของตนอย่างใดอย่างหนึ่ง (2) ไม่
จริงจัง เพราะว่าเมื่อไม่ได้ช่วยด้วยจริงใจ หรือไม่ได้ตั้งใจจริง ก็ไม่ช่วยเหลืออย่างจริงจัง (3) ไม่พอดีเพราะช่วยโดย
ไม่ได้มุ่งเพื่อประโยชน์แก่เขา ก็อาจจะช่วยไม่เพียงพอหรือช่วยเกินเลยไป แทนที่จะช่วยชาวบ้านด้วยเมตตา เพื่อ
ประโยชน์แก่เขา ให้ตรงกับความต้องการของเขา หรือให้เขาพึ่งตนเองได้ ก็ช่วยแบบเอาใจบ้าง แบบเกลี้ยกล่อม
บ้าง หรือช่วยในลักษณะที่จะท าให้ เขาหวังพึ่งคนอื่นเรื่อยไป จนกระทั่งเสียทั้งแก่ตัวเขาและแก่สังคม (4) ไม่
ยั่งยืน คือ ตนเองนั่นแหละท าไปไม่ตลอด เพราะหยุดอยู่แค่ผลประโยชน์ของตนเองเท่านั้น หรือท าไปตามแรงส่ง
แรงดันภายนอก พอแรงนั้นหมดก็หยุด (5) ไม่สุขจริง อาจท าไปอย่างฝืนใจ ไม่ท าให้เป็นสุข อย่างน้อยก็ไม่เกิด
ความสุขความปิติ เอิบอิ่มซาบซึ้งใจเท่าที่ควร ดังนั้นพรหมวิหารสี่ จึงเป็นหมวดธรรมซึ่งเกื้อหนุนกรรมดีทั้งหลาย
ให้บริบูรณ์ ท าให้การกระท ากรรมดีต่างๆ เป็นไปอย่างจริงใจจริงจัง มีความพอดียังยืน และมีความสุขจากการ
กระท ากรรมดีอย่างแท้จริง  

4. สร้างสันติสุขแก่สังคม เนื่องจากการเจริญพรหมวิหารธรรม ต้องส่งจิตไปให้สัตว์อื่น ดังนั้นเมื่อมีการ
เจริญพรหมวิหารสี่เกิดขึ้น จึงไม่ได้มีผลเฉพาะผู้ปฏิบัติเท่านั้น แต่ยังมีผลกระทบต่อสังคมโดยตรง ดังตัวอย่างของ
สังคมในสมัยพุทธกาล ซึ่งวิถีชีวิตของคนอินเดียส่วนใหญ่ ได้รับอิทธิพลจากค าสอนของศาสนาพราหมณ์ ท าให้
อุดมคติหรือเป้าหมายสูงสุด ของคนในยุคนั้น เป็นไปตามหลักค าสอนของศาสนาพราหมณ์ คือการไปอยู่ร่วมกับ
พรหม (สมเด็จพระมหาวีรวงศ์ (พิมพ์ ธมฺมธรเถร). 2548: 210.) และวิธีการไปอยู่ร่วมกับพรหมนั้นสามารถ
กระท าได้โดยการเซ่นบวงสรวง และอ้อนวอนต่อพระเป็นเจ้า ขอให้ช่วยประสิทธิ์ประสาธน์พรแก่ตนและ ต้อง
ประพฤติตบะ ทรมานร่างกายอย่างเคร่งเครียด สิ่งเหล่านี้ล้วนเป็นแนวทางการด าเนินชีวิตที่สร้างความเดือดร้อน
วุ่นวายให้แก่ตนเองและสังคม จนกระทั่งพระพุทธเจ้าทรงประกาศพระพุทธศาสนา และมีพราหมณ์เดินทางมา
ถามพระองค์ ถึงวิธีการไปอยู่ร่วมกับพรหม หรือทางไปพรหมโลก พระพุทธองค์จึงทรงตอบค าถามเหล่านี้ ด้วย

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


117 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

การแนะน าให้บุคคลเหล่านั้น น าคุณสมบัติ และอาการของจิต อันได้แก่ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ซึ่งเป็นสิ่ง
มีอยู่ในจิตของแต่ละบุคคลอยู่แล้ว มาท าให้สมบรูณ์และเจริญงอกงามขึ้น เพื่อเป็นวิธีการไปอยู่ร่วมกับพรหม หรือ
ทางไปพรหมโลก (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2563: ม.ม.11/470-471/595-596) ผลลัพธ์จากการกระท าดังกล่าว มี
อิทธิพลต่อวิถีชีวิตของชาวอินเดียเป็นอย่างมากและปรากฏผลมาจนกระทั่งยุคปัจจุบัน ดังที่ เอ็น.ไอยสวามีศา
สตรีกล่าวว่า การประกาศศาสนาของพระพุทธเจ้าในครั้งพุทธกาลนั้น “เกิดผลกระทบกระเทือนต่อพิธีกรรมใน
พระเวทอย่างรุนแรง จนเป็นเหตุให้ต้องยกเลิกการบูชายัญในอินเดียเหนืออย่างเด็ดขาด จนกระทั่งปัจจุบันนี้” ซึ่ง
พรหมวิหารธรรมสามารถสร้างสันติสุขให้เกิดขึ้นในสังคมเพราะว่าสังคมที่ประกอบไปด้วย บุคคลที่มีพรหมวิหาร
ธรรมเป็นหลักปฏิบัติในการด าเนินชีวิต ย่อมจะเป็นสังคมที่ปราศจากความพยาบาท ความเบียดเบียน ความ
อิจฉาริษยา และอคติ (เอ็น. ไอยสวามีศาสตรี. 2543: 6)  

4. พรหมวิหารธรรมสร้างความสามัคคีแก้ไขความขัดแย้งในสังคม  

หลักพรหมวิหาร เป็นหลักส าคัญที่เป็นมาตรฐานในการประคับประคองการยุติข้อขัดแย้ง กล่าวคือ 
สามารถใช้เป็นหลักพิจารณาระดับความดี ซึ่งตรงกันข้ามกับความชั่วของตนและผู้อื่นได้ เพราะพรหมวิหารคือ
ความรู้สึกที่มีต่อการกระท าของตน และผู้อื่น เมื่อมีการพิจารณาตัดสินบุคคลสามารถบ่งชี้ได้อย่ างเที่ยงธรรมว่า
อะไรถูกอะไรผิดโดยไม่เอนเอียงไปเข้าข้างใดข้างหนึ่ง นอกจากนี้ยังสามารถใช้เป็นแนวทางในการใช้อ านาจหน้าที่
ให้มีผลสมบูรณ์และเกิดสัมพันธภาพอันดี (ทินพันธิ์ นาคะตะ, 2543) 

การประยุกต์ใช้พรหมวิหาร เป็นการน าพรหมวิหารธรรมมี สี่ประการ คือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา
นั้น การน าไปใช้ผู้ใช้จะต้องพิจารณาก่อนเสมอว่า ผิดหรือถูก แนวทางนั้นจึงจะท าให้ก่อเกิดประโยชน์ และเป็นไป
ตามแนวปฏิบัติวัตถุประสงค์ในทางที่ก่อความสันติสุขแก่ตนเอง และสังคมอย่างมีประสิทธิภาพและเห็นผลได้
อย่างแท้จริง (1) เมตตา หมายถึง ความรักใคร่ ปรารถนาดีอยากให้เขามีความสุข มีจิตแผ่ไมตรี และคิดท า
ประโยชน์แก่มนุษย์สัตว์ทั้งหลาย (2) กรุณา หมายถึง ความสงสาร คิดช่วยให้พ้นทุกข์ ใฝ่ใจอันปลดเปลื้องบ าบัด
ความทุกข์ยากเดือดร้อนของปวงสัตว์ (3) มุทิตา หมายถึง ความยินดีในเมื่อผู้อื่นอยู่ดีมีสุข อาการแช่มชื่นเบิกบาน
อยู่เสมอต่อสัตว์ทั้งหลาย พลอยยินดีกับผู้อยู่ด้วยเมื่อเขาได้ดีมีสุขยิ่งขึ้นไป (4) อุเบกขาหมายถึง ความวางใจเป็น
กลาง อันจะท าให้ด ารงอยู่ในธรรมที่พิจารณาเห็นด้วยปัญญา คือมีจิตเรียบตรงเที่ยงธรรมดุจตราชั่ง ไม่เอนเอียง
ด้วยรักและชัง พิจารณาเห็นกรรมที่ สัตว์ทั้งหลายกระท าแล้ว อันควรได้รับผลดีหรือชั่ว สมควรแก่เหตุอันตน
ประกอบ พร้อมที่จะวินิจฉัย และปฏิบัติไปตามธรรม รวมทั้งรู้จักวางเฉยสงบใจมองในเมื่อไม่มีกิจควรท า เพราะ
เขารับผิดชอบตนได้ดีแล้วเขาสมควรรับผิดชอบตนเอง หรือเขาควรได้รับผลอันสมกับความรับผิดชอบของตน 
ดังนั้นผู้ด ารงตนในพรหมวิหาร ย่อมช่วยเหลือมนุษย์ทั้งหลายด้วยเมตตา กรุณา และย่อมรักษาธรรมไว้ได้  ด้วย
อุเบกขา ดังนั้นแม้จะมีกรุณาที่จะช่วยเหลือปวงสัตว์แต่ก็ต้องมีอุเบกขาด้วยที่จะมิให้เสียธรรม  พรหมวิหารนี้
แปลว่า ธรรมเครื่องอยู่ของพรหม ธรรมเครื่องอยู่อย่างพรหม ธรรมประจ าใจที่ท าให้เป็นพรหมหรือให้เสมอด้วย
พรหม หรือธรรมเครื่องอยู่ของท่านผู้มีคุณอันยิ่งใหญ่ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). 2548: 142-143.)  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


118 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

นอกจากนี้เมื่อสังคมอยู่ในสถานการณ์ปกติ คนในสังคมอยู่ดีเป็นปกติ เมตตาจะท าให้สังคมนั้นประกอบ
ไปด้วยความรัก ความปรารถนาดีความเป็นมิตรต่อกัน ขณะที่กรุณาจะท าให้คนในสังคม มีใจอยากช่วยเหลือ 
ปลดเปลื้องความทุกข์ หรือแก้ไขปัญหาเมื่อสังคมมีปัญหาเกิดขึ้น ท าให้สังคมกลับมาสู่ภาวะปกติหายทุกข์ และ
มุทิตาท าให้กิจกรรมที่ดีงามต่างๆ ในสังคมด าเนินต่อไปอย่างราบรื่น เพราะความริษยาไม่สามารถแทรกเข้ามาได้ 
นอกจากนี้มุทิตายังจะเป็นแรงจูงใจให้คนในสังคมมีการสร้างสรรค์สิ่งดีงามต่างๆ ให้เกิดขึ้นในสังคมต่อไปอีกด้วย 
เพราะว่า เมื่อมีการกระท าที่ถูกต้องดีงามต่างๆ เกิดขึ้นในสังคมแล้ว จะได้รับการชื่นชมจากคนในสังคมอย่าง
จริงใจ และเมื่อเกิดเหตุการณ์ ซึ่งมีผู้ที่สมควรจะต้องรับผิดชอบการกระท าของตน รวมทั้ง ฝึกหัด ความรับผิดชอบ
นั้น คือ ในกรณีที่ถ้าเข้าไปช่วยเหลือด้วยเมตตา กรุณา มุทิตา จะเป็นการละเมิดต่อ ความจริงความถูกต้องดีงาม 
ความสมควรตามเหตุผล หรือท าลายหลักการ กฎกติกาที่ชอบธรรม อุเบกขาจะเป็นองค์ธรรม ซึ่งท าให้กลไกของ
สังคมนั้นด าเนินไปได้อย่างถูกต้องเหมาะสม (พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตฺโต). 2542:  22-23.) ดังนั้นพรหมวิหารสี่ 
จึงเป็นหมวดธรรมที่สามารถสร้างสันติสุขให้แก่สังคมได้เพราะว่า องค์ธรรมในพรหมวิหารสี่ จะท าให้สังคมนั้น
ปราศจาก ความพยาบาท ความเบียดเบียน ความอิจฉา ริษยา และอคติ เป็นสังคมที่มีสันติสุข 

การประยุกต์ใช้พรหมวิหารธรรมในชีวิตประจ าวัน (พระครูสมุห์วัยวุฒ ิ ชิตจิตฺโต, และคณะ, 2560) 
1. การประยุกต์ใช้ต่อตนเอง ได้แก่ การมีความหวังดีและรักตนเองให้เป็น เป็นการไม่กระท าการใดที่เป็น

การเบียดเบียนตนเอง ไม่สร้างความเดือดร้อนให้แก่ตนเอง, การรู้จักระมัดระวังความคิด เป็นการไม่คิดในเชิงลบ
หรือในแนวทางที่จะเป็นเหตุให้เกิดทุกข์, การใช้ความสงบสยบการเคลื่อนไหว เป็นการรู้จักข่มใจตนเอง การรู้จัก
อดทนอดกลั้นต่อสิ่งที่มากระตุ้นให้เกิดอารมณ์ และการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมใหม่ ไม่หมกมุ่นอยู่ในเหตุปัจจัยที่
เกิดกิเลสเครื่องเศร้าหมอง เป็นต้น 

2. การประยุกต์ใช้ต่อผู้อื่น ได้แก่ การรู้จักเปิดใจให้กว้าง เป็นการมองโลกให้หลากหลายมุมมอง , การ
ยินยอมและยอมรับฟังเหตุผลของผู้อื่น, การให้อภัยและให้โอกาส, การเคารพในสิทธิส่วนบุคคล, ความเกรงใจ, 
การผูกสัมพันธ์ และการรักษาสัมพันธภาพ เป็นต้น 

3. การประยุกต์ใช้ต่อสังคม ได้แก่ การยอมรับกฎระเบียบข้อบังคับในสังคม , การเคารพบุคคลและ
สถานที่, การรับมติของที่ประชุม, การให้ความร่วมมือในกิจกรรมสัมพันธ์, ความมีน้ าใจช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกัน
และกัน, ความเป็นน้ าหน่ึงใจเดียวกัน เป็นต้น 

ประโยชน์ของการเจริญเมตตาพรหมวิหาร 
1. สามารถใช้พลังเมตตาที่มีความเย็นแผ่ให้กับสรรพสัตว์ทั้งหลายและตนเอง เพื่อลดกิเลสหรือความเร่า

ร้อนได้ ทั้งของสรรพสัตว์และตนเอง 
2. พลังเมตตา สามารถใช้ดับไฟในนรกภูมิได้ หรือ เปรต อสุรกาย และเดรัจฉาน ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับ  พลัง

อ านาจตบะเดชะ หรืออ านาจพลังจิต หรือ ก าลัง บุญบารมี ของผู้นั้น เพื่อช่วยสัตว์นรกให้พ้นจากนรกขุมนั้นและ
เหตุปัจจัยหรือกรรมของสัตว์นรกเหล่านั้น หรือ เปรต อสุรกาย และเดรัจฉาน เหล่านั้นให้ลดความเร่าร้อนลงได ้

3. สามารถผ่อนเวรกรรมของเจ้ากรรมนายเวร จากหนักเป็นเบาได้ หรือ อาจจะเป็นอโหสิกรรมได ้

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


119 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

4. เมตตานี้ท าลายโทสะ เพราะโทษของโทสะ ท าให้จิตใจขุ่นมัว เร่าร้อนกลัดกลุ้ม กินไม่ได้นอนไม่หลับ 
ถ้าขาดความยับยั้งใจแล้ว ก็ถึงขั้นท าลายสิ่งของทรัพย์สมบัติ ท าลายผู้อื่น ตลอดจนท าลายตนเอง ชีวิตและคุณ
งามความดี และเมตตานี้เป็นที่ตั้งมั่นแห่งขันติความอดทนอดกลั้น เพราะคุณของขันติ ท าให้มีความอดทน
ตรากตร าต่อความยากล าบาก อดทนต่อความทุกข์เวทนา อดทนต่อการกระทบทางใจ อดทนต่อความยั่วเย้าของ
กิเลส 

5. เมตตาภาวนา เพื่อบ าเพ็ญพรหมวิหารบารมีให้บริบูรณ์ 

เมตตา (metta) และความรักความปรารถนาดี (loving kindness) มีความหมายเช่นเดียวกัน เมตตา
เป็นความปรารถนาให้ผู้อื่นเป็นสุขที่ประกอบด้วยคุณค่าแห่งความรักและความเอื้ออาทร เป็นความปรารถนาดี
โดยปราศจากเงื่อนไขที่จะให้ทุกๆ ชีวิตรวมทั้งตัวเองมีความสุขและปลอดภัย เมตตาเป็นสิ่งที่เป็นสากล มิได้
เป็นของกลุ่มชน เช้ือชาติหรือศาสนาใด ซึ่งน าความเยือกเย็นมาสู่ชีวิต 

การเจริญเมตตาเป็นการปลูกฝังท าให้เมตตาหยั่งลึกลงในจิตใจ เพื่อพัฒนาความสุขให้เกิดขึ้นในหัวใจ 
และความสงบเย็นทวีขึ้นและขจัดกิเลสนิวรณ์เหล่านี้ออกไปได้ น าพาจิตกลับสู่สภาพธรรมชาติของจิตใจอัน
บริสุทธิ์ที่ประกอบด้วยเมตตา เมื่อผู้ปฏิบัติเมตตาภาวนารู้ซึ้งถึงเมตตาในหัวใจของผู้ปฏิบัติแล้ว ย่อมเข้าใจคุณ
ค่าที่แท้จริงของเมตตา ก็สามารถที่จะเผื่อแผ่เมตตานั้นให้กับผู้อื่นได้ การปฏิบัติเมตตาภาวนาเป็นการปฏิบัติ
สมาธิแบบสมถภาวนา โดยท่องค าบริกรรมไปเรื่อยๆ ทีละประโยคอย่างต่อเนื่องไม่ขาดสาย และต้องเข้าใจ
ความหมายของค าบริกรรมที่ท่องอยู่ด้วย 

ค าเจริญเมตตาให้ตนเอง:  
ขอให้ข้าพเจ้ามีความสุข ขอให้ข้าพเจ้าปราศจากความทุกข์ ไม่มีเวร ไม่มีภัย ไม่มีความเบียดเบียน ไม่

มีความทุกข์กายทุกข์ใจ ขอให้ข้าพเจ้ามีความสุข รักษาตนให้พ้นจากทุกข์ภัยอยู่เถิด 
ค าเจริญเมตตาให้ผู้อื่น:  
ขอให้ท่านทั้งหลายมีความสุข ขอให้ท่านทั้งหลายปราศจากความทุกข์ ไม่มีเวร ไม่มีภัย ไม่มีความ

เบียดเบียน ไม่มีความทุกข์กายทุกข์ใจ ขอให้ท่านทั้งหลายมีความสุข รักษาตนให้พ้นจากทุกข์ภัยอยู่เถิด 
เมื่อพิจารณาจากประโยคข้างต้น จะเห็นว่าค าเจริญเมตตาดังกล่าวเป็นความปรารถนาครบถ้วนทุก

ด้านของชีวิต เป็นความปรารถนาความดีงามให้เกิดขึ้นกับตนและบุคคลอื่นๆ โดยไม่หวังสิ่งตอบแทน แม้การตั้ง
ความปรารถนานี้อาจเป็นจริงหรือไม่เป็นจริง ในปัจจุบันหรือในอนาคต โดยปราศจากความคาดหวังหรือหมาย
มั่น ด้วยจิตใจที่ยอมรับเบิกบาน และหากสามารถเมตตาตนเองอย่างแท้จริง ก็จะสามารถมีความเมตตาให้แก่
ผู้อื่นอย่างแท้จริงได้ และประเด็นส าคัญ ไม่มีบุคคลใดสามารถพึ่งพิงอาศัยเมตตาจากปัจจัยภายนอกหรือจาก
ชีวิตอื่นๆ ได้ เมตตาที่ให้กับตนเองนั้นเป็นเมตตาเดียวที่จะวางใจพึ่งพิงได้อย่างแท้จริงในสากลจักรวาลนี้ 

การเจริญเมตตาเป็นปัจจัยให้ กรุณา มุทิตา และอุเบกขาเกิดขึ้นตามล าดับต่อมาแก่ผู้ปฏิบัติ เมตตา
เป็นความปรารถนาดีอย่างจริงใจ มีไมตรีจิตต่อเพ่ือนมนุษย์  เมื่อเห็นบุคคลอื่นสิ่งมีชีวิตอื่นประสบทุกข์ย่อมเกิด
ความสงสารเป็นกรุณา เมื่อเห็นบุคคลอื่นสิ่งมีชีวิตอื่นประสบสุข ย่อมเกิดความพลอยยินดีต่อความสุขที่เขา

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


120 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

เหล่านั้นได้รับเป็นมุทิตา และอุเบกขา เป็นการวางเฉยในเวลาที่ไม่สามารถช่วยเหลือผู้อื่นได้ โดยพิจารณาว่า  
ความทกุข์ของบุคคลนั้นเพราะเหตุจากกรรมของเขา (พระคันธสาราภิวงศ,์ 2547)  

6. เมตตาภาวนาเป็นบาทฐานในการเจริญวิปัสสนา 

เมตตาภาวนา คือการตั้งจิตก าหนดไปในบุคคลโดยเจาะจง หรือในสรรพสัตว์ทุกถ้วนหน้า แล้วตั้งสติ
แผ่เมตตา ให้เป็นไปในบุคคลและสัตว์เหล่านั้น ว่าจงเป็นผู้ไม่มีเวรเถิดดังนี้ เป็นต้น เพราะฉะนั้น บุคคลและ
สัตว์ทั้งปวง กับภาวะของจิตที่แผ่เมตตาออกไปนี้ จึงชื่อว่าเป็นธรรมอันเป็นที่ตั้งของสติ มีสติก าหนดไว้ที่
อารมณ์ คือบุคคลหรือสัตว์โดยเจาะจงหรือโดยไม่เจาะจง และน้อมจิตที่มีเมตตาในภายในให้แผ่ออกไปแก่
บุคคลหรือสัตว์ที่ก าหนดไว้เป็นอารมณ์  

การเจริญเมตตาภาวนา จะบังเกิดขึ้นได้ ก็ต้องอาศัยสติ ความระลึกได้ ส านึกอยู่ไม่เผลอ และมีโยนิโส
มนสิการ เป็นการกระท าไว้ในใจโดยแยบคาย คิดพิจารณาสืบค้นให้เห็นสภาวะนั้นๆ ตามความสัมพันธ์แห่งเหตุ
ปัจจัย เป็นการอาศัยสติระลึกรู้ก าหนดไว้ที่อารมณ์ คือบุคคลหรือสัตว์โดยเจาะจงหรือโดยไม่เจาะจงนั้น และมี
ปัญญาที่เป็นตัวความรู้ประกอบ รู้เหตุรู้ผลว่าในการตั้งสติ คือตั้งใจก าหนดพิจารณาในอารมณ์ที่ก าหนดและน้อม
จิตที่มีเมตตาเกิดมีขึ้นแล้วในภายในจิตนั้นแผ่ออกไป (ธรรมเกตเว, 2563) 

การเจริญเมตตาภาวนา เป็นการยังให้มรรคแปดเจริญขึ้นด้วย ย่อมเป็นผลให้การด าเนินชีวิตเป็นไปโดย
ชอบ เช่น การคิดถึงความอยู่ดีมีสุขของตนเองและบุคคลอื่นๆ เป็นความคิดชอบ ค าพูดที่ประกอบด้วยเมตตาเป็น
วาจาชอบ การกระท าที่ถูกต้องไม่เป็นโทษเป็นการกระท าชอบ การด ารงชีวิตประกอบกิจการงานสุจริต ปราศจาก
โทษ หรือการประทุษร้ายเป็นการงานชอบ การมีความพยายามในการป้องกันไม่ให้สิ่งไม่ดีทั้งหลายเกิดขึ้น และ
รักษาสิ่งดีทั้งหลายที่เกิดขึ้นแล้วให้ยั่งยืน (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2563: องฺ.เอก. 20/21/5) เป็นความเพียรชอบ 
การมีสติระลึกรู้อยู่กับเมตตาธรรมอยู่กับตนเป็นความมีสติชอบ เมื่อมีสติระลึกรู้จดจ่อกับเมตตาธรรมย่อมเกิดเป็น
สมาธิชอบ เมื่อมีความเห็นชอบ ความคิดชอบ วาจาชอบ การกระท าชอบ ย่อมยังให้ผู้นั้มีศีลที่บริสุทธิ์ เมื่อศีล
บริสุทธิ์ย่อมยังให้สมาธิดี พัฒนาให้เกิดปัญญาสู่ความรู้แจ้งในที่สุด (พระธรรมรักขิต, 2543: 1-15) 

งานวิจัยทางวิทยาศาสตร์แสดงผลดีของการเจริญเมตตา 8 ประการ  
องค์ทะไล ลามะ ผู้น าจิตวิญญาณสูงสุดของพุทธศาสนาวัชรยานได้กล่าวไว้ว่า “ความรักและความเห็น

อกเห็นใจผู้อื่นนั้น เป็นสิ่งจ าเป็น หาใช่สิ่งฟุ่มเฟือยไม่ เพราะหากปราศจากสิ่งนี้แล้ว มวลมนุษยชาติมิอาจ
ด ารงชีวิตอยู่ได้” เป็นความจริงที่ปฏิเสธไม่ได้ ว่าโลกใบนี้จะงดงามน่าอยู่เพียงใด หากมนุษย์ทุกคนรู้จักแสดง
ความเห็นอกเห็นใจซึ่งกันและกัน แม้เพียงน้อยนิด และความรู้สึกเห็นอกเห็นใจ ไม่เพียงส่งผลดีต่อผู้รับเท่านั้น แต่
ผู้ให้ก็ได้รับประโยชน์ไปเต็มๆ เช่นกัน มีงานวิจัยทางวิทยาศาสตร์ที่สนับสนุนค ากล่าวข้างต้น ยืนยันผลดีที่ได้รับ
จากการเจริญเมตตาภาวนาเป็นประจ า มี 8 ประการ (บุญสิตา, 2557). ดังต่อไปนี ้

1) รู้จักรักตนเอง และเห็นอกเห็นใจบุคคลอื่นมากขึ้น มีงานวิจัยช้ีให้เห็นว่า การสร้างความเมตตาให้มีขึ้น
ในจิตใจของปัจเจกบุคคลนั้น เปรียบเหมือนการยกน้ าหนัก ซึ่งเมื่อฝึกด้วยวิธีที่เป็นระบบ จะพบว่า กล้ามเนื้อ
เกิดขึ้น เช่นเดียวกับความรู้สึกเห็นอกเห็นใจและอยากช่วยผู้อื่นให้พ้นทุกข์ จะเกิดขึ้นได้เช่นกัน” ความเห็นอก

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


121 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

เห็นใจผู้อื่นนั้น ไม่ใช่เรื่องที่ว่า หากใครไม่มี ก็จะไม่มีตลอดไป แต่เป็นเรื่องที่สามารถเรียนรู้และฝึกฝนกันได้  โดย
ให้กลุ่มทดลองได้มีการฝึกท าสมาธิเจริญเมตตาภาวนาเป็นเวลาหนึ่งวัน เพื่อปลูกฝังความมีเมตตากรุณาและความ
รักตัวเองและผู้อื่น ผลจากการปฏิบัติ พวกเขารู้สึกรักตัวเองมากขึ้น เห็นอกเห็นใจคนอื่นมากขึ้น และสมอง
บริเวณที่เกี่ยวข้องกับความรัก ความผูกพัน และอารมณ์ด้านดี จะถูกกระตุ้นให้ท างานมากยิ่งขึ้น 

2. เกิดคุณธรรมในจิตใจ มีงานวิจัยที่แสดงผลเปรียบเทียบเรื่องความเห็นอกเห็นใจผู้อื่น ระหว่างผู้เเคย
ฝึกจริญเมตตา และผู้ที่มิได้รับการฝึกปฏิบัติ ท าการทดสอบกลุ่มบุคคลที่เคยฝึกเจริญเมตตาภาวนาโดยมิให้ผู้ถูก
ทดสอบรู้ตัว โดยให้ผู้ทดสอบที่เคยฝึกเมตตาภาวนา นั่งร่วมกับตัวแปรสองคน เมื่อมีตัวแปรคนที่ 3 เดินพร้อมไม้
พยุงเข้ามา แกล้งแสดงอาการเจ็บปวดให้เห็น ตัวแปรสองคนแรกยังคงนิ่งเฉย และส่งสัญญาณเป็นนัยว่า ไม่ต้อง
เข้าไปช่วยเหลือ ส่วนกลุ่มคนที่เคยฝึกเจริญเมตตาภาวนา มีแนวโน้มที่จะเข้าช่วยเหลือคนที่แสดงอาการบาดเจ็บ 
มากกว่ากลุ่มคนที่มิได้รับการฝึกถึงห้าสิบเปอร์เซ็น “สิ่งที่น่าประหลาดใจที่ได้จากการวิจัยครั้งนี้ คือ การเจริญ
เมตตาภาวนา ท าให้บุคคลเต็มใจที่จะแสดงออกถึงคุณธรรม คือ ช่วยผู้ที่ก าลังตกทุกข์ได้ยาก ถึงแม้ว่าจะถูกห้ามมิ
ให้กระท าก็ตาม” 

3. เข้าใจความรู้สึกของบุคคลอื่นมากขึ้น มีงานวิจัยเกี่ยวกับการคาดเดาอารมณ์ของบุคคลอื่น โดยให้
ผู้เข้าร่วม ท าแบบทดสอบเกี่ยวกับการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น ซึ่งต้องคาดเดาอารมณ์ด้วยสายตาเท่านั้น ผลการ
ทดสอบแสดงผลว่า กลุ่มคนที่เคยฝึกเจริญเมตตาภาวนามาก่อน สามารถท าแบบทดสอบได้คะแนนดีกว่า  
ความรู้สึกเห็นอกเห็นใจผู้อื่นจะช่วยกระตุ้นสมองบริเวณที่เป็นศูนย์ความนึกคิดให้มีการเคลื่อนไหว และเกิดความ
แม่นย า ซึ่งชี้ให้เห็นว่า บุคคลที่เจริญเมตตาภาวนาสามารถคาดเดาอารมณ์ของผู้อื่นได้มีความแม่นย ามากกว่า
ส่งเสริมระบบภูมิคุ้มกันของร่างกาย   

4. ช่วยเหลือผู้อื่นมากขึ้น มีงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการเจริญเมตตาภาวนา โดยก่อนหน้านี้ ได้ให้ผู้เข้าร่วม 
ฝึกเจริญเมตตาภาวนาในระยะเวลาสั้นๆ โดยได้ให้ผู้เข้าร่วมการทดลอง เล่นเกมเกี่ยวกับพฤติกรรมการช่วยเหลือ
ผู้อื่น และประเมินผลจากปฏิกิริยาที่พวกเขาแสดงออก เมื่อต้องเผชิญหน้ากับคนที่ก าลังเป็นทุกข์ จากนั้นน า
ผลทดสอบไปเปรียบเทียบกับกลุ่มควบคุมที่ฝึกเรื่องความจ า ผลปรากฏว่า กลุ่มที่ฝึกท าเมตตาภาวนาแสดง
พฤติกรรมช่วยเหลือคนอื่นมากกว่ากลุ่มที่ฝึกความจ า 

5. กล้าเผชิญความทุกข์มากกว่า มีการวิจัยหนึ่งที่ให้กลุ่มทดลองฝึกเจริญเมตตาภาวนา จากนั้นน าวิดีโอ
เกี่ยวกับคนที่อยู่ในภาวะทุกข์โศกให้ดู ผลลัพธ์ที่ได้ก็คือ พวกเขาสามารถตอบสนองต่อความทุกข์ได้ดี มีความรู้สึก
เห็นอกเห็นใจผู้อื่นเพิ่มขึ้น กลัวความทุกข์น้อยลง และอยากเข้าไปช่วยเหลือคนที่ก าลังเป็นทุกข์ ซึ่งแตกต่างจาก
ธรรมชาติของมนุษย์ทั่วๆไป เพราะปกติปฏิกิริยาของคนทั่วไป มักหลีกเลี่ยงการอยู่ร่วมกับคนที่ก าลังเศร้าโศก 
เมื่อเห็นผู้ที่มีทุกข์ ก็จะเกิดความรู้สึกไม่สบายใจไปด้วย จึงเป็นปฏิกิริยาปกติที่คนทั่วไปมักหลีกเลี่ยงการอยู่
ร่วมกับคนที่ก าลังเศร้าโศก ธรรมชาติของมนุษย์นั้น มักหลีกเลี่ยงการสัมผัสกับสิ่งที่เป็นทุกข์ส่งเสริมระบบ
ภูมิคุ้มกันของร่างกาย 

6. มีความสุขและสุขภาพดีมากกว่า มีงานวิจัยชิ้นหนึ่งแสดงผลการทดสอบว่า ความรู้สึกเห็นอกเห็นใจ 
ไม่เพียงส่งผลดีต่อผู้อื่น แต่ยังส่งผลให้ตัวเองมีสุขภาพกายและใจดีขึ้นเช่นกัน โดยให้กลุ่มทดลองเจริญเมตตา

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


122 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

ภาวนาให้แก่ตนเองเป็นเวลาหนึ่งสัปดาห์ จากนั้นให้เจริญเมตตาภาวนาให้คนที่พวกเขารักเป็นเวลาหนึ่งสัปดาห์ 
ผลปรากฏว่า คนในกลุ่มทดลองนี้มีความสุขในชีวิตประจ าวันมากกว่ากลุ่มคนที่ไม่ได้ท า อีกทั้งยังมีอาการซึมเศร้า
น้อยกว่า พอใจกับชีวติมากกว่า และมีสุขภาพกายดีกว่าด้วย 

7. ระบบประสาทมีปฏิกิริยาโต้ตอบมากขึ้น มีงานวิจัยของนักประสาทวิทยา ที่มีการสแกนสมองขณะ
ตั้งใจท าสมาธิเจริญเมตตาภาวนา ของผู้ที่เจริญเมตตาภาวนา โดยขณะท าการทดลองนั้นได้ปล่อยเสียงที่ท าให้ผู้
เข้าทดลองเกิดความรู้สึกเครียดเช่นเดียวกับการที่ได้รับรู้หรือเห็นผู้อื่นเป็นทุกข์ ผลปรากฏว่า บริเวณสมองที่
เกี่ยวข้องกับอารมณ์ความรู้สึกจะถูกกระตุ้นมากขึ้น เมื่อเทียบกับคนที่ ไม่ได้ท าสมาธิ อีกทั้งสมองส่วนที่เกี่ยวข้อง
กับความเห็นอกเห็นใจและเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น จะเคลื่อนไหวมากขึ้นด้วย ซึ่งเป็นการแสดงผลว่าระดับ
ความรู้สึกเห็นอกเห็นใจผู้อื่นที่เพิ่มมากขึ้น โดยสามารถวัดได้จากการท างานของสมอง 

8. ส่งเสริมระบบภูมิคุ้มกันของร่างกาย มีงานวิจัยชิ้นหนึ่งเผยว่า กลุ่มคนที่เจริญเมตตาภาวนาบ่อยครั้ง 
จะมีภูมิคุ้มกันโต้ตอบความเครียดได้ดีกว่า เมื่อเทียบกับกลุ่มคนที่ไม่ท าสมาธิ พลังของผู้มีความเห็นอกเห็นใจผู้อื่น 
มีผลต่อร่างกาย ผลจากการตรวจวัดระบบภูมิคุ้มกันและปฏิกิริยาโต้ตอบความเครียดของร่างกาย แสดงผลโดย
การวัดจากระดับสารอินเตอร์ลูคินและฮอร์โมนคอร์ติซอล ซึ่งร่างกายจะหลั่งออกมาเมื่ออยู่ในภาวะเครียด  

7. บทสรุป  

สถานการณ์ในปัจจุบันพบว่า สังคมมีความวุ่นวาย สับสน และยังไร้ทิศทาง ซึ่งปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นนั้น
ล้วนแต่เกิดจากคนทั้งนั้น เกิดจากกิเลสของคน ความโลภ ปรารถนาในทรัพย์สินและอ านาจที่ไม่สิ้นสุดของมนุษย์ 
ในขณะที่ทรัพยากรที่มีจ ากัด บนโลกใบนี้ไม่สามารถตอบสนองความต้องการของทุกคนได้ ท าให้เกิดสิ่งที่เรียกว่า 
“ความขัดแย้ง” (Conflict) ความขัดแย้งนั้นเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นได้ในทุกระดับ ไม่ว่าจะเป็นในระดับปัจเจกบุคคล 
ครอบครัว สังคม รัฐ ไปจนถึงระดับโลก และถ้าไม่ได้รับการแก้ไขที่ถูกทางแล้ว สิ่งที่จะตามมาคือความรุนแรง 
และน าไปสู่ความเสียหายหรือสูญเสียในที่สุด ดังนั้นการท าความเข้าใจสภาพของความขัดแย้งด้วยสติและจิตที่
เป็นเมตตาบริสุทธิ์ จึงเป็นสิ่งที่ช่วยยุติความขัดแย้งที่เกิดขึ้นนั้นได้  

สังคมที่ขาดเมตตาเปรียบเหมือนสังคมของสัตว์ป่า สัตว์ที่แข็งแรง เบียดเบียนสัตว์ที่อ่อนแอกว่า สังคม
มนุษย์ ถ้าขาดความเมตตาต่อกัน ย่อมต้องแย่ยิ่งกว่าสังคมของสัตว์ ขาดศีลธรรมคือ เมตตา โลกจะต้องพินาศ
ย่อยยับเป็นแน่ เพราะทุกวันน้ี ถ้ามนุษย์เอาอ านาจที่มีความเจริญทางวัตถุมาใช้ในทางที่ผิด เบียดเบียนท าลายกัน 
โลกก็คงอยู่ไม่ได้แน่นอน แต่เพราะมนุษย์ยังคงมีเมตตาต่อกันแม้จะอยู่ในวงจ ากัดก็ตาม โลกจึงยังคงอยู่ได้ ถ้า
มนุษย์เรามีเมตตาแผ่กว้างไปมากเท่าไหร่โลกก็จะน่าอยู่มากขึ้น สิ่งแวดล้อมต่างๆ ในโลกก็จะเปลี่ยนแปลงไป
ในทางที่ดีขึ้น  “เมตตา” จึงเป็นคุณธรรมที่ส าคัญอย่างหนึ่งที่ค้ าจุนโลกให้คงอยู่ได้ ผู้ที่อยู่ในสังคมจึงควรร่วมมือ
กันสรรค์สร้างสังคมให้มีศีลธรรม ส่งเสริมให้เกิดความเมตตาเพื่อช่วยประคับประคองสังคมให้สงบร่มเย็นตลอดไป 
และผู้เจริญเมตตาย่อมเป็นผู้ได้รับประโยชน์ก่อนคนหรือสัตว์อ่ืน  

“ความรักและความเห็นอกเห็นใจผู้อื่นนั้น เป็นสิ่งจ าเป็น เพราะหากปราศจากสิ่งนี้แล้ว มวลมนุษยชาติมิ
อาจด ารงชีวิตอยู่ได้” เป็นความจริงที่ ว่าโลกใบนี้จะงดงามน่าอยู่เ หากมนุษย์ทุกคนรู้จักแสดงความเห็นอกเห็นใจ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


123 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

ซึ่งกันและกัน แม้เพียงน้อยนิด และความรู้สึกเห็นอกเห็นใจ ไม่เพียงส่งผลดีต่อผู้รับเท่านั้น แต่ผู้ให้ก็ได้รับ
ประโยชน์พร้อมกัน เมตตาธรรม เป็นองค์ธรรมที่หนึ่งในหลักพรหมวิหารธรรม เพราะความเมตตาที่บริสุทธิ์นี้เป็น
ความปรารถนาจะให้ผู้อื่นได้ดีมีความสุข เป็นความรักที่เกิดขึ้นจากใจที่เป็นกุศลและเผื่อแผ่ ไม่เจือด้วยราคะ ไม่
อาฆาต ไม่พยาบาทจองเวร รู้จักรักตนเองและเห็นอกเห็นใจบุคคลอื่นและเข้าใจความรู้สึกของบุคคลอื่น พร้อมทั้ง
มีใจช่วยเหลือผู้อื่นมากขึ้น  เป็นไปในลักษณะที่ปรารถนาดีและหวังดีต่อมนุษย์และสัตว์ทุกถ้วนหน้า และที่ส าคัญ
ยิ่งคือ เมื่อเมตตาธรรมได้เจริญขึ้นเกิดคุณธรรมในจิตใจ ย่อมส่งเสริมให้องค์ธรรมอื่นในหลักพรหมวิหารธรรม มี 
กรุณา มุ่งปลดเปลื้องความทุกข์ผู้ซึ่งได้ประสบทุกข์ มุทิตา มุ่งพลอยยินดีต่อการพยายามกระท าความดีและ
อุเบกขาสมบูรณ์ มุ่งพลอยยินดีต่อการพยายามกระท าความดี แสดงถึงความเมตตาอารีเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ อุดหนุน
จุนเจือเมื่อประสบความทุกข์ และมีน้ าใจพลอยยินดี เมื่อบุคคลอื่นประสบความสุข ความส าเร็จในหน้าที่การงาน 
และวางตนเป็นกลางโดยพิจารณาใคร่ครวญไตร่ตรองตามหลัก เหตุผล บุคคล สถานการณ์  คุณธรรม จริยธรรม 
ครอบคุลมทั้งด้านการกระท าทางกาย วาจา และใจ อันน ามาสู่การแก้ไขปัญหาความขัดแย้งในสังคมให้เกิดความ
ร่มเย็นและสันติสุขได้ ดังพระบาลีได้กล่าวไว้ "โลโก ปตฺถมฺภิกา เมตฺตา เมตตาธรรม ค้ าจุนโลก" 

8. เอกสารอ้างอิง 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม,  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ,       
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2554). มิลินทปัญหาฉบับแปล. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
บุญสิตา. (2557). บทความ, เมื่อวิทยาศาสตร์ยืนยัน 8 ผลดี ของ..."การเจริญเมตตา". นิตยสารธรรมลีลา ฉบับที่ 

161 พฤษภาคม 2557 โดย บุญสิตา 
ทินพันธ์ นาคะตะ. (2543). พระพุทธศาสนากับสังคมไทย. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: ห้างหุ้นส่วนจ ากัดสหาย

บล็อกการพิมพ์. 
พระคันธสาราภิวงศ์. (2547) เมตตาภาวนา. กรุงเทพมหานคร: พิมพ์อ าไพ. 
พระครูสมุห์วัยวุฒิชิตจิตฺโต, พระมหาดวงเด่น ฐิตญาโณ, และบรรพต ต้นธีรวงศ. การประยุกต์หลักเมตตาใน

พระพุทธศาสนาเถรวาทเพื่อจัดการความขัดแย้ง. บทคัดย่อ. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 
ฉบับพิเศษ, 

พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) ศาสตราจารย์พิเศษ เสฐียรพงษ์ วรรณปก. (2536). มณีแห่งปัญญา. 
กรุงเทพฯ : ธรรมสภา.  

พระธรรมญาณมุนี  (ทองย้อย กิตฺติทินฺโน). (2531). พระธรรมญาณมุนี 84. กรุงเทพฯ: อมรินทร์การพิมพ์. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺ โต). (2546). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ . พิมพ์ครั้ งที่  11, 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


124 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 1 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนุษย์ 
สามารถดลบนัดาลทุกอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือเรื่อง
เทวดานั้นเริ่มจากมนุษยบ์างคนเกิดความกลัวภัยพิบัติ จึงเกิด
ความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้ยงัมีอ  านาจดล
บันดาลเหตุการณ์หรือสิ่งต่างๆ ทั้งดีและรา้ยให้เกิดขึน้ได้ ใน
สมัยก่อนพุทธกาลมนุษยเ์ช่ือกันว่าเทวดามีจริงในลกัษณะของ
ธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั 
ส่วนดวงจันทร์จะมีพระจันทร์ซึ่งเป็นเทพส่องสว่างในตอน
กลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนกัษัตร พระพายเป็นเทพ
แห่งลม พระพิรุณหรือพระวรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่
ธรณีเป็นเทพแหง่ดิน พระอคันีเป็นเทพแหง่ไฟและยงัมีการสื่อสาร
กันระหว่างเทพกับมนุษยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยัง
เทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณ์
ฮินดมีูจ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึง่แสดงถงึความ
เป็นเทพศกัดิส์ิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรอืเทวดาทัง้ฝ่าย
รา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

สว่นเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือใน
พระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคามวรรค กลา่วถงึ 
เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ป
ถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไว้
ไดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตัปปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครอง
ของพระพทุธเจา้ จึงไปเฝา้พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์
เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติ
สิกขาบทหา้มมิใหภ้ิกษุตดัตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตดั ถา้ภิกษุ
ขืนตดัเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายังปรากฏในพระสูตรเรื่องธัมมิกอุบาสก 
ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะนัน้เทวดา
น ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ 
เพ่ือมารบัธัมมิกอุบาสกไปสู่เทวโลกของตน ต่างเชือ้เชิญธัมมิก
อุบาสกว่า ท่านจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อุบาสกผูใ้ฝ่
ธรรมมีความประสงค์จะฟังสติปัฏฐานสูตร (พระไตรปิฎก
สยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดา
วา่ จงรอก่อนๆ (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไมเ่หน็
เทวดาเขา้ใจว่าอุบาสกใหห้ยุดสวดมนตจ์ึงพากันกลับ ในยมก
วรรค ไดพ้รรณนาว่า ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือ
คนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจักขุบาล 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนั
และกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหันต ์
ดังนั้น เทวดาในพุทธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาใน
ศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณบ์างส่วน
เกิดโดยสยมภู ส่วนเทวดาในศาสนาพุทธนัน้เกิดมาจากผลแห่ง

พระธรรมรักขิต. (2543). เมตตาภาวนา. นครปฐม: ส านักวิปัสสนาธัมมโมทยะ. 
พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ. ปยุตฺโต), (2548). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 13, 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส.อาร์.พริ้นต้ิง แมส โปรดักส์จ ากัด.  
พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2548). รูปแบบการจัดการความขัดแย้งโดยพุทธสันติวิธี : ศึกษาวิเคราะห์กรณี      

ลุ่มน ้าแม่ตาช้าง จ.เชียงใหม่. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2542. กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์. 
ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมศัพท์ศาสนาสากล อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. พิมพ์ครั้งที่ 2, 

กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจ ากัด อรุณการพิมพ์.  
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒโน). (2543). รวมธรรมะ. กรุงเทพมหานคร : บริษัท 

อมรินทร์ พริ้นต้ิงแอนด์พับลิชชิ่ง จ ากัด มหาชน.  
สมเด็จพระมหาวีรวงศ์(พิมพ์ ธมฺมธรเถร). (2548). สากลศาสนา. นครปฐม : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
สุชีพ ปัญญานุภาพ. (2524). พระไตรปิฎกส้าหรับประชาชน. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัยในพระบรม

ราชูปถัมภ์. 
เอ็น. ไอยสวามี  ศาสตรี . (2543). พัฒนาการของพระพุทธศาสนา.  แปลโดย อมร โสภณวิเชฏฐวงศ์ , 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
http://www.dharma-gateway.com/somdej. 
http://www.watdevaraj.com.พระเทพคุณาภรณ์ (โสภณ โสภณจิตฺโต ป.ธ.๙) เจ้าอาวาสวัดเทวราชกุญชร

วรวิหาร.  
http://www.khaosod.co.th/view_news.php?newsid=TUROaWRXUXhNakl3TURJMU13PT0 
Piero Ferrucci, แปลและเรียบเรียง ผศ.ดร.จรญิต แก้วกังวาล, THE POWER OF KINDNESS พลังแห่งความ

เมตตา. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์ หมอชาวบ้าน. ค านิยม. 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index
http://www.dharma-gateway.com/somdej
http://www.watdevaraj.com/
http://www.khaosod.co.th/view_news.php?newsid=TUROaWRXUXhNakl3TURJMU13PT0

