
34 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 4 (October-December 2023) 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนษุย ์สามารถดลบนัดาลทกุอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือ
เรื่องเทวดานัน้เริ่มจากมนษุยบ์างคนเกิดความกลวัภยัพิบตัิ จึงเกิดความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้
ยงัมีอ  านาจดลบนัดาลเหตกุารณห์รือสิ่งต่างๆ ทัง้ดีและรา้ยใหเ้กิดขึน้ได ้ในสมยัก่อนพทุธกาลมนษุยเ์ช่ือกนัว่าเทวดามี
จริงในลกัษณะของธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั ส่วนดวงจนัทรจ์ะมีพระจนัทรซ์ึ่ง
เป็นเทพส่องสว่างในตอนกลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพแห่งลม พระพิรุณหรือพระ
วรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการสื่อสารกนัระหว่างเทพ
กบัมนษุยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยงัเทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณฮิ์นดมีู
จ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความเป็นเทพศกัดิ์สิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดา
ทัง้ฝ่ายรา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

ส่วนเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือในพระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคาม
วรรค กลา่วถึง เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ปถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะ
ฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไวไ้ดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตปัปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครองของพระพทุธเจ้า จึงไปเฝ้า
พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติสิกขาบทหา้มมิ
ใหภ้ิกษุตัดตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตัด ถา้ภิกษุขืนตัดเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั , 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายงัปรากฏในพระสตูรเรื่องธัมมิกอบุาสก ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะ
นัน้เทวดาน ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ เพ่ือมารบัธัมมิกอบุาสกไปสู่เทวโลกของตน 
ตา่งเชือ้เชิญธมัมิกอบุาสกว่า ทา่นจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อบุาสกผูใ้ฝ่ธรรมมีความประสงคจ์ะฟังสติปัฏฐาน
สูตร (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดาว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราช
วิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็นเทวดาเขา้ใจว่าอบุาสกใหห้ยดุสวดมนตจ์ึงพากนักลบั ในยมกวรรค ไดพ้รรณนาวา่ 
ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือคนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจกัขบุาล (มหามกฏุ
ราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนัและกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหนัต ์
ดงันัน้ เทวดาในพทุธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาในศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์
บางสว่นเกิดโดยสยมภ ูสว่นเทวดาในศาสนาพทุธนัน้เกิดมาจากผลแห่งกศุลกรรม มีการบ าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลกัใจ  ในอภิธรรมปิฎกพระพุทธเจา้ตรสัว่าเทวดามีอยู่ 3 จ าพวก คือ 1. สมมติเทพ 2. อุปปัตติเทพ 3.วิสทุธิเทพ 
(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย อภิ.วิ.35/1104) ในพรรษาท่ี 7 พระพทุธเจา้ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดสนัดสุิต
เทวบตุรพรอ้มกบัเทวดาจากสวรรคช์ัน้ตา่งๆ ทั่วหม่ืนจกัรวาล ท่ีสธุรรมสภา ในสวรรคช์ัน้ดาวดงึส ์(พระคนัธสาราภิวงศ์, 
2546: 13) เม่ือการแสดงอภิธรรมจบลง สนัดสุิตเทพบตุรไดส้  าเร็จเป็นพระโสดาบนั ส่วนเทวดาท่ีเหลือไดบ้รรลธุรรม
ตามสมควรแก่ตน 

ปัญหาเรื่องเทวดานีล้ว้นเป็นปัญหาท่ีคนทั่วโลกตา่งพากนัสงสยัมานานแลว้ หากจะมีค าถามวา่ เทวดามีอยูจ่รงิ
หรือไม่ ถา้มีอยู่จริงเทวดาอยู่ท่ีไหน แมม้นุษยจ์ะเช่ือว่าสิ่งเหล่านีมี้อยู่หรือไม่มีก็ตาม ทางวิทยาศาสตรก์็ไม่สามารถ
พิสจูนไ์ด ้หากตอบตามหลกัฐานในพระไตรปิฎกท่ีศาสนิกชนศึกษาดีแลว้ก็ตอ้งตอบว่ามีจริง ถา้มีจริงสิ่งเหล่านีจ้ะมี
บทบาทอย่างไรกบัการด าเนินชีวิตท่ีดี ดว้ยเหตนีุ ้ผูว้ิจยัเห็นว่า เทวดาท่ีปรากฏในคมัภีรท์างพระพุทธศาสนาน่าจะมี
บทบาทที่ส  าคญัอยา่งยิ่งตอ่มนษุยแ์ละเทวดา จงึมีความสนใจท่ีจะศกึษา “บทบาทของเทวดาท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก” 
เพ่ือประโยชนแ์ก่พทุธศาสนิกชนและประชาชนทั่วไปไดท้ราบถงึความมีอยูข่องเทวดาบทบาทของเทวดา พรอ้มทัง้จะได้
นอ้มน าหลกัธรรมท่ีท าใหม้นษุยไ์ปเกิดเป็นเทวดามาประยุกตใ์ชใ้นการพฒันาตนเองและคนในสงัคมใหมี้หลกัธรรม
ประจ าใจ มีการด าเนินชีวิตท่ีถกูตอ้งดีงาม ตลอดจนมีบุญกุศลติดตามตนไปในสมัปรายภพจนกระทั่งน าตนใหอ้อก
จากวฏัฏทกุขจ์นเขา้ถงึสนัติสขุที่แทจ้รงิ 

 
 

2. โจทยว์ิจยั (Research question) 

 2.1 ความมีอยูข่องเทวดาในพระไตรปิฎกเป็นอยา่งไร 

                                                                                                                                
 
 
 
 

Academic Article 

พระพุทธรูปชี้นิ้วพระหัตถ์บนดอยจอมสัก เมืองเชียงตุง ประเทศพม่า:  
ประติมานวิทยาต่างมุมมอง 

The Buddha Statue Pointing Finger on Chom Sak Hill, Kengtung City, 
Myanmar: Iconography from Different Perspectives  

สุระ พริิยะสงวนพงศ์* 

Sura Piriyasanguanpong * 
 

 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author & 
Corresponding Author* 

ดร. สุระ พิริยะสงวนพงศ์ 
นักวิชาการอิสระ 
Dr. Sura Piriyasanguanpong  
Independent Scholar, Thailand   
Email: sura.pir@gmail.com  
  
 
 

ค าส าคัญ: 
พระพุทธรูป; ศิลปะพม่า; เชียงตุง 
 
Keywords: 
Buddha Image; Myanmar Art; 
Kengtung  
 
Article history: 
Received:  01/09/2023 
Revised:    20/10/2023 
Accepted: 25/10/2023 
Available online: 28/10/2023 

 
How to Cite: 
Piriyasanguanpong, S. (2023). The 

Buddha Statue Pointing Finger on 
Chom Sak Hill, Kengtung City, 
Myanmar: Iconography from 
Different Perspectives, Journal of 
Dhamma for Life, 29(4), 34-44 

Myanmar or Burma, a nation where Theravada 
Buddhism holds a central place in its religious landscape, is a 
rich tapestry of diverse ethnic groups. Consequently, artistic 
expressions across different regions of the country exhibit 
distinctive styles that mirror the unique cultural and spiritual 
underpinnings of each locale. This academic article seeks to 
illuminate a specific instance of Buddha image creation in 
Burma during the 26th century. It centers on a standing 
Buddha image, with the right hand extended, pointing 
towards Chom Sak Hill in Kengtung City. While this Buddha 
statue has been crafted in recent decades, its origins can be 
traced back to ancient legends and beliefs deeply ingrained in 
Burmese culture. These connections often harken to the 
historical visit of the Lord Buddha to the city a nd his 
prophecies concerning the spread of Buddhism in these 
regions. In the contemporary context, this art form transcends 
the confines of mere religious beliefs, encompassing a 
broader spectrum of spiritual and cultural perspectives. It 
serves as a reflection of the evolving cultural and spiritual 
landscape of Burma, encapsulating a diverse range of 
iconographic interpretations. 

วารสารธรรมเพ่ือชีวิต 
JOURNAL OF  DHAMMA FOR L IFE 

I S S N :  2 8 2 2 - 0 48 X  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

DOI: 10.14456/jdl.2023.43

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index
mailto:sura.pir@gmail.com


35 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 4 (October-December 2023) 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนษุย ์สามารถดลบนัดาลทกุอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือ
เรื่องเทวดานัน้เริ่มจากมนษุยบ์างคนเกิดความกลวัภยัพิบตัิ จึงเกิดความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้
ยงัมีอ  านาจดลบนัดาลเหตกุารณห์รือสิ่งต่างๆ ทัง้ดีและรา้ยใหเ้กิดขึน้ได ้ในสมยัก่อนพทุธกาลมนษุยเ์ช่ือกนัว่าเทวดามี
จริงในลกัษณะของธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั ส่วนดวงจนัทรจ์ะมีพระจนัทรซ์ึ่ง
เป็นเทพส่องสว่างในตอนกลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพแห่งลม พระพิรุณหรือพระ
วรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการสื่อสารกนัระหว่างเทพ
กบัมนษุยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยงัเทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณฮิ์นดมีู
จ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความเป็นเทพศกัดิ์สิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดา
ทัง้ฝ่ายรา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

ส่วนเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือในพระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคาม
วรรค กลา่วถึง เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ปถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะ
ฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไวไ้ดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตปัปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครองของพระพทุธเจ้า จึงไปเฝ้า
พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติสิกขาบทหา้มมิ
ใหภ้ิกษุตัดตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตัด ถา้ภิกษุขืนตัดเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั , 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายงัปรากฏในพระสตูรเรื่องธัมมิกอบุาสก ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะ
นัน้เทวดาน ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ เพ่ือมารบัธัมมิกอบุาสกไปสู่เทวโลกของตน 
ตา่งเชือ้เชิญธมัมิกอบุาสกว่า ทา่นจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อบุาสกผูใ้ฝ่ธรรมมีความประสงคจ์ะฟังสติปัฏฐาน
สูตร (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดาว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราช
วิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็นเทวดาเขา้ใจว่าอบุาสกใหห้ยดุสวดมนตจ์ึงพากนักลบั ในยมกวรรค ไดพ้รรณนาวา่ 
ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือคนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจกัขบุาล (มหามกฏุ
ราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนัและกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหนัต ์
ดงันัน้ เทวดาในพทุธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาในศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์
บางสว่นเกิดโดยสยมภ ูสว่นเทวดาในศาสนาพทุธนัน้เกิดมาจากผลแห่งกศุลกรรม มีการบ าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลกัใจ  ในอภิธรรมปิฎกพระพุทธเจา้ตรสัว่าเทวดามีอยู่ 3 จ าพวก คือ 1. สมมติเทพ 2. อุปปัตติเทพ 3.วิสทุธิเทพ 
(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย อภิ.วิ.35/1104) ในพรรษาท่ี 7 พระพทุธเจา้ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดสนัดสุิต
เทวบตุรพรอ้มกบัเทวดาจากสวรรคช์ัน้ตา่งๆ ทั่วหม่ืนจกัรวาล ท่ีสธุรรมสภา ในสวรรคช์ัน้ดาวดงึส ์(พระคนัธสาราภิวงศ์, 
2546: 13) เม่ือการแสดงอภิธรรมจบลง สนัดสุิตเทพบตุรไดส้  าเร็จเป็นพระโสดาบนั ส่วนเทวดาท่ีเหลือไดบ้รรลธุรรม
ตามสมควรแก่ตน 

ปัญหาเรื่องเทวดานีล้ว้นเป็นปัญหาท่ีคนทั่วโลกตา่งพากนัสงสยัมานานแลว้ หากจะมีค าถามวา่ เทวดามีอยูจ่รงิ
หรือไม่ ถา้มีอยู่จริงเทวดาอยู่ท่ีไหน แมม้นุษยจ์ะเช่ือว่าสิ่งเหล่านีมี้อยู่หรือไม่มีก็ตาม ทางวิทยาศาสตรก์็ไม่สามารถ
พิสจูนไ์ด ้หากตอบตามหลกัฐานในพระไตรปิฎกท่ีศาสนิกชนศึกษาดีแลว้ก็ตอ้งตอบว่ามีจริง ถา้มีจริงสิ่งเหล่านีจ้ะมี
บทบาทอย่างไรกบัการด าเนินชีวิตท่ีดี ดว้ยเหตนีุ ้ผูว้ิจยัเห็นว่า เทวดาท่ีปรากฏในคมัภีรท์างพระพุทธศาสนาน่าจะมี
บทบาทที่ส  าคญัอยา่งยิ่งตอ่มนษุยแ์ละเทวดา จงึมีความสนใจท่ีจะศกึษา “บทบาทของเทวดาท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก” 
เพ่ือประโยชนแ์ก่พทุธศาสนิกชนและประชาชนทั่วไปไดท้ราบถงึความมีอยูข่องเทวดาบทบาทของเทวดา พรอ้มทัง้จะได้
นอ้มน าหลกัธรรมท่ีท าใหม้นษุยไ์ปเกิดเป็นเทวดามาประยุกตใ์ชใ้นการพฒันาตนเองและคนในสงัคมใหมี้หลกัธรรม
ประจ าใจ มีการด าเนินชีวิตท่ีถกูตอ้งดีงาม ตลอดจนมีบุญกุศลติดตามตนไปในสมัปรายภพจนกระทั่งน าตนใหอ้อก
จากวฏัฏทกุขจ์นเขา้ถงึสนัติสขุที่แทจ้รงิ 

 
 

2. โจทยว์ิจยั (Research question) 

 2.1 ความมีอยูข่องเทวดาในพระไตรปิฎกเป็นอยา่งไร 

บทคัดย่อ 

 เมียนมาร์หรือพม่าเป็นประเทศที่พุทธศาสนานิกายเถรวาทเป็นศูนย์กลางของจิตวิญญาณทางศาสนา
และเป็นแหล่งรวมกลุ่มชาติพันธุ์ที่หลากหลาย ด้วยเหตุนี้การแสดงออกทางศิลปะในภูมิภาคต่าง ๆ ของประเทศ
จึงแสดงรูปแบบที่โดดเด่นอันสะท้อนถึงรากฐานทางวัฒนธรรมและจิตวิญญาณอันเป็นเอกลักษณ์ของแต่ละ
สถานที่ บทความวิชาการนี้มุ่งให้ความกระจ่างถึงตัวอย่างเฉพาะของการสร้างพระพุทธรูปในประเทศพม่าในช่วง
ศตวรรษที ่ 26 อันมีศูนย์กลางอยู ่ที ่พระพุทธรูปยืนแบมือขวาชี ้ไปทางเขาจอมสักในเมืองเชียงตุง แม้ว่า
พระพุทธรูปองค์นี้จะถูกสร้างขึ้นในช่วงไม่กี่ทศวรรษที่ผ่านมา แต่ต้นกำเนิดของพระพุทธรูปสามารถสืบย้อนไปถึง
ตำนานและความเชื่อโบราณที่ฝังรากลึกในวัฒนธรรมพม่า ความเชื่อมโยงเหล่านี้มักเชื่อมโยงกับการเสด็จเยือน
เมืองนี้ในครั้งพุทธกาลและประกอบกับคำพยากรณ์เกี่ยวกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในภูมิภาคเหล่านี้ ใน
บริบทร่วมสมัยรูปแบบศิลปะนี้ก้าวข้ามขอบเขตของความเชื่อทางศาสนาเพียงอย่างเดียว ครอบคลุมมุมมองทาง
จิตวิญญาณและวัฒนธรรมที่กว้างขึ้น โดยทำหน้าที่เป็นภาพสะท้อนของภูมิทัศน์ทางวัฒนธรรมและจิตวิญญาณที่
กำลังพัฒนาของประเทศพม่า โดยสรุปการตีความเชิงสัญลักษณ์ที่หลากหลาย    

บทน า 

 ในศิลปะพม่าสมัยเอกราช (ตั้งแต่ พ.ศ. 2491 เป็นต้นมา) มีการสร้างพระพุทธรูปสำคัญองค์หนึ่ง นิยม
เรียกกันว่า “ยัตต่อมุพยา” (แปลว่าพระยืน) สร้างโดยรัฐบาลพม่าประดิษฐานที่ดอยจอมสัก เมืองเชียงตุง (ภาพที่ 
1) มีลักษณะเป็นพระพุทธรูปประทับยืนยกพระหัตถ์ขวาขึ้นชี้นิ้วพระหัตถ์ ส่วนพระหัตถ์ซ้ายทอดลงจับชายจีวร
ซึ่งเป็น “มุทราเฉพาะ” ไม่ใช่มุทราโดยทั่วไปที่พบในศิลปะมัณฑะเลย์หรือแม้แต่หลังมัณฑะเลย์จึงเห็นได้ชัดว่ามี
แรงบันดาลใจด้านรูปแบบจากพระพุทธรูปประทับยืนองค์ที่ประดิษฐานที่เขามัณฑะเลย์ซึ่งยกพระหัตถ์ขวาชี้นิ้ว
พระหัตถ์เพื่อแสดงพุทธพยากรณ์เมืองมัณฑะเลย์ (ภาพที่ 2) 

 กรณีพระพุทธรูปประทับยืนชี้นิ้วพระหัตถ์ที่ประดิษฐานที่ดอยจอมสัก จึงเป็นประเด็นที่ควรตรวจสอบว่า
นอกจากได้รับอิทธิพลด้านรูปแบบศิลปกรรมจากพระพุทธรูปองค์ที่เขามัณฑะเลย์แล้ว ยังได้รับอิทธิพลในเชิงประ
ติมานวิทยาที่สะท้อนแนวคิดเรื่องพุทธพยากรณ์เมืองด้วยหรือไม่ และด้วยยุคสมัยที่ต่างกันทำให้การตีความในเชิง
ประติมานวิทยามีความแตกต่างกันหรือไม่ 

 เมื่อตรวจสอบตำนานการสร้างเมืองเชียงตุงพบว่า เมืองนี้เป็นอีกเมืองหนึ่งมีตำนานการสร้างเมืองอิงกับ
พุทธพยากรณ์ โดยระบุถึงเหตุการณ์ที่พระพุทธเจ้าพร้อมสาวกได้จาริกมาถึงหนองน้ำใหญ่เมืองจัณฑคาม  (เชียง
ตุง) แล้วทรงมีพุทธพยากรณ์ว่าต่อไปภายภาคหน้าจะมีราชบุตรของเจ้าฟ้าเมืองว้อง มาระบายน้ำในหนองนี้ออก
จนกลับคืนเป็นบ้านเมืองและพุทธศาสนาจะได้ต้ังมั่นในเมืองนี้ (สุพิน ฤทธิ์เพ็ญ, 2541: 72) 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


36 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 4 (October-December 2023) 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนษุย ์สามารถดลบนัดาลทกุอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือ
เรื่องเทวดานัน้เริ่มจากมนษุยบ์างคนเกิดความกลวัภยัพิบตัิ จึงเกิดความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้
ยงัมีอ  านาจดลบนัดาลเหตกุารณห์รือสิ่งต่างๆ ทัง้ดีและรา้ยใหเ้กิดขึน้ได ้ในสมยัก่อนพทุธกาลมนษุยเ์ช่ือกนัว่าเทวดามี
จริงในลกัษณะของธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั ส่วนดวงจนัทรจ์ะมีพระจนัทรซ์ึ่ง
เป็นเทพส่องสว่างในตอนกลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพแห่งลม พระพิรุณหรือพระ
วรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการสื่อสารกนัระหว่างเทพ
กบัมนษุยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยงัเทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณฮิ์นดมีู
จ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความเป็นเทพศกัดิ์สิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดา
ทัง้ฝ่ายรา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

ส่วนเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือในพระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคาม
วรรค กลา่วถึง เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ปถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะ
ฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไวไ้ดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตปัปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครองของพระพทุธเจ้า จึงไปเฝ้า
พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติสิกขาบทหา้มมิ
ใหภ้ิกษุตัดตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตัด ถา้ภิกษุขืนตัดเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั , 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายงัปรากฏในพระสตูรเรื่องธัมมิกอบุาสก ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะ
นัน้เทวดาน ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ เพ่ือมารบัธัมมิกอบุาสกไปสู่เทวโลกของตน 
ตา่งเชือ้เชิญธมัมิกอบุาสกว่า ทา่นจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อบุาสกผูใ้ฝ่ธรรมมีความประสงคจ์ะฟังสติปัฏฐาน
สูตร (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดาว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราช
วิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็นเทวดาเขา้ใจว่าอบุาสกใหห้ยดุสวดมนตจ์ึงพากนักลบั ในยมกวรรค ไดพ้รรณนาวา่ 
ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือคนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจกัขบุาล (มหามกฏุ
ราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนัและกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหนัต ์
ดงันัน้ เทวดาในพทุธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาในศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์
บางสว่นเกิดโดยสยมภ ูสว่นเทวดาในศาสนาพทุธนัน้เกิดมาจากผลแห่งกศุลกรรม มีการบ าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลกัใจ  ในอภิธรรมปิฎกพระพุทธเจา้ตรสัว่าเทวดามีอยู่ 3 จ าพวก คือ 1. สมมติเทพ 2. อุปปัตติเทพ 3.วิสทุธิเทพ 
(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย อภิ.วิ.35/1104) ในพรรษาท่ี 7 พระพทุธเจา้ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดสนัดสุิต
เทวบตุรพรอ้มกบัเทวดาจากสวรรคช์ัน้ตา่งๆ ทั่วหม่ืนจกัรวาล ท่ีสธุรรมสภา ในสวรรคช์ัน้ดาวดงึส ์(พระคนัธสาราภิวงศ์, 
2546: 13) เม่ือการแสดงอภิธรรมจบลง สนัดสุิตเทพบตุรไดส้  าเร็จเป็นพระโสดาบนั ส่วนเทวดาท่ีเหลือไดบ้รรลธุรรม
ตามสมควรแก่ตน 

ปัญหาเรื่องเทวดานีล้ว้นเป็นปัญหาท่ีคนทั่วโลกตา่งพากนัสงสยัมานานแลว้ หากจะมีค าถามวา่ เทวดามีอยูจ่รงิ
หรือไม่ ถา้มีอยู่จริงเทวดาอยู่ท่ีไหน แมม้นุษยจ์ะเช่ือว่าสิ่งเหล่านีมี้อยู่หรือไม่มีก็ตาม ทางวิทยาศาสตรก์็ไม่สามารถ
พิสจูนไ์ด ้หากตอบตามหลกัฐานในพระไตรปิฎกท่ีศาสนิกชนศึกษาดีแลว้ก็ตอ้งตอบว่ามีจริง ถา้มีจริงสิ่งเหล่านีจ้ะมี
บทบาทอย่างไรกบัการด าเนินชีวิตท่ีดี ดว้ยเหตนีุ ้ผูว้ิจยัเห็นว่า เทวดาท่ีปรากฏในคมัภีรท์างพระพุทธศาสนาน่าจะมี
บทบาทที่ส  าคญัอยา่งยิ่งตอ่มนษุยแ์ละเทวดา จงึมีความสนใจท่ีจะศกึษา “บทบาทของเทวดาท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก” 
เพ่ือประโยชนแ์ก่พทุธศาสนิกชนและประชาชนทั่วไปไดท้ราบถงึความมีอยูข่องเทวดาบทบาทของเทวดา พรอ้มทัง้จะได้
นอ้มน าหลกัธรรมท่ีท าใหม้นษุยไ์ปเกิดเป็นเทวดามาประยุกตใ์ชใ้นการพฒันาตนเองและคนในสงัคมใหมี้หลกัธรรม
ประจ าใจ มีการด าเนินชีวิตท่ีถกูตอ้งดีงาม ตลอดจนมีบุญกุศลติดตามตนไปในสมัปรายภพจนกระทั่งน าตนใหอ้อก
จากวฏัฏทกุขจ์นเขา้ถงึสนัติสขุที่แทจ้รงิ 

 
 

2. โจทยว์ิจยั (Research question) 

 2.1 ความมีอยูข่องเทวดาในพระไตรปิฎกเป็นอยา่งไร 

 เห็นได้ว่าตำนานพุทธพยากรณ์เมืองเชียงตุงมีการใช้ “โครงเรื่องหลักร่วมกัน” กับตำนานพุทธพยากรณ์
เมืองอื่น ๆ แล้วอาจมีการปรับแปลงในเกิดความแตกต่างกันในรายละเอียดปลีกย่อย (เช่น ฉาก บุคคลที่เกี่ยวข้อง 
และกิจกรรมที่เกิดขึ้น) (Stadtner, 2011: 73-77; Stadtner, 2011: 146-147) การใช้โครงเรื่องหลักร่วมกันใน
การแต่งตำนานเพื่ออธิบายความสำคัญของสถานที่ยังปรากฏในตำนานอื่นของพม่า ดังเช่น ตำนานชเวดากอง 
และตำนานชเวมอดอ(พระธาตุมุเตา) ที่มีโครงเรื่องหลักคือพ่อค้าสองพ่ีน้องได้รับพระเกศาธาตุกลับไปยังเมืองของ
ตนและสร้างเจดีย์ไว้เป็นที่ประดิษฐาน โปรดดูตำนานชเวดากองใน ดังตัวอย่างได้แก่ 

ตำนานพระพุทธเจ้าเสด็จยังเมืองสุธรรมปุระ (คือ สุธรรมวดี หรือสะเทิม ในแดนมอญ) กล่าวถึงเนื้อหา
ส่วนนี้ว่า  

"ฝ่ายพระผู้มีพระภาค เมื่อได้ตรัสรู้แล้ว ต่อมาในปีที่ 8 ได้เสด็จมาทาง
อากาศสู่เมืองสุธรรมปุระ รัฐรามัญ พร้อมด้วยพระภิกษุหลายร้อยองค์... ครั้งนั้น 
พระผู้มีพระภาคเสด็จมาแล้ว ประทับนั่งในรัตนมณฑป ทรงประทานอมตรสแก่
ชาวเมืองทั้งหลายพร้อมด้วยพระราชา ทรงโปรดให้ตั้งมั่นอยู่ในสรณะ 3 และศีล 5 
...ครั้นแล้ว พระองค์ประทานพระเกศธาตุ 6 องค์ แก่ฤษี 6 ตน ซึ่งมาเฝ้าเพื่อให้เอา
ไปบูชา..." (พระปัญญาสามี, 2506: 53-54) 

ตำนานพระพุทธเจ้าเสด็จธัญญวดี (เมืองในแคว้นยะไข่หรืออารกัน) มีความบางตอนกล่าวถึงการเสด็จว่า  

“พระโคตตมะพร้อมด้วยพระอานนท์และพระอรหันต์อีก 500 องค์ เหาะ
ทางอากาศสู่ยอดเขาศีลคีรี เมืองธัญญวดี มีเสด็จมาถึงทรงตรัสถึงสถูปหรือเจดีย์
ต่างๆที่ประดิษฐานพระอัฐิของพระองค์ในพระชาติก่อนๆ เมื่อพระเจ้าจันทสุริยะ
ทรงทราบว่าพระพุทธเจ้าเสด็จมาจึงเสด็จไปต้อนรับพร้อมพระนางจันทมาลา พระ
มเหสี เหล่านางในรวมทั้งคณะมนตรีอีกหลายร้อย พระพุทธเจ้าจึงเสด็จไปประทับ 
ณ ราชธานีธัญญวดีเป็นเวลา 7 วัน ก่อนเสด็จกลับทรงประทานอนุญาตให้สร้างรูป
เคารพตามค าทูลขอของพระเจ้าจันทสุริยะ คือ พระมหามัยมุนี และทรงประทาน
ลมหายใจให้พระพุทธรูปองค์นี้จึงเกิดมีชีวิตขึ้นเสมือนตัวแทนพระพุทธองค์ ” 
(Thaw Kaung, 2001: 79) 

ในตำนานพระพุทธเจ้าเสด็จและทรงมีพุทธพยากรณ์เมืองหงสาวด ีกล่าวว่า  

“ครั้งพระพุทธเจ้าพร้อมพระสาวกเหาะผ่านทะเลและมองเห็นสันทราย
เล็กๆ มีหงส์ตัวผู้และตัวเมียเกาะพักอยู่ พระพุทธเจ้าจึงทรงพยากรณ์ว่าสันทราย

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


37 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 4 (October-December 2023) 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนษุย ์สามารถดลบนัดาลทกุอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือ
เรื่องเทวดานัน้เริ่มจากมนษุยบ์างคนเกิดความกลวัภยัพิบตัิ จึงเกิดความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้
ยงัมีอ  านาจดลบนัดาลเหตกุารณห์รือสิ่งต่างๆ ทัง้ดีและรา้ยใหเ้กิดขึน้ได ้ในสมยัก่อนพทุธกาลมนษุยเ์ช่ือกนัว่าเทวดามี
จริงในลกัษณะของธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั ส่วนดวงจนัทรจ์ะมีพระจนัทรซ์ึ่ง
เป็นเทพส่องสว่างในตอนกลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพแห่งลม พระพิรุณหรือพระ
วรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการสื่อสารกนัระหว่างเทพ
กบัมนษุยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยงัเทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณฮิ์นดมีู
จ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความเป็นเทพศกัดิ์สิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดา
ทัง้ฝ่ายรา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

ส่วนเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือในพระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคาม
วรรค กลา่วถึง เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ปถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะ
ฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไวไ้ดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตปัปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครองของพระพทุธเจ้า จึงไปเฝ้า
พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติสิกขาบทหา้มมิ
ใหภ้ิกษุตัดตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตัด ถา้ภิกษุขืนตัดเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั , 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายงัปรากฏในพระสตูรเรื่องธัมมิกอบุาสก ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะ
นัน้เทวดาน ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ เพ่ือมารบัธัมมิกอบุาสกไปสู่เทวโลกของตน 
ตา่งเชือ้เชิญธมัมิกอบุาสกว่า ทา่นจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อบุาสกผูใ้ฝ่ธรรมมีความประสงคจ์ะฟังสติปัฏฐาน
สูตร (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดาว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราช
วิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็นเทวดาเขา้ใจว่าอบุาสกใหห้ยดุสวดมนตจ์ึงพากนักลบั ในยมกวรรค ไดพ้รรณนาวา่ 
ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือคนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจกัขบุาล (มหามกฏุ
ราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนัและกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหนัต ์
ดงันัน้ เทวดาในพทุธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาในศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์
บางสว่นเกิดโดยสยมภ ูสว่นเทวดาในศาสนาพทุธนัน้เกิดมาจากผลแห่งกศุลกรรม มีการบ าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลกัใจ  ในอภิธรรมปิฎกพระพุทธเจา้ตรสัว่าเทวดามีอยู่ 3 จ าพวก คือ 1. สมมติเทพ 2. อุปปัตติเทพ 3.วิสทุธิเทพ 
(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย อภิ.วิ.35/1104) ในพรรษาท่ี 7 พระพทุธเจา้ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดสนัดสุิต
เทวบตุรพรอ้มกบัเทวดาจากสวรรคช์ัน้ตา่งๆ ทั่วหม่ืนจกัรวาล ท่ีสธุรรมสภา ในสวรรคช์ัน้ดาวดงึส ์(พระคนัธสาราภิวงศ์, 
2546: 13) เม่ือการแสดงอภิธรรมจบลง สนัดสุิตเทพบตุรไดส้  าเร็จเป็นพระโสดาบนั ส่วนเทวดาท่ีเหลือไดบ้รรลธุรรม
ตามสมควรแก่ตน 

ปัญหาเรื่องเทวดานีล้ว้นเป็นปัญหาท่ีคนทั่วโลกตา่งพากนัสงสยัมานานแลว้ หากจะมีค าถามวา่ เทวดามีอยูจ่รงิ
หรือไม่ ถา้มีอยู่จริงเทวดาอยู่ท่ีไหน แมม้นุษยจ์ะเช่ือว่าสิ่งเหล่านีมี้อยู่หรือไม่มีก็ตาม ทางวิทยาศาสตรก์็ไม่สามารถ
พิสจูนไ์ด ้หากตอบตามหลกัฐานในพระไตรปิฎกท่ีศาสนิกชนศึกษาดีแลว้ก็ตอ้งตอบว่ามีจริง ถา้มีจริงสิ่งเหล่านีจ้ะมี
บทบาทอย่างไรกบัการด าเนินชีวิตท่ีดี ดว้ยเหตนีุ ้ผูว้ิจยัเห็นว่า เทวดาท่ีปรากฏในคมัภีรท์างพระพุทธศาสนาน่าจะมี
บทบาทที่ส  าคญัอยา่งยิ่งตอ่มนษุยแ์ละเทวดา จงึมีความสนใจท่ีจะศกึษา “บทบาทของเทวดาท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก” 
เพ่ือประโยชนแ์ก่พทุธศาสนิกชนและประชาชนทั่วไปไดท้ราบถงึความมีอยูข่องเทวดาบทบาทของเทวดา พรอ้มทัง้จะได้
นอ้มน าหลกัธรรมท่ีท าใหม้นษุยไ์ปเกิดเป็นเทวดามาประยุกตใ์ชใ้นการพฒันาตนเองและคนในสงัคมใหมี้หลกัธรรม
ประจ าใจ มีการด าเนินชีวิตท่ีถกูตอ้งดีงาม ตลอดจนมีบุญกุศลติดตามตนไปในสมัปรายภพจนกระทั่งน าตนใหอ้อก
จากวฏัฏทกุขจ์นเขา้ถงึสนัติสขุที่แทจ้รงิ 

 
 

2. โจทยว์ิจยั (Research question) 

 2.1 ความมีอยูข่องเทวดาในพระไตรปิฎกเป็นอยา่งไร 

แห่งนั้นจะกลายเป็นมหานครที่มีความรุ่งเรืองนามว่าหงสาวดี” (Stadtner, 2011: 
136-137) 

อีกตำนานหน่ึงของเมืองหงสาวด ีกล่าวว่า 

“กะลาสีชาวอินเดียสังเกตเห็นหงส์สองตัวเกาะบนสันทรายนี้ จึงได้
รายงานให้กษัตริย์แห่งวิชัยนครในอินเดียใต้ทราบ นักปราชญ์ในราชส านักจึงกราบ
ทูลพระราชาเรื่องพุทธพยากรณ์ถึงเมืองที่จะรุ่งเรืองในกาลต่อมา” (Stadtner, 
2011: 137) 

ตำนานของเมืองในระยะก่อนพุทธศตวรรษที่ 25 นี้ ย่อมเป็นพื้นฐานแก่การรจนาตำนานเมืองระยะ
ต่อมาดังกรณีเมืองมัณฑะเลย์และเมืองเชียงตุงด้วย เมื่อเปรียบเทียบกับ ต านานพุทธพยากรณ์เมืองมัณฑะเลย์ 
พบได้ว่าโครงเรื่องหลักมีความละม้ายกัน โดยตำนานดังกล่าวระบุว่าพระพุทธเจ้ารวมทั้งพระอดีตพุทธเจ้าหลาย
พระองค์เคยเสด็จมาที่เขามัณฑเลนี้ ในครั้งที่พระพุทธเจ้าโคตมะได้เสด็จมานั้นทรงชี้ให้พระอานนท์ดูชัยภูมิเบื้อง
ล่างแล้วแสดงพุทธพยากรณ์ถึงบริเวณดังกล่าวจะกลายเป็นมหานครที่รุ ่งเรืองต่อไปในอนาคต ดังถ้อยความ
ปรากฏในพระราชพงศาวดารพม่า สำนวนพระนิพนธ์โดยกรมพระนราธิปประพันธ์พงศ์ ว่า  

  "เมื่อพระมหาพุทธเจ้าได้ช านะแก่เบญจพิธมารเผยพระสัพพัญญุตญาณทรง
พยากรณ์เขามัณฑเลย์นี้กะพระอานนท์พุทธอุปัฏฐากยามเสด็จพุทธด าเนินมาถึงเชิง
เขามัณฑเลย์นั้นว่า 'บรรพตนี้ครั้งพระพุทธกกุสันโธมีนามปรากฏว่าขีณาสโวปุรัม 
คลังพระพุทธโกนาคมะโนว่าอีระวาปุรัม ครั้งพระพุทธกัสสะโปว่า ปะทะสะปุรัม 
ต่อมาจึงปรากฏนามว่ามัณฑเลย์เคยเป็นที่อยู่ของเราในอดีตชาติ ครั้งเป็นพญาช้าง 
เป็นพญาราชสีห์ เป็นพญากวาง และเป็นนายพรานเป็นต้น ฐานที่นี้ตั้งอยู่งดงาม 
ประกอบด้วยคุณสมบัติเป็นอเนกประการสมควรเป็นราชธานีของมหากษัตริย์
ราชาธิราชในอนาคตกาล' " (พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระนราธิปประพันธ์พงศ์, 
2550: 434-435) 

ในกรณีนี้จึงไม่อาจระบุได้ชัดว่าตำนานพุทธพยากรณ์เมืองเชียงตุงมีพื้นฐานจากตำนานพุทธพยากรณ์
เมืองมัณฑะเลย์“โดยตรง” หรือไม่ แต่ถึงกระนั้นการปรากฏรูปแบบศิลปกรรมอย่างศิลปะมัณฑะเลย์ เช่น มี
กรอบพระพักตร์ จีวรพยายามแสดงริ้วเลียนแบบธรรมชาติ เป็นต้น แสดงให้เห็นว่าพระพุทธรูปประทับยืนชี้นิ้ว
พระหัตถ์ที่ดอยจอมสักเมืองเชียงตุงได้รับอิทธิพลด้านรูปแบบศิลปกรรมจากพระพุทธรูปองค์ที่ประดิษฐาน ณ 
ดอยมัณฑะเลยอ์ย่างแน่ชัด 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


38 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 4 (October-December 2023) 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนษุย ์สามารถดลบนัดาลทกุอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือ
เรื่องเทวดานัน้เริ่มจากมนษุยบ์างคนเกิดความกลวัภยัพิบตัิ จึงเกิดความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้
ยงัมีอ  านาจดลบนัดาลเหตกุารณห์รือสิ่งต่างๆ ทัง้ดีและรา้ยใหเ้กิดขึน้ได ้ในสมยัก่อนพทุธกาลมนษุยเ์ช่ือกนัว่าเทวดามี
จริงในลกัษณะของธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั ส่วนดวงจนัทรจ์ะมีพระจนัทรซ์ึ่ง
เป็นเทพส่องสว่างในตอนกลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพแห่งลม พระพิรุณหรือพระ
วรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการสื่อสารกนัระหว่างเทพ
กบัมนษุยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยงัเทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณฮิ์นดมีู
จ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความเป็นเทพศกัดิ์สิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดา
ทัง้ฝ่ายรา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

ส่วนเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือในพระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคาม
วรรค กลา่วถึง เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ปถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะ
ฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไวไ้ดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตปัปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครองของพระพทุธเจ้า จึงไปเฝ้า
พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติสิกขาบทหา้มมิ
ใหภ้ิกษุตัดตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตัด ถา้ภิกษุขืนตัดเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั , 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายงัปรากฏในพระสตูรเรื่องธัมมิกอบุาสก ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะ
นัน้เทวดาน ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ เพ่ือมารบัธัมมิกอบุาสกไปสู่เทวโลกของตน 
ตา่งเชือ้เชิญธมัมิกอบุาสกว่า ทา่นจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อบุาสกผูใ้ฝ่ธรรมมีความประสงคจ์ะฟังสติปัฏฐาน
สูตร (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดาว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราช
วิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็นเทวดาเขา้ใจว่าอบุาสกใหห้ยดุสวดมนตจ์ึงพากนักลบั ในยมกวรรค ไดพ้รรณนาวา่ 
ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือคนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจกัขบุาล (มหามกฏุ
ราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนัและกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหนัต ์
ดงันัน้ เทวดาในพทุธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาในศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์
บางสว่นเกิดโดยสยมภ ูสว่นเทวดาในศาสนาพทุธนัน้เกิดมาจากผลแห่งกศุลกรรม มีการบ าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลกัใจ  ในอภิธรรมปิฎกพระพุทธเจา้ตรสัว่าเทวดามีอยู่ 3 จ าพวก คือ 1. สมมติเทพ 2. อุปปัตติเทพ 3.วิสทุธิเทพ 
(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย อภิ.วิ.35/1104) ในพรรษาท่ี 7 พระพทุธเจา้ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดสนัดสุิต
เทวบตุรพรอ้มกบัเทวดาจากสวรรคช์ัน้ตา่งๆ ทั่วหม่ืนจกัรวาล ท่ีสธุรรมสภา ในสวรรคช์ัน้ดาวดงึส ์(พระคนัธสาราภิวงศ์, 
2546: 13) เม่ือการแสดงอภิธรรมจบลง สนัดสุิตเทพบตุรไดส้  าเร็จเป็นพระโสดาบนั ส่วนเทวดาท่ีเหลือไดบ้รรลธุรรม
ตามสมควรแก่ตน 

ปัญหาเรื่องเทวดานีล้ว้นเป็นปัญหาท่ีคนทั่วโลกตา่งพากนัสงสยัมานานแลว้ หากจะมีค าถามวา่ เทวดามีอยูจ่รงิ
หรือไม่ ถา้มีอยู่จริงเทวดาอยู่ท่ีไหน แมม้นุษยจ์ะเช่ือว่าสิ่งเหล่านีมี้อยู่หรือไม่มีก็ตาม ทางวิทยาศาสตรก์็ไม่สามารถ
พิสจูนไ์ด ้หากตอบตามหลกัฐานในพระไตรปิฎกท่ีศาสนิกชนศึกษาดีแลว้ก็ตอ้งตอบว่ามีจริง ถา้มีจริงสิ่งเหล่านีจ้ะมี
บทบาทอย่างไรกบัการด าเนินชีวิตท่ีดี ดว้ยเหตนีุ ้ผูว้ิจยัเห็นว่า เทวดาท่ีปรากฏในคมัภีรท์างพระพุทธศาสนาน่าจะมี
บทบาทที่ส  าคญัอยา่งยิ่งตอ่มนษุยแ์ละเทวดา จงึมีความสนใจท่ีจะศกึษา “บทบาทของเทวดาท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก” 
เพ่ือประโยชนแ์ก่พทุธศาสนิกชนและประชาชนทั่วไปไดท้ราบถงึความมีอยูข่องเทวดาบทบาทของเทวดา พรอ้มทัง้จะได้
นอ้มน าหลกัธรรมท่ีท าใหม้นษุยไ์ปเกิดเป็นเทวดามาประยุกตใ์ชใ้นการพฒันาตนเองและคนในสงัคมใหมี้หลกัธรรม
ประจ าใจ มีการด าเนินชีวิตท่ีถกูตอ้งดีงาม ตลอดจนมีบุญกุศลติดตามตนไปในสมัปรายภพจนกระทั่งน าตนใหอ้อก
จากวฏัฏทกุขจ์นเขา้ถงึสนัติสขุที่แทจ้รงิ 

 
 

2. โจทยว์ิจยั (Research question) 

 2.1 ความมีอยูข่องเทวดาในพระไตรปิฎกเป็นอยา่งไร 

 ข้อควรพิจารณาประการต่อมาคือการสร้างพระพุทธรูปชี้นิ้วฯ ที่เชียงตุง เป็นการสร้างโดยรัฐบาลพม่า 
ซึ่งเป็น “คนนอก” ทั้งในแง่ของนอกพื้นที่และนอกวัฒนธรรม ดังนั้นมุมมองต่อการสร้างพระพุทธรูปดังกล่าวของ
ผู้สร้างกับ “คนใน” พื้นที่จึงอาจมีความแตกต่างกัน  

 หากพิจารณาในมุมมองผู้สร้างซึ่งหมายถึงรัฐบาลพม่า อาจเป็นไปได้ว่าต้องการสร้างประติมากรรมที่
สะท้อนตำนานของท้องถิ่นในเรื่องพุทธพยาการณ์เมืองดังที่นำเสนอไว้ข้างต้น หรืออาจมีนัยแฝงทางการปกครอง
คืออาจเป็นการสร้างสัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับพุทธศาสนา “แบบพม่า” ซึ่งนอกจากกรณีพระพุทธรูปองค์นี้แล้ว
รัฐบาลพม่ายังจำลองเจดีย์ชเวดากองไว้ที่เมืองเชียงตุงด้วย (เสมอชัย พูลสุวรรณ, 2560: 160) 

 แต่หากพิจารณาในมุมมองคนในท้องถิ่นมักพบทัศนะต่อพระพุทธรูปองค์นี้ในทางลบ เช่น  

“รู้สึกหวาดระแวงต่อท่าทีและการกระทำของรัฐบาลพม่าในกรณีดังกล่าว, 
และเห็นว่า พระพุทธรูปองค์ดังกล่าวเป็นของ ‘พม่า’ มากกว่าจะเป็นสมบัติส่วนกลาง
ของศาสนา, โดยบ้างก็ตีความว่าพระเจ้ายืน ‘ชี้นิ้ว’ เพื่อสั่งสอนประชาชนชาวเชียงตุง
ให้ต้องอยู่ในโอวาทของรัฐบาลทหารพม่าซึ่งเป็นผู้ที่สร้างพระพุทธรูปองค์นี้ขึ้นมา,  
หรือบางก็เชื่อว่าจะมีการฝังอาถรรพ์บางอย่างไว้ในพระพุทธรูปด้วยเพื่อจะสะกดชาว
เชียงตุงไม่ให้คิดกระด้างกระเดื่องหรือมีความเจริญรุ่งเรืองต่อไปข้างหน้า” (เสมอชัย 
พูลสุวรรณ, 2560: 162) 

 นอกจากนี้ ในมุมมองของนักท่องเที่ยวชาวไทย ยังมีความแตกต่างไปจากทั้ง 2 มุมมองข้างต้น คือ มอง
ว่าการชี้นิ ้วของพระพุทธรูปองค์นี้เป็นการให้พร จึงนิยมถ่ายภาพก ับพระพุทธรูปองค์นี้ให้มุมกล้องดูคล้าย
พระพุทธรูปช้ีนิ้วจรดศีรษะของผู้สักการะ (Petcharat Lovichakorntikul, 2017) (ภาพที่ 3) 

 กรณี มุมมองของนักท่องเที่ยวชาวไทยต่อพระพุทธรูปชี้นิ้วที่เชียงตุง เห็นได้ว่าคล้ายกับกรณี “โพโพ
จีนัต”ซึ่งเป็นประติมากรรมที่นักท่องเที่ยวไทยนิยมสักการะขอพรโดยนำศีรษะไปสัมผัสปลายนิ้วของโพโพจี
เช่นกัน ทั้งนี้ ความเช่ือดังกล่าวเกิดจากความไม่เข้าใจประติมานวิทยาของโพโพจีในพม่าด้วย เพราะแต่เดิมเดิมโพ
โพจีคล้ายกับผีที่เป็นเสื ้อวัดของทางภาคเหนือของไทย คือเป็นวิญญานที่ปกป้องสถานที่สำคัญทางศาสนา 
หมู่บ้าน ชุมชน เรื่อยไปถึงไร่นา สถานที่เหล่านี้ต่างก็สามารถตั้งศาลโพโพจีได้ (สิทธิพร เนตรนิยม, 2559) โดยโพ
โพจีข้างต้นเป็นประติมากรรมชายแก่ ถือไม้เท้าเพื่อสื่อความหมายถึงการเป็นวิญญาณเก่าแก่และใจดีมีเมตตา  
(Mandy Sadan, 2005: 98) แต่โพโพจีที่ “ชี้นิ้ว” คือโพโพจีที่เฝ้าเจดีย์โบตะถ่องและเจดีย์สุเลเพื่อบอกทางแก่ต
ปุสสะและภัลลิกะที่ถามหาทางไปเนินเขาสิงคุตระเพื่อสร้างเจดีย์ประดิษฐานพระเกศาธาตุ ตำนานดังกล่าวของ
พม่านี้เชื่อมโยงพุทธประวัติตอนราชายตะเข้ากับตำนานชเวดากอง โดยอ้างถึงเมืองอุกกละในพุทธประวัติ  (ซึ่ง
โดยทั่วไปแล้วจะถือกันว่าเป็นเมืองหนึ่งในแคว้นโอริสสา ประเทศอินเดีย) ว่าคือเมืองย่างกุ้ง ตำนานชเวดากองนี้
ปรากฏในศิลาจารึกที่สร้างขึ้นในสมัยพระเจ้าธรรมเจดีย์ (ครองราชย์ พ.ศ.2015-2035) ถูกขุดพบบริเวณใกล้กับ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


39 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 4 (October-December 2023) 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนษุย ์สามารถดลบนัดาลทกุอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือ
เรื่องเทวดานัน้เริ่มจากมนษุยบ์างคนเกิดความกลวัภยัพิบตัิ จึงเกิดความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้
ยงัมีอ  านาจดลบนัดาลเหตกุารณห์รือสิ่งต่างๆ ทัง้ดีและรา้ยใหเ้กิดขึน้ได ้ในสมยัก่อนพทุธกาลมนษุยเ์ช่ือกนัว่าเทวดามี
จริงในลกัษณะของธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั ส่วนดวงจนัทรจ์ะมีพระจนัทรซ์ึ่ง
เป็นเทพส่องสว่างในตอนกลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพแห่งลม พระพิรุณหรือพระ
วรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการสื่อสารกนัระหว่างเทพ
กบัมนษุยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยงัเทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณฮิ์นดมีู
จ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความเป็นเทพศกัดิ์สิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดา
ทัง้ฝ่ายรา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

ส่วนเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือในพระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคาม
วรรค กลา่วถึง เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ปถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะ
ฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไวไ้ดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตปัปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครองของพระพทุธเจ้า จึงไปเฝ้า
พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติสิกขาบทหา้มมิ
ใหภ้ิกษุตัดตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตัด ถา้ภิกษุขืนตัดเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั , 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายงัปรากฏในพระสตูรเรื่องธัมมิกอบุาสก ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะ
นัน้เทวดาน ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ เพ่ือมารบัธัมมิกอบุาสกไปสู่เทวโลกของตน 
ตา่งเชือ้เชิญธมัมิกอบุาสกว่า ทา่นจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อบุาสกผูใ้ฝ่ธรรมมีความประสงคจ์ะฟังสติปัฏฐาน
สูตร (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดาว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราช
วิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็นเทวดาเขา้ใจว่าอบุาสกใหห้ยดุสวดมนตจ์ึงพากนักลบั ในยมกวรรค ไดพ้รรณนาวา่ 
ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือคนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจกัขบุาล (มหามกฏุ
ราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนัและกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหนัต ์
ดงันัน้ เทวดาในพทุธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาในศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์
บางสว่นเกิดโดยสยมภ ูสว่นเทวดาในศาสนาพทุธนัน้เกิดมาจากผลแห่งกศุลกรรม มีการบ าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลกัใจ  ในอภิธรรมปิฎกพระพุทธเจา้ตรสัว่าเทวดามีอยู่ 3 จ าพวก คือ 1. สมมติเทพ 2. อุปปัตติเทพ 3.วิสทุธิเทพ 
(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย อภิ.วิ.35/1104) ในพรรษาท่ี 7 พระพทุธเจา้ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดสนัดสุิต
เทวบตุรพรอ้มกบัเทวดาจากสวรรคช์ัน้ตา่งๆ ทั่วหม่ืนจกัรวาล ท่ีสธุรรมสภา ในสวรรคช์ัน้ดาวดงึส ์(พระคนัธสาราภิวงศ์, 
2546: 13) เม่ือการแสดงอภิธรรมจบลง สนัดสุิตเทพบตุรไดส้  าเร็จเป็นพระโสดาบนั ส่วนเทวดาท่ีเหลือไดบ้รรลธุรรม
ตามสมควรแก่ตน 

ปัญหาเรื่องเทวดานีล้ว้นเป็นปัญหาท่ีคนทั่วโลกตา่งพากนัสงสยัมานานแลว้ หากจะมีค าถามวา่ เทวดามีอยูจ่รงิ
หรือไม่ ถา้มีอยู่จริงเทวดาอยู่ท่ีไหน แมม้นุษยจ์ะเช่ือว่าสิ่งเหล่านีมี้อยู่หรือไม่มีก็ตาม ทางวิทยาศาสตรก์็ไม่สามารถ
พิสจูนไ์ด ้หากตอบตามหลกัฐานในพระไตรปิฎกท่ีศาสนิกชนศึกษาดีแลว้ก็ตอ้งตอบว่ามีจริง ถา้มีจริงสิ่งเหล่านีจ้ะมี
บทบาทอย่างไรกบัการด าเนินชีวิตท่ีดี ดว้ยเหตนีุ ้ผูว้ิจยัเห็นว่า เทวดาท่ีปรากฏในคมัภีรท์างพระพุทธศาสนาน่าจะมี
บทบาทที่ส  าคญัอยา่งยิ่งตอ่มนษุยแ์ละเทวดา จงึมีความสนใจท่ีจะศกึษา “บทบาทของเทวดาท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก” 
เพ่ือประโยชนแ์ก่พทุธศาสนิกชนและประชาชนทั่วไปไดท้ราบถงึความมีอยูข่องเทวดาบทบาทของเทวดา พรอ้มทัง้จะได้
นอ้มน าหลกัธรรมท่ีท าใหม้นษุยไ์ปเกิดเป็นเทวดามาประยุกตใ์ชใ้นการพฒันาตนเองและคนในสงัคมใหมี้หลกัธรรม
ประจ าใจ มีการด าเนินชีวิตท่ีถกูตอ้งดีงาม ตลอดจนมีบุญกุศลติดตามตนไปในสมัปรายภพจนกระทั่งน าตนใหอ้อก
จากวฏัฏทกุขจ์นเขา้ถงึสนัติสขุที่แทจ้รงิ 

 
 

2. โจทยว์ิจยั (Research question) 

 2.1 ความมีอยูข่องเทวดาในพระไตรปิฎกเป็นอยา่งไร 

เจดีย์ชเวดากองโดย Emil Forchhammer โบราณคดีชาวเยอรมัน (Stadtner, 2011: 146; Moore, 1999: 
142) 

 จากรายละเอียดข้างต้นจึงเห็นได้ว่าการกำหนดความหมายเชิงประติมานวิทยาของพระพุทธรูปชี้นิ้วที่
เมืองเชียงตุงซึ่งเป็นศิลปะพม่าสมัยเอกราช นอกจากอาจสัมพันธ์กับคติพุทธพยากรณ์เมืองแล้ว ยังอาจเกี่ยวโยง
กับคติอ่ืนๆ ที่หลากหลายตามแต่มุมมองหรือความเข้าใจของผู้คนในยุคสมัยที่ต่างกัน ซึ่งดูเหมือนจะเป็นมุมมองที่
แตกต่างกันอย่างมากจนน่าจะเป็นปัญหาในการอธิบายหรือ “ส่งต่อ” ความเช่ือให้กับผู้คนทั้งในและนอกท้องถิ่น  

  ปัญหาดังกล่าวนี้น่าจะมีส่วนทำให้พระพุทธรูปประทับยืนชี้นิ้วเป็นรูปแบบศิลปะที่ไม่ได้รับความนิยม
สร้างไว้ที่เมืองอ่ืนๆ แม้ว่าองค์ต้นแบบที่มัณฑะเลย์จะเป็นพระพุทธรูปสำคัญที่มีพุทธลักษณะงดงามและเป็นที่รู้จัก
โดยแพร่หลายก็ตาม 

 
 

ภาพที่ 1 พระพุทธรปูประทบัยืนชี้นิ้วพระหัตถ์บนดอยจอมสัก เมืองเชียงตุง ประเทศพม่า  
ที่มาภาพ ศ.ดร.เชษฐ์ ติงสัญชล ี(ภาพถ่าย) 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


40 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 4 (October-December 2023) 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนษุย ์สามารถดลบนัดาลทกุอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือ
เรื่องเทวดานัน้เริ่มจากมนษุยบ์างคนเกิดความกลวัภยัพิบตัิ จึงเกิดความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้
ยงัมีอ  านาจดลบนัดาลเหตกุารณห์รือสิ่งต่างๆ ทัง้ดีและรา้ยใหเ้กิดขึน้ได ้ในสมยัก่อนพทุธกาลมนษุยเ์ช่ือกนัว่าเทวดามี
จริงในลกัษณะของธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั ส่วนดวงจนัทรจ์ะมีพระจนัทรซ์ึ่ง
เป็นเทพส่องสว่างในตอนกลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพแห่งลม พระพิรุณหรือพระ
วรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการสื่อสารกนัระหว่างเทพ
กบัมนษุยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยงัเทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณฮิ์นดมีู
จ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความเป็นเทพศกัดิ์สิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดา
ทัง้ฝ่ายรา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

ส่วนเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือในพระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคาม
วรรค กลา่วถึง เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ปถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะ
ฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไวไ้ดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตปัปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครองของพระพทุธเจ้า จึงไปเฝ้า
พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติสิกขาบทหา้มมิ
ใหภ้ิกษุตัดตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตัด ถา้ภิกษุขืนตัดเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั , 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายงัปรากฏในพระสตูรเรื่องธัมมิกอบุาสก ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะ
นัน้เทวดาน ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ เพ่ือมารบัธัมมิกอบุาสกไปสู่เทวโลกของตน 
ตา่งเชือ้เชิญธมัมิกอบุาสกว่า ทา่นจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อบุาสกผูใ้ฝ่ธรรมมีความประสงคจ์ะฟังสติปัฏฐาน
สูตร (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดาว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราช
วิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็นเทวดาเขา้ใจว่าอบุาสกใหห้ยดุสวดมนตจ์ึงพากนักลบั ในยมกวรรค ไดพ้รรณนาวา่ 
ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือคนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจกัขบุาล (มหามกฏุ
ราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนัและกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหนัต ์
ดงันัน้ เทวดาในพทุธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาในศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์
บางสว่นเกิดโดยสยมภ ูสว่นเทวดาในศาสนาพทุธนัน้เกิดมาจากผลแห่งกศุลกรรม มีการบ าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลกัใจ  ในอภิธรรมปิฎกพระพุทธเจา้ตรสัว่าเทวดามีอยู่ 3 จ าพวก คือ 1. สมมติเทพ 2. อุปปัตติเทพ 3.วิสทุธิเทพ 
(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย อภิ.วิ.35/1104) ในพรรษาท่ี 7 พระพทุธเจา้ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดสนัดสุิต
เทวบตุรพรอ้มกบัเทวดาจากสวรรคช์ัน้ตา่งๆ ทั่วหม่ืนจกัรวาล ท่ีสธุรรมสภา ในสวรรคช์ัน้ดาวดงึส ์(พระคนัธสาราภิวงศ์, 
2546: 13) เม่ือการแสดงอภิธรรมจบลง สนัดสุิตเทพบตุรไดส้  าเร็จเป็นพระโสดาบนั ส่วนเทวดาท่ีเหลือไดบ้รรลธุรรม
ตามสมควรแก่ตน 

ปัญหาเรื่องเทวดานีล้ว้นเป็นปัญหาท่ีคนทั่วโลกตา่งพากนัสงสยัมานานแลว้ หากจะมีค าถามวา่ เทวดามีอยูจ่รงิ
หรือไม่ ถา้มีอยู่จริงเทวดาอยู่ท่ีไหน แมม้นุษยจ์ะเช่ือว่าสิ่งเหล่านีมี้อยู่หรือไม่มีก็ตาม ทางวิทยาศาสตรก์็ไม่สามารถ
พิสจูนไ์ด ้หากตอบตามหลกัฐานในพระไตรปิฎกท่ีศาสนิกชนศึกษาดีแลว้ก็ตอ้งตอบว่ามีจริง ถา้มีจริงสิ่งเหล่านีจ้ะมี
บทบาทอย่างไรกบัการด าเนินชีวิตท่ีดี ดว้ยเหตนีุ ้ผูว้ิจยัเห็นว่า เทวดาท่ีปรากฏในคมัภีรท์างพระพุทธศาสนาน่าจะมี
บทบาทที่ส  าคญัอยา่งยิ่งตอ่มนษุยแ์ละเทวดา จงึมีความสนใจท่ีจะศกึษา “บทบาทของเทวดาท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก” 
เพ่ือประโยชนแ์ก่พทุธศาสนิกชนและประชาชนทั่วไปไดท้ราบถงึความมีอยูข่องเทวดาบทบาทของเทวดา พรอ้มทัง้จะได้
นอ้มน าหลกัธรรมท่ีท าใหม้นษุยไ์ปเกิดเป็นเทวดามาประยุกตใ์ชใ้นการพฒันาตนเองและคนในสงัคมใหมี้หลกัธรรม
ประจ าใจ มีการด าเนินชีวิตท่ีถกูตอ้งดีงาม ตลอดจนมีบุญกุศลติดตามตนไปในสมัปรายภพจนกระทั่งน าตนใหอ้อก
จากวฏัฏทกุขจ์นเขา้ถงึสนัติสขุที่แทจ้รงิ 

 
 

2. โจทยว์ิจยั (Research question) 

 2.1 ความมีอยูข่องเทวดาในพระไตรปิฎกเป็นอยา่งไร 

 

 
 

ภาพที่ 2 พระพุทธรปูประทบัยืนชี้นิ้วพระหัตถ์บนดอยมณัฑะเลยเ์มืองมัณฑะเลย์ประเทศพม่า 
ที่มาภาพ ศ.ดร.เชษฐ์ ติงสัญชล ี(ภาพถ่าย) 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


41 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 4 (October-December 2023) 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนษุย ์สามารถดลบนัดาลทกุอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือ
เรื่องเทวดานัน้เริ่มจากมนษุยบ์างคนเกิดความกลวัภยัพิบตัิ จึงเกิดความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้
ยงัมีอ  านาจดลบนัดาลเหตกุารณห์รือสิ่งต่างๆ ทัง้ดีและรา้ยใหเ้กิดขึน้ได ้ในสมยัก่อนพทุธกาลมนษุยเ์ช่ือกนัว่าเทวดามี
จริงในลกัษณะของธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั ส่วนดวงจนัทรจ์ะมีพระจนัทรซ์ึ่ง
เป็นเทพส่องสว่างในตอนกลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพแห่งลม พระพิรุณหรือพระ
วรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการสื่อสารกนัระหว่างเทพ
กบัมนษุยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยงัเทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณฮิ์นดมีู
จ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความเป็นเทพศกัดิ์สิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดา
ทัง้ฝ่ายรา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

ส่วนเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือในพระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคาม
วรรค กลา่วถึง เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ปถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะ
ฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไวไ้ดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตปัปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครองของพระพทุธเจ้า จึงไปเฝ้า
พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติสิกขาบทหา้มมิ
ใหภ้ิกษุตัดตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตัด ถา้ภิกษุขืนตัดเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั , 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายงัปรากฏในพระสตูรเรื่องธัมมิกอบุาสก ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะ
นัน้เทวดาน ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ เพ่ือมารบัธัมมิกอบุาสกไปสู่เทวโลกของตน 
ตา่งเชือ้เชิญธมัมิกอบุาสกว่า ทา่นจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อบุาสกผูใ้ฝ่ธรรมมีความประสงคจ์ะฟังสติปัฏฐาน
สูตร (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดาว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราช
วิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็นเทวดาเขา้ใจว่าอบุาสกใหห้ยดุสวดมนตจ์ึงพากนักลบั ในยมกวรรค ไดพ้รรณนาวา่ 
ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือคนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจกัขบุาล (มหามกฏุ
ราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนัและกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหนัต ์
ดงันัน้ เทวดาในพทุธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาในศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์
บางสว่นเกิดโดยสยมภ ูสว่นเทวดาในศาสนาพทุธนัน้เกิดมาจากผลแห่งกศุลกรรม มีการบ าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลกัใจ  ในอภิธรรมปิฎกพระพุทธเจา้ตรสัว่าเทวดามีอยู่ 3 จ าพวก คือ 1. สมมติเทพ 2. อุปปัตติเทพ 3.วิสทุธิเทพ 
(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย อภิ.วิ.35/1104) ในพรรษาท่ี 7 พระพทุธเจา้ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดสนัดสุิต
เทวบตุรพรอ้มกบัเทวดาจากสวรรคช์ัน้ตา่งๆ ทั่วหม่ืนจกัรวาล ท่ีสธุรรมสภา ในสวรรคช์ัน้ดาวดงึส ์(พระคนัธสาราภิวงศ์, 
2546: 13) เม่ือการแสดงอภิธรรมจบลง สนัดสุิตเทพบตุรไดส้  าเร็จเป็นพระโสดาบนั ส่วนเทวดาท่ีเหลือไดบ้รรลธุรรม
ตามสมควรแก่ตน 

ปัญหาเรื่องเทวดานีล้ว้นเป็นปัญหาท่ีคนทั่วโลกตา่งพากนัสงสยัมานานแลว้ หากจะมีค าถามวา่ เทวดามีอยูจ่รงิ
หรือไม่ ถา้มีอยู่จริงเทวดาอยู่ท่ีไหน แมม้นุษยจ์ะเช่ือว่าสิ่งเหล่านีมี้อยู่หรือไม่มีก็ตาม ทางวิทยาศาสตรก์็ไม่สามารถ
พิสจูนไ์ด ้หากตอบตามหลกัฐานในพระไตรปิฎกท่ีศาสนิกชนศึกษาดีแลว้ก็ตอ้งตอบว่ามีจริง ถา้มีจริงสิ่งเหล่านีจ้ะมี
บทบาทอย่างไรกบัการด าเนินชีวิตท่ีดี ดว้ยเหตนีุ ้ผูว้ิจยัเห็นว่า เทวดาท่ีปรากฏในคมัภีรท์างพระพุทธศาสนาน่าจะมี
บทบาทที่ส  าคญัอยา่งยิ่งตอ่มนษุยแ์ละเทวดา จงึมีความสนใจท่ีจะศกึษา “บทบาทของเทวดาท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก” 
เพ่ือประโยชนแ์ก่พทุธศาสนิกชนและประชาชนทั่วไปไดท้ราบถงึความมีอยูข่องเทวดาบทบาทของเทวดา พรอ้มทัง้จะได้
นอ้มน าหลกัธรรมท่ีท าใหม้นษุยไ์ปเกิดเป็นเทวดามาประยุกตใ์ชใ้นการพฒันาตนเองและคนในสงัคมใหมี้หลกัธรรม
ประจ าใจ มีการด าเนินชีวิตท่ีถกูตอ้งดีงาม ตลอดจนมีบุญกุศลติดตามตนไปในสมัปรายภพจนกระทั่งน าตนใหอ้อก
จากวฏัฏทกุขจ์นเขา้ถงึสนัติสขุที่แทจ้รงิ 

 
 

2. โจทยว์ิจยั (Research question) 

 2.1 ความมีอยูข่องเทวดาในพระไตรปิฎกเป็นอยา่งไร 

 

 
 

ภาพที่ 3 นักทอ่งเที่ยวชาวไทยก าลังขอพรจากพระพุทธรูปชีน้ิ้วที่เชียงตุง 
ที่มาภาพ https://th.readme.me/p/5264 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index
https://th.readme.me/p/5264


42 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 4 (October-December 2023) 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนษุย ์สามารถดลบนัดาลทกุอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือ
เรื่องเทวดานัน้เริ่มจากมนษุยบ์างคนเกิดความกลวัภยัพิบตัิ จึงเกิดความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้
ยงัมีอ  านาจดลบนัดาลเหตกุารณห์รือสิ่งต่างๆ ทัง้ดีและรา้ยใหเ้กิดขึน้ได ้ในสมยัก่อนพทุธกาลมนษุยเ์ช่ือกนัว่าเทวดามี
จริงในลกัษณะของธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั ส่วนดวงจนัทรจ์ะมีพระจนัทรซ์ึ่ง
เป็นเทพส่องสว่างในตอนกลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพแห่งลม พระพิรุณหรือพระ
วรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการสื่อสารกนัระหว่างเทพ
กบัมนษุยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยงัเทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณฮิ์นดมีู
จ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความเป็นเทพศกัดิ์สิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดา
ทัง้ฝ่ายรา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

ส่วนเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือในพระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคาม
วรรค กลา่วถึง เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ปถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะ
ฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไวไ้ดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตปัปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครองของพระพทุธเจ้า จึงไปเฝ้า
พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติสิกขาบทหา้มมิ
ใหภ้ิกษุตัดตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตัด ถา้ภิกษุขืนตัดเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั , 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายงัปรากฏในพระสตูรเรื่องธัมมิกอบุาสก ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะ
นัน้เทวดาน ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ เพ่ือมารบัธัมมิกอบุาสกไปสู่เทวโลกของตน 
ตา่งเชือ้เชิญธมัมิกอบุาสกว่า ทา่นจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อบุาสกผูใ้ฝ่ธรรมมีความประสงคจ์ะฟังสติปัฏฐาน
สูตร (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดาว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราช
วิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็นเทวดาเขา้ใจว่าอบุาสกใหห้ยดุสวดมนตจ์ึงพากนักลบั ในยมกวรรค ไดพ้รรณนาวา่ 
ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือคนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจกัขบุาล (มหามกฏุ
ราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนัและกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหนัต ์
ดงันัน้ เทวดาในพทุธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาในศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์
บางสว่นเกิดโดยสยมภ ูสว่นเทวดาในศาสนาพทุธนัน้เกิดมาจากผลแห่งกศุลกรรม มีการบ าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลกัใจ  ในอภิธรรมปิฎกพระพุทธเจา้ตรสัว่าเทวดามีอยู่ 3 จ าพวก คือ 1. สมมติเทพ 2. อุปปัตติเทพ 3.วิสทุธิเทพ 
(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย อภิ.วิ.35/1104) ในพรรษาท่ี 7 พระพทุธเจา้ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดสนัดสุิต
เทวบตุรพรอ้มกบัเทวดาจากสวรรคช์ัน้ตา่งๆ ทั่วหม่ืนจกัรวาล ท่ีสธุรรมสภา ในสวรรคช์ัน้ดาวดงึส ์(พระคนัธสาราภิวงศ์, 
2546: 13) เม่ือการแสดงอภิธรรมจบลง สนัดสุิตเทพบตุรไดส้  าเร็จเป็นพระโสดาบนั ส่วนเทวดาท่ีเหลือไดบ้รรลธุรรม
ตามสมควรแก่ตน 

ปัญหาเรื่องเทวดานีล้ว้นเป็นปัญหาท่ีคนทั่วโลกตา่งพากนัสงสยัมานานแลว้ หากจะมีค าถามวา่ เทวดามีอยูจ่รงิ
หรือไม่ ถา้มีอยู่จริงเทวดาอยู่ท่ีไหน แมม้นุษยจ์ะเช่ือว่าสิ่งเหล่านีมี้อยู่หรือไม่มีก็ตาม ทางวิทยาศาสตรก์็ไม่สามารถ
พิสจูนไ์ด ้หากตอบตามหลกัฐานในพระไตรปิฎกท่ีศาสนิกชนศึกษาดีแลว้ก็ตอ้งตอบว่ามีจริง ถา้มีจริงสิ่งเหล่านีจ้ะมี
บทบาทอย่างไรกบัการด าเนินชีวิตท่ีดี ดว้ยเหตนีุ ้ผูว้ิจยัเห็นว่า เทวดาท่ีปรากฏในคมัภีรท์างพระพุทธศาสนาน่าจะมี
บทบาทที่ส  าคญัอยา่งยิ่งตอ่มนษุยแ์ละเทวดา จงึมีความสนใจท่ีจะศกึษา “บทบาทของเทวดาท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก” 
เพ่ือประโยชนแ์ก่พทุธศาสนิกชนและประชาชนทั่วไปไดท้ราบถงึความมีอยูข่องเทวดาบทบาทของเทวดา พรอ้มทัง้จะได้
นอ้มน าหลกัธรรมท่ีท าใหม้นษุยไ์ปเกิดเป็นเทวดามาประยุกตใ์ชใ้นการพฒันาตนเองและคนในสงัคมใหมี้หลกัธรรม
ประจ าใจ มีการด าเนินชีวิตท่ีถกูตอ้งดีงาม ตลอดจนมีบุญกุศลติดตามตนไปในสมัปรายภพจนกระทั่งน าตนใหอ้อก
จากวฏัฏทกุขจ์นเขา้ถงึสนัติสขุที่แทจ้รงิ 

 
 

2. โจทยว์ิจยั (Research question) 

 2.1 ความมีอยูข่องเทวดาในพระไตรปิฎกเป็นอยา่งไร 

 

 
 

ภาพที่ 4 สุเลโพโพจีนัต หรือโพโพจีประจ าเจดีย์สุเลชี้ทางไปยังเนินเขาสิงกุตตระซึ่งต่อมากลายเป็นที่ตั้งของ
เจดีย์ชเวดากอง 

ที่มาภาพ ศ.ดร.เชษฐ์ ติงสัญชล ี(ภาพถ่าย) 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


43 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 4 (October-December 2023) 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนษุย ์สามารถดลบนัดาลทกุอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือ
เรื่องเทวดานัน้เริ่มจากมนษุยบ์างคนเกิดความกลวัภยัพิบตัิ จึงเกิดความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้
ยงัมีอ  านาจดลบนัดาลเหตกุารณห์รือสิ่งต่างๆ ทัง้ดีและรา้ยใหเ้กิดขึน้ได ้ในสมยัก่อนพทุธกาลมนษุยเ์ช่ือกนัว่าเทวดามี
จริงในลกัษณะของธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั ส่วนดวงจนัทรจ์ะมีพระจนัทรซ์ึ่ง
เป็นเทพส่องสว่างในตอนกลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพแห่งลม พระพิรุณหรือพระ
วรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการสื่อสารกนัระหว่างเทพ
กบัมนษุยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยงัเทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณฮิ์นดมีู
จ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความเป็นเทพศกัดิ์สิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดา
ทัง้ฝ่ายรา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

ส่วนเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือในพระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคาม
วรรค กลา่วถึง เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ปถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะ
ฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไวไ้ดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตปัปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครองของพระพทุธเจ้า จึงไปเฝ้า
พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติสิกขาบทหา้มมิ
ใหภ้ิกษุตัดตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตัด ถา้ภิกษุขืนตัดเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั , 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายงัปรากฏในพระสตูรเรื่องธัมมิกอบุาสก ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะ
นัน้เทวดาน ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ เพ่ือมารบัธัมมิกอบุาสกไปสู่เทวโลกของตน 
ตา่งเชือ้เชิญธมัมิกอบุาสกว่า ทา่นจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อบุาสกผูใ้ฝ่ธรรมมีความประสงคจ์ะฟังสติปัฏฐาน
สูตร (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดาว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราช
วิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็นเทวดาเขา้ใจว่าอบุาสกใหห้ยดุสวดมนตจ์ึงพากนักลบั ในยมกวรรค ไดพ้รรณนาวา่ 
ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือคนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจกัขบุาล (มหามกฏุ
ราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนัและกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหนัต ์
ดงันัน้ เทวดาในพทุธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาในศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์
บางสว่นเกิดโดยสยมภ ูสว่นเทวดาในศาสนาพทุธนัน้เกิดมาจากผลแห่งกศุลกรรม มีการบ าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลกัใจ  ในอภิธรรมปิฎกพระพุทธเจา้ตรสัว่าเทวดามีอยู่ 3 จ าพวก คือ 1. สมมติเทพ 2. อุปปัตติเทพ 3.วิสทุธิเทพ 
(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย อภิ.วิ.35/1104) ในพรรษาท่ี 7 พระพทุธเจา้ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดสนัดสุิต
เทวบตุรพรอ้มกบัเทวดาจากสวรรคช์ัน้ตา่งๆ ทั่วหม่ืนจกัรวาล ท่ีสธุรรมสภา ในสวรรคช์ัน้ดาวดงึส ์(พระคนัธสาราภิวงศ์, 
2546: 13) เม่ือการแสดงอภิธรรมจบลง สนัดสุิตเทพบตุรไดส้  าเร็จเป็นพระโสดาบนั ส่วนเทวดาท่ีเหลือไดบ้รรลธุรรม
ตามสมควรแก่ตน 

ปัญหาเรื่องเทวดานีล้ว้นเป็นปัญหาท่ีคนทั่วโลกตา่งพากนัสงสยัมานานแลว้ หากจะมีค าถามวา่ เทวดามีอยูจ่รงิ
หรือไม่ ถา้มีอยู่จริงเทวดาอยู่ท่ีไหน แมม้นุษยจ์ะเช่ือว่าสิ่งเหล่านีมี้อยู่หรือไม่มีก็ตาม ทางวิทยาศาสตรก์็ไม่สามารถ
พิสจูนไ์ด ้หากตอบตามหลกัฐานในพระไตรปิฎกท่ีศาสนิกชนศึกษาดีแลว้ก็ตอ้งตอบว่ามีจริง ถา้มีจริงสิ่งเหล่านีจ้ะมี
บทบาทอย่างไรกบัการด าเนินชีวิตท่ีดี ดว้ยเหตนีุ ้ผูว้ิจยัเห็นว่า เทวดาท่ีปรากฏในคมัภีรท์างพระพุทธศาสนาน่าจะมี
บทบาทที่ส  าคญัอยา่งยิ่งตอ่มนษุยแ์ละเทวดา จงึมีความสนใจท่ีจะศกึษา “บทบาทของเทวดาท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก” 
เพ่ือประโยชนแ์ก่พทุธศาสนิกชนและประชาชนทั่วไปไดท้ราบถงึความมีอยูข่องเทวดาบทบาทของเทวดา พรอ้มทัง้จะได้
นอ้มน าหลกัธรรมท่ีท าใหม้นษุยไ์ปเกิดเป็นเทวดามาประยุกตใ์ชใ้นการพฒันาตนเองและคนในสงัคมใหมี้หลกัธรรม
ประจ าใจ มีการด าเนินชีวิตท่ีถกูตอ้งดีงาม ตลอดจนมีบุญกุศลติดตามตนไปในสมัปรายภพจนกระทั่งน าตนใหอ้อก
จากวฏัฏทกุขจ์นเขา้ถงึสนัติสขุที่แทจ้รงิ 

 
 

2. โจทยว์ิจยั (Research question) 

 2.1 ความมีอยูข่องเทวดาในพระไตรปิฎกเป็นอยา่งไร 

สรุป 
ความสำคัญทางศิลปะกรรมและปฏิมานวิทยาในบทความนี้คือการอธิบายถึงความแตกต่างในมุมมอง

ของผู้คนต่อพระพุธทรูปชี้นิ้วที่เชียงตุง ซึ่งในมุมมองของนักท่องเที่ยวชาวไทยเกี่ยวกับพระพุทธรูปชี้นิ้วที่เชียงตุง
เห็นว่า มีความแตกต่างจากมุมมองของรัฐบาลพม่าและคนในท้องถิ ่นเมืองมัณฑะเลย์ ดังนั ้นมุมมองของ
นักท่องเที่ยวชาวไทยในการเข้าใจและให้ความหมายของพระพุธรูปนี้คือ การให้พร และมักถ่ายภาพเป็นการลอก
เลียนพระพุทธรูปชี้นิ้วนี้ให้คล้ายกับการสักการะโพโพจีทีไ่ด้รับความนิยมในวัดไทย โดยนำศีรษะไปสัมผัสปลายนิ้ว
ของโพโพจี เป็นการสักการะที่มีความเชื่อด้วยความเข้าใจของพระพุทธรูปแต่มักไม่เข้าใจประติมานวิทยาของพระ
พุธรูปนี้ในพม่า นอกจากนี้ มุมมองนี้ยังเทียบการสักการะกับโพโพจี ที่เป็นประติมากรรมที่นักท่องเที่ยวไทยนิยม
ทำ โพโพจีนั้นมักถือไม้เท้าเพื่อสื่อความหมายของการเป็นวิญญาณเก่าแก่และใจดีมีเมตตา แต่โพโพจีที่ "ชี้นิ้ว" คือ
โพโพจีที่มีหน้าที่เฝ้าเจดีย์และเจดีย์สุเลเพื่อบอกทางแก่ผู้ที่มาถามหาทางไปเนินเขาสิงคุตระ ตัวอักษรแปลงเป็น
ภาษาไทยว่า "โพโพจีนัต" ตามสัมผัสของมือ เนื่องจากความเชื่อที่มาจากความไม่เข้าใจประติมานวิทยาของพระ
พุธรูปในพม่ารวมกัน มุมมองนี้เพิ่มเติมถึงความซับซ้อนและหลากหลายของวิวัฒนาการของประติมากรรมและ
ความเชื่อ ซึ่งอาจทำให้การอธิบายหรือการสื่อสารความเชื่อให้กับผู้คนที่มีวัฒนธรรมและมุมมองที่แตกต่างกัน 
ต้องระวังและพิจารณาอย่างรอบคอบเมื่อสื่อสารเกี่ยวกับความซับซ้อนของความเชื่อและประติมากรรมใน
วัฒนธรรมต่าง ๆ ในทุกกรณีนี้ความแตกต่างในมุมมองของคนที่มาจากวัตถุมงคลและวิวัฒนาการของสังคมและ
วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่น่าสนใจและจะสามารถแสดงถึงความหลากหลายและความเคลื่อนไหวของวัฒนธรรมและ
ความเชื่อของมนุษยชาติในทกุยุคทุกสมัย 

บรรณานุกรม 

พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระนราธิปประพันธ์พงศ์. (2550). พระราชพงศาวดารพม่า. นนทบุรี: ศรีปัญญา. 
พระปัญญาสามี. (2506). ศาสนวงศ์หรือประวัติศาสนา. พระนคร : โรงพิมพ์รุ่งเรืองธรรม. 
สิทธิพร เนตรนิยม. (2559). นักปฏิบัติการวิจัย สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเอเชีย มหาวิทยาลัยมหิดล,  ให้

ทัศนะแก่ผู้เขียนเมื่อ 29 กุมภาพันธ์ 2559. (สัมภาษณ)์. 
สุพิน ฤทธิ์เพ็ญ. (2541). เขมรัฐนครเชียงตุง. เชียงใหม่: วัดท่ากระดาษ.  
เสมอชัย พูลสุวรรณ. (2560). รัฐฉาน(เมืองไต): พลวัตชาติพันธุ์ในบริบทประวัติศาสตร์และสังคมการเมืองร่วม

สมยั.กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร.  
Stadtner, D. M. (2011). Sacred sites of Burma. Bangkok: River Books.   
Elizabeth H. Moore, et al. (1999). Shwedagon: golden pagoda of Myanmar. Bangkok: River 

Books. 
Forchhammer, E. (1892). Report on the Antiquities of Arakan. Yangon: Govt. Print. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


44 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 29 Issue 4 (October-December 2023) 

เทวดาคือเทพท่ีมีอ านาจเหนือธรรมชาติและมนษุย ์สามารถดลบนัดาลทกุอย่างใหเ้กิดขึน้ได ้ตามคติความเช่ือ
เรื่องเทวดานัน้เริ่มจากมนษุยบ์างคนเกิดความกลวัภยัพิบตัิ จึงเกิดความเช่ือว่าอาจมีสิ่งลีล้บัแฝงอยู่ตามธรรมชาติทัง้
ยงัมีอ  านาจดลบนัดาลเหตกุารณห์รือสิ่งต่างๆ ทัง้ดีและรา้ยใหเ้กิดขึน้ได ้ในสมยัก่อนพทุธกาลมนษุยเ์ช่ือกนัว่าเทวดามี
จริงในลกัษณะของธรรมชาติ คือในดวงอาทิตยมี์สรุิยเทพใหแ้สงสว่างตอนกลางวนั ส่วนดวงจนัทรจ์ะมีพระจนัทรซ์ึ่ง
เป็นเทพส่องสว่างในตอนกลางคืนและเป็นใหญ่กว่าบรรดาดาวนักษัตร พระพายเป็นเทพแห่งลม พระพิรุณหรือพระ
วรุณเป็นเทพแห่งน า้และฝน พระแม่ธรณีเป็นเทพแห่งดิน พระอคันีเป็นเทพแห่งไฟและยงัมีการสื่อสารกนัระหว่างเทพ
กบัมนษุยโ์ดยการน าเครื่องบูชาและค าขอไปยงัเทพผ่านการเผาไหมข้องไฟ ต่อมา เทวดาในศาสนาพราหมณฮิ์นดมีู
จ านวนเพิ่มขึน้ และมีลกัษณะเป็นตรีมรูติ ซึ่งแสดงถึงความเป็นเทพศกัดิ์สิทธ์ิขึน้มาแทนเทพธรรมชาติ เทพหรือเทวดา
ทัง้ฝ่ายรา้ยหรอืฝ่ายดีก็คือเทวดาที่ทรงไวซ้ึง่อ  านาจเหนือมนษุย ์ 

ส่วนเทวดาในพทุธศาสนามกัปรากฏในคมัภีรต์่างๆ คือในพระวินยัปิฎก มหาวรรค สิกขาบทท่ี 1 แห่งภตูคาม
วรรค กลา่วถึง เทพท่ีอาศยัอยู่ในตน้ไม ้เรียกว่ารุกขเทวดา เม่ือภิกษุตดัก่ิงไมไ้ปถกูแขนของลกูเทวดาขาด เทวดาคิดจะ
ฆ่าภิกษุนัน้ แต่ยบัยัง้ใจไวไ้ดเ้น่ืองจากมีหิริโอตตปัปะและคิดว่าภิกษุอยู่ในความปกครองของพระพทุธเจ้า จึงไปเฝ้า
พระพทุธเจา้และกราบทลูเหตกุารณท่ี์เกิดขึน้ พระพทุธเจา้ทรงสาธุการว่าดีแลว้เทวดา แลว้ทรงบญัญัติสิกขาบทหา้มมิ
ใหภ้ิกษุตัดตน้ไมเ้องหรือใชใ้หค้นอ่ืนตัด ถา้ภิกษุขืนตัดเป็นปาจิตตีย ์(พระไตรปิฎกสยามรฏั , 2563: ไทย วิ.มหา.
2/354/471) เทวดายงัปรากฏในพระสตูรเรื่องธัมมิกอบุาสก ตอนหนึ่งว่า อบุาสกป่วยหนกันอนฟังธรรมอยู่ ในขณะ
นัน้เทวดาน ารถ 6 คนัท่ีประดบัตกแต่งอย่างอลงัการมาจากเทวโลก 6 ชัน้ เพ่ือมารบัธัมมิกอบุาสกไปสู่เทวโลกของตน 
ตา่งเชือ้เชิญธมัมิกอบุาสกว่า ทา่นจงยินดีในเทวโลกของขา้พเจา้เถิด อบุาสกผูใ้ฝ่ธรรมมีความประสงคจ์ะฟังสติปัฏฐาน
สูตร (พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย ที.ม.10/273/294) จึงยกมือหา้มเทวดาว่า จงรอก่อนๆ (มหามกุฏราช
วิทยาลยั, 2561: 175) ภิกษุไม่เห็นเทวดาเขา้ใจว่าอบุาสกใหห้ยดุสวดมนตจ์ึงพากนักลบั ในยมกวรรค ไดพ้รรณนาวา่ 
ทา้วสกักะผูเ้ป็นจอมแห่งเทพ มกัช่วยเหลือคนท าความดีท่ีไดร้บัความล าบาก  อย่างเช่นพระเถระจกัขบุาล (มหามกฏุ
ราชวิทยาลยั, 2561: 24) ไดท้  าความเพียรทัง้กลางวนัและกลางคืนจนกระทั่งจกัษุบอดพรอ้มกบัการบรรลพุระอรหนัต ์
ดงันัน้ เทวดาในพทุธศาสนามีก าเนิดท่ีแตกต่างจากเทวดาในศาสนาพราหมณ ์กล่าวคือ เทวดาในศาสนาพราหมณ์
บางสว่นเกิดโดยสยมภ ูสว่นเทวดาในศาสนาพทุธนัน้เกิดมาจากผลแห่งกศุลกรรม มีการบ าเพ็ญทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลกัใจ  ในอภิธรรมปิฎกพระพุทธเจา้ตรสัว่าเทวดามีอยู่ 3 จ าพวก คือ 1. สมมติเทพ 2. อุปปัตติเทพ 3.วิสทุธิเทพ 
(พระไตรปิฎกสยามรฏั, 2563: ไทย อภิ.วิ.35/1104) ในพรรษาท่ี 7 พระพทุธเจา้ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดสนัดสุิต
เทวบตุรพรอ้มกบัเทวดาจากสวรรคช์ัน้ตา่งๆ ทั่วหม่ืนจกัรวาล ท่ีสธุรรมสภา ในสวรรคช์ัน้ดาวดงึส ์(พระคนัธสาราภิวงศ์, 
2546: 13) เม่ือการแสดงอภิธรรมจบลง สนัดสุิตเทพบตุรไดส้  าเร็จเป็นพระโสดาบนั ส่วนเทวดาท่ีเหลือไดบ้รรลธุรรม
ตามสมควรแก่ตน 

ปัญหาเรื่องเทวดานีล้ว้นเป็นปัญหาท่ีคนทั่วโลกตา่งพากนัสงสยัมานานแลว้ หากจะมีค าถามวา่ เทวดามีอยูจ่รงิ
หรือไม่ ถา้มีอยู่จริงเทวดาอยู่ท่ีไหน แมม้นุษยจ์ะเช่ือว่าสิ่งเหล่านีมี้อยู่หรือไม่มีก็ตาม ทางวิทยาศาสตรก์็ไม่สามารถ
พิสจูนไ์ด ้หากตอบตามหลกัฐานในพระไตรปิฎกท่ีศาสนิกชนศึกษาดีแลว้ก็ตอ้งตอบว่ามีจริง ถา้มีจริงสิ่งเหล่านีจ้ะมี
บทบาทอย่างไรกบัการด าเนินชีวิตท่ีดี ดว้ยเหตนีุ ้ผูว้ิจยัเห็นว่า เทวดาท่ีปรากฏในคมัภีรท์างพระพุทธศาสนาน่าจะมี
บทบาทที่ส  าคญัอยา่งยิ่งตอ่มนษุยแ์ละเทวดา จงึมีความสนใจท่ีจะศกึษา “บทบาทของเทวดาท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก” 
เพ่ือประโยชนแ์ก่พทุธศาสนิกชนและประชาชนทั่วไปไดท้ราบถงึความมีอยูข่องเทวดาบทบาทของเทวดา พรอ้มทัง้จะได้
นอ้มน าหลกัธรรมท่ีท าใหม้นษุยไ์ปเกิดเป็นเทวดามาประยุกตใ์ชใ้นการพฒันาตนเองและคนในสงัคมใหมี้หลกัธรรม
ประจ าใจ มีการด าเนินชีวิตท่ีถกูตอ้งดีงาม ตลอดจนมีบุญกุศลติดตามตนไปในสมัปรายภพจนกระทั่งน าตนใหอ้อก
จากวฏัฏทกุขจ์นเขา้ถงึสนัติสขุที่แทจ้รงิ 

 
 

2. โจทยว์ิจยั (Research question) 

 2.1 ความมีอยูข่องเทวดาในพระไตรปิฎกเป็นอยา่งไร 

Mandy Sadan. (2005). Respected Grandfather, Bless This Nissan: Benevolent and Politically 
Neutral Bo Bo Gyi, Burma at the turn of the twenty-first century, edited by Monique 
Skidmore, (Honolulu: University of Hawaii Press).   

Petcharat Lovichakorntikul. (2017). Spiritual Development: The Practical Buddhism in Kengtung, 
Journa l  o f  In te rnat ional  Buddh is t  S tud ies  Buddh is t  Research Ins t i tute , 
MahachulalongkornrajavidyalayaUninversity, 8(1), 131. 

Thaw Kaung. (2001). The Mahamuni Cultural Classics. Yangon: Universities Press.  
 
 
 
 
   
   
   
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index



