
268 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

Academic Article 

ความสัมพันธ์ระหว่างประเพณีผีตาโขนกบัพระพุทธศาสนา 

The Relationship Between the Phi Ta Khon Tradition  

and Buddhism 

พระครูใบฎีกาทวีศักด์ิ ใต้ศรีโคตร1* 
Phrakhrubadika Taveesak Taisrikhot1* 

 
 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author & 
Corresponding Author:*  
 
1. พระครูใบฎีกาทวีศักด์ิ ใต้ศรีโคตร* 
Phrakhrubadika Taveesak Taisrikhot* 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาลัยสงฆ์เลย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University Loei Buddhist college, 
Thailand 
E-mail: tarpae2102@hotmail.com  
 
 
 
 
 
 
 
 
ค าส าคัญ 
ความสัมพันธ์; ประเพณีผีตาโขน; พระ
พระพทุธศาสนา 
 
Keywords:  
Relationships; Phi Ta Khon Tradition; 
Buddhism  
 
Article history: 
Received:  16/12/2023 
Revised:    25/01/2024 
Accepted: 22/02/2024 
Available online: 31/03/2024 

 
How to Cite: 
Taisrikhot, P. T. (2024). The Relationship 

Between the Phi Ta Khon Tradition and 
Buddhism. Journal Damma for Life, 30(1), 
268-279. 

The tradition of playing Phi Ta Khon in Dan Sai District, 
Loei Province, is rooted in people's faith in Buddhism and their 
belief in ancestral spirits. The Phi Ta Khon performance is 
exclusively held during Bun Luang events, a local tradition that 
amalgamates two different traditions from various months. In 
the northeastern region, including "Bun Phawet" or "Bun Phra 
Vessantorn," celebrated in the fourth month, and Bun Bang Fai, 
observed in the sixth month, are combined and celebrated in 
the eighth month. The Phi Ta Khon festivities originate from the 
tale of Phra Vessantara and Nang Matri, who would journey 
from the forest back to the city. Numerous forest spirits, 
mourning their separation, would join the villagers to escort 
the couple back to the city, leading to the event being named 
Phi Tam Khon or Phi Ta Khon, eventually evolving into the latter. 
On the other hand, Bun Bang Fai is a merit-making ceremony to 
honor the city pillar and beseech for rainfall. This tradition 
intertwines with the beliefs of the Dan Sai district's residents, 
who hold reverence for their ancestors' spirits. This collective 
faith serves as a source of inspiration for fertility across the 
nation. The timing of these traditional events coincides with 
the agricultural cycle, marking the period when water is crucial 
for farming. It is believed that rain will come in accordance with 
the season, underscoring the significance of the Bun Luang 
tradition, Phi Ta Khon performance, and Bun Bang Fai as 
reflections of the beliefs upheld by the people of Dan Sai, Loei 
Province. These traditions have endured through time, 
remaining integral to the community's identity. 

วารสารธรรมเพ่ือชีวิต 
JOURNAL OF DH AMMA FOR L IFE  

I S S N :  2 8 2 2 - 0 4 8X  
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index
mailto:tarpae2102@hotmail.com
DOI: 10.14456/jdl.2024.21



269 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

บทคัดย่อ 

ประเพณีการละเล่นผีตาโขนในอ าเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย มีความสัมพันธ์กับความศรัทธาของผู้คนที่มี
ต่อพระพุทธศาสนาและความเช่ือในผีบรรพบุรุษ การละเล่นผีตาโขนมีเฉพาะงานบุญหลวงเป็นประเพณีท้องถ่ินที่
รวมเอาประเพณีสองอย่างประจ าเดือนต่าง ๆ  ในฮีตสิบสองคองสิบสี่ของภาคอีสาน โดยรวม “บุญผะเหวด” หรือ
“บุญพระเวสสันดร” ซึ่งนิยมจัดงานข้ึนในเดือนสี่ และบุญบั้งไฟที่นิยมจัดท าในเดือนหกมารวมเข้าด้วยกันไป
จัดท าในเดือนแปด การละเล่นผีตาโขนเกิดข้ึนเมื่อครั้งที่พระเวสสันดรและนางมัทรีจะเดินทางออกจากป่ากลับสู่
เมือง บรรดาผีป่าหลายตนอาลยัรักจึงพาแห่แฝงตัวมากับชาวบ้านเพื่อมาส่งทั้งสองพระองค์กลับเมอืงจงึเรียกว่า ผี
ตามคนหรือผีตาขน ต่อมาเพี้ยนมาเป็นผีตาโขน ส่วนบุญบั้งไฟเป็นบุญที่จัดท าข้ึนเพื่อบูชาอารักษ์หลักเมือง เป็น
ประเพณีท าบุญขอฝน ผนวกกับความเช่ือของคนอ าเภอด่านซ้ายที่มีความเช่ือและศรัทธาต่อวิญญาณบรรพบุรุษ 
ซึ่งดลบันดาลให้บ้านเมืองทั้งมีความอุดมสมบูรณ์ ซึ่งช่วงเวลาที่จัดงานประเพณีเป็นช่วงเวลาที่ต้องใช้น้ าในการ
เริ่มท านา เพราะเช่ือว่าจะท าให้ฝนตกต้องตามฤดูกาล ท าให้ประเพณีบุญหลวง การละเล่นผีตาโขน และบุญบั้ง
ไฟเป็นประเพณีที่สะท้อนถึงความเช่ือความศรัทธาของชาวด่านซ้าย จังหวัดเลย ที่ได้สืบสานและอนุรักษ์ต่อเนื่อง
มาจนถึงปัจจุบัน  

บทน า 

 อ าเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย มีชายแดนติดกับสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาวโดยมีแม่น้ าเหือง
และแม่น ้าโขงกั้นพรมแดนของประเทศ มีประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวพันกันมาแต่โบราณกาล ยังมีสายสัมพันธ์ฉันญาติ
พี่น้องและเป็นแก่วเป็นดองกันมาเนิ่นนาน (จุลดิษฐ์ อุปฮาต, 2553) จึงมีวัฒนธรรม ประเพณี ภาษาพูดคล้ายคลึง
กัน ความเช่ือ และวิถีชีวิตที่มีอัตลักษณ์เฉพาะและปฏิบัติสืบทอดต่อกันมาจากรุ่นสู่รุ่น เช่น “ฮีตสิบสอง คองสิบ
สี่” ซึ่งเป็นการท าบุญตามจารีตประเพณีท้องถ่ินอีสานกับสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ความเช่ือเรื่อง
ผีบรรพบุรุษ ผีบรรพชนที่ล่วงลับ ผีไร่ ผีนา ดังนั้น ก่อนที่จะท าการสิ่งใดก็จะมีการประกอบพธีิกรรม เพราะเช่ือว่า
ผีมีอิทธิฤทธ์ิสามารถให้คุณให้โทษได้ จากความเช่ือต่างๆ เหล่าน้ีได้ก่อให้เกิดมีประเพณีพิธีกรรมต่างๆ เกิดข้ึนใน
อ าเภอด่านซ้าย เช่น การสมโภชพระธาตุศรีสองรัก เจ้าพ่อกวนเจ้า แม่นางเนียม งานบุญหลวง การละเล่นผีตา
โขน เป็นต้น ส าหรับกิจกรรมที่เกี่ยวเนื่องกับงานบุญหลวงก็คือ “งานบุญบั้งไฟ” มีการจัดข้ึนมาเพื่อการขอฝน 
โดยที่มีการจัดต้ังขบวนแห่บั้งไฟในพิธีกรรมโดยอยู่ร่วมกับงานในพิธีนมัสการพระธาตุศรีสองรักและประเพณีบุญ
หลวง ลักษณะที่โดดเด่นคือ การแห่บุญบั้งไฟและการจุดบั้งไฟเพื่อการถวายพญาแถน เพื่อให้พญาแถนน้ันได้ดล
บันดาลให้ฝนฟ้าตกถูกต้องตามฤดูกาล รวมทั้งพิธีกรรมดังกล่าวยังเป็นการถวายบั้งไฟให้กับวิญญาณผีเจ้านายไป
พร้อมกันด้วย อันจะท าให้การเพาะปลูกพืชพันธ์ุต่าง ๆ  ได้ผลดี” ส่งผลท าให้ประชาชนอยู่ดีกินดี มีความร่มเย็น
เป็นสุข (ธรรมาสน์ นิยมรัตน์จรูญ, 2554: 9) ส าหรับพิธีกรรมดังกล่าวมีเจ้าพ่อกวนเป็นสื่อกลางในการ
ติดต่อสื่อสารระหว่างผีเจ้านายกับชาวเมืองด่านซ้าย ส่วนขบวนแห่ในพิธีกรรมนั้นจะมีบั้งไฟที่ถูกชาวบ้านช่วยกัน
หามมาร่วม โดยมีเจ้าพ่อกวนนั่งอยู่บนส่วนหัวของบั้ งไฟ ทั้งนี้ก็เพื่อแสดงให้เห็นว่า “เป็นการแห่บั้งไฟของชาว

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


270 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

ด่านซ้ายน่ันเอง” (รัตนา แสงสว่าง, 2552: 143) ความเช่ือในเรื่องภูตผีบรรพบุรุษเช่ือในเรื่องพิธีกรรมเกี่ยวกับผี
ฟ้า นางเทียม ซึ่งมีอยู่แทบทุกหมู่บ้าน เรื่องความเช่ือเกี่ยวกับภูตผีต่าง ๆ สามารถพบเห็นได้ชัดเจนในวิถีของชาว
ด่านซ้าย ศรีศักร วัลลิโภดม และคณะ (2544) บันทึกไว้ในโครงการวิจัยเรื่องประเพณีสิบสองเดือน พิธีกรรมที่
เปลี่ยนไปว่า อ าเภอด่านซ้ายเป็นอ าเภอหนึ่งในจังหวัดเลย มีประวัติศาสตร์ความเป็นมาและวัฒนธรรมมาอย่าง
ยาวนาน ลัทธิการนับถือภูตผีมีปรากฏในหมู่มนุษยชาติมานานแล้ว อาจกล่าวได้ว่ามีมาก่อนลัทธิศาสนาใดในโลก 
การเคารพนับถือก็แตกต่างกันไปตามคตินิยมของกลุ่มชนแต่ละแห่ง เมื่อพุทธศาสนาและศาสนาอืน่ ๆ  เริ่มแผ่อืทธิ
พลเข้ามาแล้วลงหลักปักฐานอย่างมั่นคง ผีจึงกลายเป็นส่วนหนึ่งของการรักษาขนบธรรมเนียม ประเพณี 
วัฒนธรรม และทรัพยากรร่วมกันของคนในสังคมจนถึงวันนี้ (ศรีศักร วัลลิโภดม และคณะ, 2544) ชาวอีสานใน
อดีตนั้นนับถือผีสางเทวดาและไสยศาสตร์มาก่อน โดยมีความเช่ือว่าถ้าให้ความเคารพสักการะและปฏิบัติตามจะ
ท าให้เกิดผลดีแก่ตนเองและครอบครัว หากไม่เช่ือไม่ปฏิบัติตาม ก็จะเกิดภัยพิบัติกับตนเอง (อุดม บัวศรี, 2543)  

บทความฉบับนี้ ต้องการฉายภาพให้เห็นถึงความเป็นมาเกี่ยวกับผีตาโขน คติความเช่ือเกี่ยวกับประเพณี
ผีตาโขนของชาวอ าเภอด่านข้าย จังหวัดเลย ความสัมพันธ์ระหว่างประเพณีการละเล่นผีตาโขนกับพระ
พระพุทธศาสนา และรูปแบบการสืบสานประเพณีผีตาโขน ดังต่อไปนี้ 

ประวัติและความเป็นมาของประเพณีผีตาโขน 

ภาคตะวันออกเฉียงเหนือเป็นภูมิภาคที่มีความหลากหลายทางศิลปวัฒนธรรมและประเพณีที่แตกต่าง
กันไปในแต่ละท้องถ่ิน อันเนื่องมาจากการปะทะสังสรรค์ระหว่างประชากรหลากหลายเช้ือชาติ ผู้คนในภาคอีสาน
มีวิถีความเป็นอยู่ที่เรียบง่าย ขยัน อดทน และยังคงสืบทอดวัฒนธรรมประเพณีเก่าแก่บรรพบุรุษอย่างเคร่งครัด 
ทั้งในเรื่องของภาษาถ่ิน ความเช่ือเรื่องผีบรรพบุรุษ ผีไร่ ผีนา โดยจะต้องมีพิธีเช่นไหว้อยู่เป็นประจ าเพราะเช่ือว่า
ผีมีอิทธิฤทธ์ิสามารถให้คุณให้โทษได้  

ชาวอ าเภอด่านช้าย จังหวัดเลย มีความเช่ือเรื่องผีบรรพบุรุษ ความเช่ือในอ านาจลึกลบัเหนือธรรมชาติ 
ความเช่ือและศรัทธาในความศักดิ์สิทธ์ิของพระธาตุศรีสองรัก รวมทั้งความเช่ือและศรัทธาในพระพระพุทธศาสนา 
จึงท าให้เกิดประเพณีที่ส าคัญ 4 ประเพณี คือ 1) ประเพณีไหว้เจ้าเมืองวัง จัดในระหว่างเดือนสี่ 2) ประเพณีไหว้
เจ้าเมืองกลาง จัดในระหว่างเดือนห้า 3) ประเพณีนมัสการพระธาตุศรีสองรัก จัดในเดือนหก และ 4) ประเพณี
เลี้ยงหอน้อย หอหลวงจัดในระหว่างเดือนเจ็ด จากการที่ชาวบ้านมีความเช่ือและศรัทธาในประเพณี 4 ประเพณี
ดังที่กล่าวมาแล้ว เมื่อกล่าวถึงประเพณีบุญหลวงสิ่งแรกที่ทกุคนนึกถึงคือการเลน่ผตีาโขน เพราะการเล่นชนิดนีใ๋ห้
ความสนุกสานทั้งผู้เล่นและผู้ชม การเล่นผีตาโขนเป็นองค์ประกอบหนึ่งของประเพณีบุญหลวงเท่านั้นซึ่งมีมาแต่
เมื่อใดไม่ปรากฏ แต่เป็นการละเล่นที่ชาวด่านซ้ายยึดถีอปฏิบัติสืบทอดกันมาตั้งแต่สมัยโบราณ นอกจากนี้ ชาว
ด่านซ้ายยังมีความเช่ือในทางพระพระพุทธศาสนาว่า ผีมีฐานะเป็นลูกน้องของพระพุทธเจ้า การเล่นผีตาโขนใน
ขนวนแห่พระเวสสันดรในงานบุญหลวงเพราะชาวบ้านเช่ือว่าผีเหล่านี้ท าหน้าที่คอยดูแลรับใช้และให้ความ
คุ้มครองในขณะที่พระเวสสันดรถูกเนรเทศไปอยู่ ณ เขาวงกต แล้วได้ตามมาส่งเสด็จพระเวสสันดรเข้าเมือง 
การละเล่นผีตาโขนได้น าเอาคติคามเช่ือทางพระพระพุทธศาสนา และคติความเช่ือในเรื่องวิญญาณภูตผีมา

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


271 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

ผสมผสานกันประเพณีบุญหลวงจึงสะท้อนให้เห็นถึงการนับถือพระพุทธศาสนา และความเช่ือเรื่องผีบรรบุรุษ 
พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา ได้แก่ พิธีเบิกอุปคุต พิธีแห่พระเวสสันดรเข้าเมือง และการฟังเทศน์
มหาชาติ ส่วนความเช่ือเรื่องผีบรรพบุรุษ ได้แก่ การเล่นผีตาโขนถวายผเีจ้านาย (ผีบรรพบุรุษ) การแห่บั้งไฟเพื่อ
ขอฝนจากผีแถน (พระยาแถน)" (สาร สาระทัศนานันท์, 2534: 60)  

การละเล่นผีตาโขนมีมาต้ังแต่เมื่อใดไม่ปรากฏหลักฐานแน่ชัด สันนิษฐานว่าคงเกิดมาพร้อมกับประเพณี
บุญหลวง และถือปฏิบัติสืบต่อกันมาจนกระทั่งปัจจุบัน (สาร สาระทัศนานันท์, 2544: 17) การละเล่นผีตาโขนได้
ริเริ่มผนวกกับความเช่ือ ความศรัทธาและความผูกพันในองค์พระธาตุศรีสองรักที่ถือว่าเป็นปูชนียสถานที่ส าคัญ
และเป็นสถานที่อันศักดิ์สิทธ์ิของชาวเมืองด่านซ้ายจนได้รับขนานนามว่า “ดินแดนแห่งสัจจะและไมตรี” โดยรวม
ถึงประเพณีการละเล่นผีตาโขน (กาญจนา สวนประดิษฐ์, 2533: 39) “ผีตาโขน” นับเป็นสัญลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมที่ส าคัญของประชาชนในอ าเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย เป็นประเพณีการละเล่นที่จะถูกขับเคลื่อนให้เปน็
ตัวแทนทางวัฒนธรรมของคนในท้องถ่ินที่จะน าไปสู่ผลผลิตทั้งในแง่ของคุณค่าทางจิตใจและมูลค่าทางเศรษฐกิจ 
อันเนื่องมาจากอัตลักษณ์เฉพาะของผีตาโขนที่โดนใจแก่ผู้ชมโดยทั่วไป และเป็นประเพณีที่มีความส าคัญและเป็น
ที่รู้จักของนักท่องเที่ยวในระดับประเทศ ประเพณีผีตาโขนแสดงให้เห็นถึงความเช่ือความศรัทธาของชาวบ้านใน
ชุมชนต่อพิธีกรรมนั้น (ไทยโรจน์ พวงมณี, 2554)  

วัตถุประสงค์ของประเณีบุญหลวงและการละเลน่ผีตาโขน คือ 1) การละเนผีตาโขนเป็นประเพณีการเลน่
เพื่อถวายผเีจ้านาย (ผีบรรพบุรุษที่เคยมีอ านาจสูงสุดในเมืองด่านซ้าย) เนื่องจากชาวบ้านเช่ือว่าการเล่นผีตาโขน
เป็นความประสงค์ของผเีจ้านาย หากไม่ปฏิบัติตามก็จะถือว่าเป็นการผิดประเพณีและจะท าให้ผีเจ้านายไม่พอใจ 
จะท าให้เกิดความเดือดร้อนและเกิดภัยพิบัติต่างๆ แก่สังคมได้ 2) เล่นเพื่อประกอบการแห่พระเวสสนัดรเข้าเมอืง 
3) การละเล่นเพื่อแห่บั้งไฟเพื่อขอฝน 4) การละเล่นเพื่อความสนุกเพลิดเพลิน และ 5) การละเล่นเพื่อขอรับ
บริจาคสิ่งของอุปโภคบริโภคต่างๆ เนื่องจากในสมัยก่อนการคมนาคมล าบากเมื่อมีการจัดงานประเพณีบุญหลวง
จะมีประชาชนจ านวนมากมาจากถิ่นอื่นมาร่วมในงานด้วย ฉะนั้น เจ้าภาพจะต้องเตรียมอาหาร หมากพลู เหล้า
ยา ไว้คอยต้อนรับแขกที่จะมาในงาน จึงต้องมีการออกไปขอรับบริจาคสิ่งของเหล่านี้มาไว้ที่วัดหรือบ้านของ
เจ้าภาพ แต่เนื่องจากผู้ที่ออกไปขอรับบริจาคอาจจะเกิดความอาย ซึ่งโดยเฉพาะพวกวัยรุ่นจึงไ ด้แต่งตัวสวม
หน้ากากผีตาโขนออกไปขอรับบรจิาค จากความเช่ือดังที่กล่าวต่อมาได้พัฒนามาเป็นประเพณีของท้องถ่ินที่ส าคัญ
ของชาวอ าเภอด่านซ้าย ในที่สุดได้กลายเป็นศิลปวัฒนธรรมที่เช่ือมโยงไปสู่การท่องเที่ยว ของอ าเภอด่านช้าย 
จังหวัดเลย ในปี พ.ศ.2531 การท่องเที่ยวแห่งประเทศไทยไดส้่งเสริมขนบธรรมเนียมประเพณีวัฒนธรรมและภูมิ
ปัญญาท้องถ่ิน โดยส่งเสริมประเพณีแห่ผีตาโขน นับตั้งแต่นั้นมาจึงท าให้ประเพณีแห่ตาโขนของอ าเภอด่านซ้าย
เป็นที่รู้จักของสังคมมากข้ึน มีนักท่องเที่ยวทั้งชาวไทยและชาวต่างประเทศเดินทางเข้ามาชมเป็นจ านวนมาก  

จุดเด่นของประเพณีแห่ผตีาโขนของอ าเภอด่านซ้ายทีน่ ามาแสดงในเทศกาลบุญหลวง คือ จะมีประชาชน
แต่งตัวเป็นผี สวมหน้ากากที่ท ามาจากหวดน่ึงข้าวเหนียว แต่งแต้มด้วยสี เสื้อผ้าท าด้วยเศษวัสดุต่างๆ ที่เอวแขวน
กระดิ่งกระโหล่งเกิดเสียงดังเมื่อก้าวเดิน มือถืออาวุธดาบท าด้วยไม้งิ้ว หรือท าเป็นรูปคล้ายเครื่องเพศชาย ตรง
ปลายทาสีแดง เพื่อเป็นจุดเด่นให้เกิดความสนใจยิ่งขึ้น (อุดม บัวศรี, 2540: 130-131)  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


272 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

คตคิวามเชื่อเกี่ยวกับการละเล่นผีตาโขน  

ความเช่ือเกี่ยวกับผีของชาวอีสานเป็นความเช่ือที่มีมาอย่างช้านาน และด้วยความเช่ือเหล่านี้ก่อให้เกิด
พิธีกรรมหรือแนวปฏิบัตใินการด าเนินชีวิต เกิดเป็นวัฒนธรรมและประเพณีที่กระท าสืบต่อกันมาจนถึงลูกหลาน 
อาจมีการปรับปรุงเปลี่ยนแปลงบ้างไปตามยุคสมัยที่เปลี่ยนไปแต่สิ่งที่เห็นได้อย่างเด่นชัดคือ ได้น าเอาความเช่ือ
เกี่ยวกับผีมาผสมผสานกับความเช่ือด้านพระพุทธศาสนา เช่นเดียวกันในจังหวัดเลยมีประเพณีที่เป็นเอกลักษณ์ 
และเกิดจากความเช่ือเกี่ยวกับผีที่สืบต่อกันมาอย่างข้านานคือประเพณีบุญหลวง หรือการละเล่นผีตาโขน ซึ่งเป็น
ประเพณีท้องถ่ินของชาวอ าเภอด่านซ้าย (พระทวีศักด์ นรินฺโท, 2557) คนอีสานมีความเช่ือเรื่องผีบรรพบุรุษ ผีไร่ 
ผีนา โดยจะต้องมีพิธีเช่นไหว้อยู่เป็นประจ า เพราะเช่ือว่าผีมีอิทธิฤทธ์ิสามารถให้คุณให้โทษได้  ลัทธิความเช่ือ
เรื่องการนับถือผีจึงพบเห็นได้ทั่วไปในกลุ่มคนอีสาน และชาวลาวก็มีคติความเช่ือชุดเดียวกับชาวไทยคือ มคีวาม
เช่ือเรื่องอ านาจธรรมชาติผ่านผีฟ้าพญาแถน มีความเช่ือเรื่องขวัญ แต่ให้ความส าคัญกับผีบรรพบุรุษแสดงออก
ผ่านการบูชานับถือในผีปู่ตา (กัญญา ลีลาลัย, 2544)  

อ าเภอดา่นซ้าย จังหวัดเลย มีประเพณีที่มีความส าคัญและเป็นที่รู้จักของนักท่องเที่ยวในระดับประเทศ
คือ ประเพณีบุญหลวงและการละเล่นผตีาโขน ถือว่าเป็นประเพณีที่เกี่ยวเนื่องกับความเช่ือเรื่องผ ีพราหมณ์ และ
พุทธศาสนา ดังนั้น ในการจัดประเพณีแต่ละครั้งของชุมชนท้องถ่ินก็จะมีเอกลักษณ์มีความโดดเด่น และแสดงให้
เห็นถึงความเช่ือความศรัทธาของชุมชนต่อพิธีกรรม และสามารถเรียกร้องความสนใจของนักท่องเที่ยวที่เดิน
ทางเข้ามาช่ืนชมในวัฒนธรรมได้ (ไทยโรจน์ พวงมณี, 2554) การเล่นสะท้อนถึงโลกทรรศน์ของชาวอ าเภอด่าน
ซ้ายว่ามีคติจากความเช่ือเรื่องผี พราหมณ์ผสมผสานกับความเช่ือในพระพุทธศาสนา (พระทวีศักด์ นรินฺโท, 
2557) ตลอดจนอ านาจสิ่งศักดิส์ิทธ์ิต่างๆ เป็นประเพณีที่ช่วยสร้างขวัญและก าลังใจให้แก่คนในสังคม ผู้เล่นและ
คนดูได้รับความสนุกสนาน เพลิดเพลิน เป็นการผ่อนคลายความตึงเครียด ช่วยลดความกดดันและความขัดแย้ง
ในสังคมได้ การเล่นมีส่วนช่วยรักษาบรรทัดฐานและสร้างเอกภาพในสังคมเพราะคนในสังคมที่มีความเช่ือในสิ่ง
เดียวกัน ทุกคนจึงตระหนักและส านึกในหน้าที่ของตน (กาญจนา สวนประดิษฐ์, 2533)  

 จากการศึกษาพบว่า งานบุญหลวงซึ่งมีการเล่นผีตาโขนในการแห่บุญผะเหวดหรือบุญพระเวสเป็นการ
ผสมผสานระหว่างพุทธศาสนาและความเช่ือของท้องถ่ินเข้าด้วยกัน งานบุญหลวงของอ าเภอด่านซ้ายจัดข้ึนที่วัด
โพนชัย เป็นวัดส าคัญในท้องถ่ิน มีขั้นตอน ดังต่อไปนี ้

 วันแต่ง: เป็นวันที่ชาวบ้านและศรัทธาวัดโดยเฉพาะผู้เฒ่าผู้แก่จะมาแต่งเครื่องธรรม ขัน 5 ขัน 8 
บายศรีสู่ขวัญ ฯลฯ ส่วนตอนค่ าของวันแต่งผู้เฒ่าผู้แก่จะมานอนที่วัดโพนชัยเพื่อเตรียมเบิกพระอุปคุตที่จะมีข้ึน
ในช่วงเช้ามืดของวันโฮม 

 วันที่สองหรือวันโฮม: เวลาประมาณตี 3 พ่อแสนแก้วอุ่นเมืองซึ่งเป็นหนึ่งในต าแหน่งพ่อแสนเมือง
ด่านซ้ายท าการบวชตนเองเป็นพราหมณ์เพื่อเป็นตัวแทนสวดเบิกพระอุปคุต ส่วนพ่อแสนเมืองจันทร์จะเป็นผู้งม
หาพระอุปคุต ก่อนรุ่งสางของวันโฮม พ่อแสนแก้วอุ่นเมืองท าพิธีเบิกพระอุปคุตจากแม่น้ าหมันมายังวัดโพนชัย 
เมื่อบวชพราหมณ์รับศีลรับพรเรียบร้อยแล้วจึงเดินไปยังแม่น้ าหมัน ล าน้ าสายส าคัญของเมืองด่านซ้าย โดยขบวน

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


273 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

ที่มารับพราหมณ์และผู้งมพระอุปคุตที่วัดโพนชัยจะตั้งขบวนยังบ้านเจ้าพ่อกวนก่อน ในขบวนแห่ไปเบิกพระอุป
คุตประกอบด้วย ดนตรีปี่พาทย์ เหล่านางแต่ง และผู้เฒ่าผู้แก่ เช่ือกันว่าพิธีกรรมการเบิกพระอุปคุตจะช่วย
คุ้มครองป้องกันภัยอันตรายต่างๆ และท าให้งานบุญที่จะมีข้ึนส าเร็จอย่างราบรืน่ เมื่อเบิกพระอุปคุตข้ึนมาแล้วจงึ
แห่มายังวัดโพนชัย จากนั้นสวดทั้ง 4 ทิศ และน าพระอุปคุตไปไว้บนหิ้งใกล้อารามที่เตรียมไว้ แล้วเดินเวียนรอบ
อารามและเจดีย์ 3 รอบจึงเสร็จพิธี ในพิธีกรรมดังกล่าวจ าเป็นต้องปิดประตูวัดทุกจุดไม่ให้มีใครเข้าใครออก 
แม้กระทั่งสัตว์ เพราะเช่ือว่าหากมีคนหรือสัตว์เดินเข้าออกขณะท าพิธีจะท าให้เกิดเหตุอันตรายกับงานบุญได้   
ช่วงสายของวันโฮมมีการท าบายศรีสู่ขวัญแก่เจ้าพ่อกวนและเจ้าแม่นางเทียมที่บ้านเจ้าพ่อกวน โดยผู้ท าบายศรีฯ 
ล้วนเป็นพ่อแสน นางแต่ง คนเฒ่าคนแก่ เมื่อเสร็จจากพธีิกรรมแล้วจะรับประทานอาหารรว่มกันบนเรือน ในขณะ
ที่บริเวณลานหน้าบ้านจะมีดนตรีบรรเลง มีผีตาโขนใหญ่ออกมาร่วมงานด้วย ในงานบุญหลวงที่ด่านซ้ายจะมีผีตา
โขนเล็กเป็นจ านวนมาก ส่วนผีตาโขนใหญ่มีเพียง 2 ตัว คือ ชายหญิงเท่านั้น ซึ่งผีตาโขนทั้ง 2 ตัวจะโชว์อวัยวะ
เพศ สิ่งที่เป็นสัญลักษณ์แห่งความอุดมสมบูรณ์ เมื่อเจ้าพ่อกวน แม่นาง เทียม เหล่าพ่อแสน นางแต่ง เสร็จ
พิธีกรรมแล้ว จึงตั้งขบวนแห่เพื่อไปร่วมงานที่ทางเทศบาลจัดข้ึนยังวัดโพนชัย กิจกรรมในวันโฮมที่ วัดโพนชัยจะ
จัดอย่างเป็นระเบียบและเป็นทางการมาก ซึ่งวันโฮมในระดับชาวบ้านคือวันที่ญาติพี่น้องได้กลับมาร่วมงานบุญ
ด้วยกัน มีการเต้นฟ้อนกันเป็นที่สนุกสนาน 

 วันที่สามหรือวันแห่: เป็นวันแห่เนื่องจากในช่วงบ่ายของวันน้ีจะมีการแหพ่ระเวสสนัดรเข้าเมือง แต่
ในช่วงเช้าทางหน่วยงานเทศบาลซึ่งเป็นเจ้าภาพในการจัดงานได้เชิญชาวบ้านในแต่ละต าบลเข้าร่วมในขบวนแห่ 
โดยแต่ละขบวนประกอบด้วย ต้นกัณฑ์ ซึ่งหมายถึงปัจจัยที่ทางชุมชนน ามาถวายให้กับวัดโพนชัย ขบวนชาวบ้าน 
ขบวนผีตาโขน ขบวนเซิ้งการละเล่นต่าง ๆ ที่เกี่ยวกับวิถีชีวิตของชาวด่านซ้าย อาทิ ทั่งบั้งหรือคนป่ากระทุ้งไม้
พลอง ควายตู้ที่เป็นการจ าลองการไถ การทอดแห ซึ่งขบวนจะเคลื่อนไปตามถนนพระแก้วอาสา จากหน้า
เทศบาลด่านซ้ายไปยังวัดโพนชัย และแห่รอบอุโบสถ ในช่วงเวลาดังกล่าว จะมีผีตาโขนมาชุมนุมมากมาย 
หลังจากนั้นผีตาโขนทั้งหลายจะพากันออกไปอาละวาดตามละแวกบ้านเรือนต่างๆ 

ช่วงบ่ายประมาณ 15.30 น. จะท าการบายศรีสู่ขวัญพระเวสสันดร ก่อนจะแห่พระเวสสันดรเข้า
เมือง ซึ่งจะท ากันบริเวณสี่แยกบ้านเดิ่น ในพิธีกรรมบายศรีสู่ขวัญจะมีพ่อกวน เจ้าแม่นาง เทียม เหล่าพ่อแสน 
นางแต่ง ทั้งที่ด่านซ้ายและบ้านนาหอเข้าร่วมด้วย ต าแหน่งเจ้าพ่อกวนที่ด่านซ้ายมีอยู่ในชุมชน 3 แห่งด้วยกันคือ 
ที่ด่านซ้าย ที่บ้านนาหอ และที่บ้านนาหิน โดยเฉพาะเจ้าพ่อกวนที่ด่านซ้ายและที่นาหอจะท าพิธีต่างๆ ด้วยกัน
เสมอ 

พิธีบายศรีสู่ขวัญจะมีพ่อแสนหนูรินเป็นผู้น าในการท าพิธี ในปะร าพิธีมีพระพุทธรูปอันเป็น
สัญลักษณ์ของพระเวสสันดร ตุ๊กตาช้าง ตุ๊กตาม้า คัมภีร์ต่างๆ พระสงฆ์ 4 รูปนั่งประจ าสี่ทิศ และทิศทั้งสี่มีเสา
คล้ายฉัตรเป็นตัวแทนหรือเทพรักษาทิศประจ าอยู่ อันเป็นสัญลักษณ์ที่บ่งบอกถึงเขตพิธีกรรมของงานและเพื่อ
ป้องกันอันตรายหรือมาร เมื่อท าพิธีบายศรีสู่ขวัญเสร็จจึงแห่พระเวสสันดรเข้าเมือง มีแสนด่านถือพานบายศรี
น าหน้า ตามด้วยขบวนแห่พระพุทธรูป ขบวนพระสงฆ์ 4 รูป ขบวนคณะแสน เจ้าแม่นางเทียม นางแต่ง ผีตาโขน
ทั้งเล็กและใหญ่ และปิดท้ายด้วยขบวนแห่บั้งไฟซึ่งมีเจ้าพ่อกวนนั่งบนบั้งไฟแห่มาด้วย ขณะที่ท าการแห่ เจ้าพ่อ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


274 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

กวนจะหว่านหมากกัลปพฤกษ์หรือโปรยทานแก่ผู้ที่เข้าร่วมแห่พระเวสสันดรเข้าเมือง ผู้ที่ได้รับหมากกัลปพฤกษ์
จะน าไปเป็นขวัญถุงต่อไป 

เมื่อขบวนแห่ถึงวัดโพนชัย ผู้คนรวมทั้งผู้ที่แต่งเป็นผีตาโขนจะถอดหน้ากากแล้วร่วมแห่พระรอบ
อารามและธาตุครบ 3 รอบ จากนั้นน าพระพุทธรูปที่สมมุติเป็นพระเวสสันดรเข้าไปประดิษฐานยังอาราม จากนั้น
เจ้าพ่อกวนจึงออกมาเพื่อท าการจุดบั้งไฟที่เตรียมไว้ ซึ่งในปีนี้มีบั้งไฟ 3 บั้ง คือของเจ้าพ่อกวน เจ้าแม่นางเทียม 
และเหล่าพ่อแสน การจุดบั้งไฟถือเป็นการเสี่ยงทายว่าค าอธิษฐานของเจ้าของบั้งไฟจะเป็นจริงหรือไม่ ซึ่งส่วน
ใหญ่ต่างอธิษฐานเรื่องฝนฟ้าให้ตกต้องตามฤดูกาลและมีพืชผลสมบูรณ์ตลอดปี อีกด้านหนึ่งของงานเมื่อแห่พระ
เวสสันดรเข้าอารามแล้วจะน าผีตาโขนใหญ่ไปลอยน้ าหมันพร้อมกระทงสะเดาะเคราะห ์เพื่อเป็นการลอยเคราะห์
และสิ่งที่ไม่ดีต่างๆ ออกไปจากบ้านเมือง 

ในช่วงหัวค่ าจะมีการสวดมาลัยหมื่นมาลัยแสน จ าเป็นต้องสวดให้เสร็จก่อนเที่ยงคืน เนื่องจากพอ
ข้ึนเช้าวันใหม่ประมาณตี 2 จะมีการสวดสังกาจย์แล้วตามด้วยเทศน์มหาชาติ 13 กัณฑ์ 

 วันเทศน์ จะเริ่มเทศน์มหาชาติกัณฑ์แรกประมาณ ตี 3 โดยจะเทศน์ทั้งวันทั้งคืนจนครบ 13 กัณฑ์ 
ในช่วงกลางวันของวันเทศน์จะมีแห่กัณฑ์หลอนของชาวบ้านด้วย กัณฑ์หลอนคือต้นกัณฑ์ที่ชาวบ้านร่วมกันท ามา
ถวายพระที่ก าลังเทศน์ไม่เจาะจงกัณฑ์ ถือว่าได้บุญยิ่งนัก 

งานบุญหลวงที่ด่านซ้ายจะท ากันช่วงเดือน 8 ข้างขึ้น ซึ่งต่างจากงานบุญหลวงที่อื่นๆ ในภาคอีสาน
ที่ท าในเดือน 4 เพราะงานบุญหลวงด่านซ้ายหรือที่วัดโพนชัยจะท าหลังงานประเพณีไหว้พระธาตุซึ่งมีในเดือน 6 
และบวงสรวงอารักษ์หลักเมืองประจ าด่านซ้ายทั้งหอน้อยบริเวณแยกบ้านเดิ่นและหอหลวงหลังพระธาตุศรีสอง
รัก ซึ่งมีช่วงเดือน 7 ในพิธีบวงสรวงอารักษ์หลักเมืองจะมีดวงวิญญาณศักดิ์สิทธ์ิของเจ้าในอดีตมาทรงเจ้าพ่อกวน
และรับสั่งอนุญาตให้จัดงานบุญหลวงได้ในภายหลัง นอกจากนี้ยังมีวัดโพธ์ิศรี บ้านนาเวียง วัดศรีสะอาด บ้าน
หนามแท่ง และวัดศรีภูมิ บ้านนาหอ ซึ่งเป็นชุมชนหมู่บ้านในท้องถ่ินเมืองด่านซ้ายที่จัดงานบุญหลวงในช่วงเดือน 
8 เช่นเดียวกับวัดโพนชัย ที่ส าคัญวัดศรีโพธ์ิ วัดศรีสะอาด และวัดศรีภูมิ ต้องจัดงานบุญหลวงหลังวัดโพนชัยและ
ก่อนงานบุญเข้าพรรษาเท่านั้น 

มูลเหตุของประเพณีผีตาโขนความเช่ือของการละเล่นผีตาโขน สรุปได้ดังนี้ 
1. ผีตาโขนเป็นพิธีกรรมที่สืบสานมาตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์ที่สะท้อนให้เห็นชีวิตในสังคม

เกษตรกรรมที่ต้องพึ่งพาธรรมชาติเป็นหลักและความเช่ือในเรื่องผีบรรพบุรุษที่มีส่วนสัมพันธ์กับ “ปู่เยอย่าเยอ” 
ของชาวลาว การละเล่นผีตาโขนช่วงเวลาที่จัดข้ึนอยู่ในช่วงรอยต่อของฤดูกาลท านา เช่ือว่าการละเล่นน้ีจะท าให้
ฝนฟ้าตกต้องตามฤดูกาล หรือเห็นได้จากการจุดบั้งไฟเพื่อขอฝนจากแถนในข้ันตอนสุดท้ายของการเล่นผีตาโขน 

2. การเล่นผีตาโขนเป็นธรรมเนียมปฏิบัติของชาวด่านซ้าย เพราะเช่ือกันว่าหากไม่ประกอบพิธีอาจเกิด 
ผิดจารีต หรือ “ขะล า” ท าให้มีเหตุเภทภัยต่างๆ เช่น ฝนแล้ง สัตว์เลี้ยงล้มตาย และคนในชุมชนเกิ ดความ 
เดือดร้อน ชาวด่านซ้ายเช่ือว่าการละเล่นผีตาโขนเป็นการบูชาภูตผี วิญญาณและสิ่งศักดิส์ิทธ์ิโดยเฉพาะความเช่ือ
ต่อผีบรรพบุรุษ และผีเจ้านาย โดยมีพิธีกรรมและข้ันตอนต่างๆ ของการละเล่นผีตาโขนที่ต้องผ่านความเห็นชอบ
หรือต้องให้เจ้าพ่อกวนและเจ้าแม่นางเทียม เป็นผู้ก าหนดหรือเป็นผู้น าในการประกอบพิธีกรรม และการสร้าง

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


275 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

และการเล่นผีตาโขนใหญ่ที่วางระเบียบและกฎเกณฑ์มากมาย สะท้อนให้เห็นความส าคัญของ “ผีเจ้านาย” ผ่าน
ระบบความเช่ือ “เจ้ากวน” 

3. เมื่อพระพระพุทธศาสนาเข้ามามีบทบาทในสังคมมากขึ้น ผีตาโขนจึงถูกผนวกเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของ
พิธีกรรมบุญหลวง ดังนั้น หน้าที่ส าคัญของผีตาโขนในบุญหลวงคือ เป็นการหลอกล่อสิ่ งช่ัวร้ายทั้งปวงให้
เพลิดเพลินกับการละเล่นของผีตาโขนจนลืมที่จะสร้างความวุ่นวาย และขัดขวางพิธีกรรมต่างๆ ให้งานบุญหลวง
ด าเนินไปอย่างราบรื่น 

ความสัมพันธ์ระหว่างประเพณีผีตาโขนกับพระพระพุทธศาสนา 

โดยทั่วไปวัฒนธรรมมักอิงอยู่กับศาสนา อีกทั้งศาสนาเป็นองค์ประกอบหนึ่งของวัฒนธรรมที่ขาดมิได้ 
เพราะศาสนาสอนให้มนุษย์ท าความดี แต่อย่างไรก็ดี เมื่อกล่าวถึงวัฒนธรรมไทยสิ่งหนึ่งที่จะต้องกล่าวควบคู่กัน
ไปนั่นคือ “พระพุทธศาสนา” ทั้งนี้เพราะค าสอนทางพระพุทธศาสนามีส่วนในการสร้างระบบจริยธรรมให้
สังคมไทย ดังจะเห็นได้ว่าวัฒนธรรมต่างๆ ที่ปรากฏข้ึนในสังคมไทยล้วนแต่มีพระพุทธศาสนาเป็นพื้นฐานแทบ
ทั้งสิ้น ดั่งค ากล่าวของ ม.ร.ว.คึกฤทธ์ิ ปราโมช ที่ว่า “จริยธรรมของสังคมไทยข้ึนอยู่กับระบบศีลธรรมของพุทธ
ศาสนา ศาสนาพุทธก าหนดหลักในการปฏิบัติในชีวิตประจ าไว้อย่างไร นั่นหมายความว่าได้ก าหนดหลักจริยธรรม
ไว้ให้ปฏิบัติอย่างนั้น” (พระเมธีธรรมาภรณ์, 2539: 83) พระพุทธศาสนาเป็นสิ่งที่คนในวัฒนธรรมไทยสามารถ
สัมผัสได้ด้วยอุดมการณ์ทางความคิด เหตุผลและความเช่ือ อิทธิพลของพระพุทธศาสนาจึงเข้ามามีบทบาทในการ
ก าหนดวิถีชีวิตของคนในสังคมไทยเป็นอย่างมาก พิจารณาได้จากค่านิยมของไทยบางอย่างที่ปฏิบัติจนเป็น
ระเบียบแบบแผน ที่ล้วนแต่มีต้นก าเนิดจากหลักค าสอนทางศาสนา ตัวอย่างเช่น มีความเช่ือในกฎแห่งกรรม คือ 
ท าดีได้ดี ท าช่ัวได้ช่ัว มีศรัทธามั่นคงในการท าบุญและให้ทาน เพื่อสะสมบุญบารมีไว้ภายภาค เช่ือฟัง เคารพนับ
ถือบุคคลตามล าดับอาวุโส และยึดมั่นในความกตัญญูต่อผู้มีอุปการะ ฯลฯ 

ผีตาโขนเป็นประเพณีที่ได้รับอิทธิพลมาจากมหาเวสสันดรชาดก ซึ่งเป็นชาดกหนึ่งในพระพุทธศาสนาที่
ปรากฎในทศชาตหรือพระเจ้าสิบชาติ ที่ได้กล่าวถึงพระเวสสันดรและพระนางมัทรีจะเดินทางออกจากป่ากลับสู่
เมืองหลวง มีบรรดาสัตว์ป่ารวมถึงภูติผีที่อาศัยอยู่ในป่านั้นได้ออกมาส่งเสด็จด้วยอาลัย  ประเพณีบุญหลวงจึง
ประยุกต์ความเช่ือเกี่ยวกับพระเวสสันดรซึ่งเป็นหนื่งชาติของพระพุทธเจ้าและการละเล่นผีตาโขน ดังนั้น 
ความสัมพันธ์ระหว่างประเพณีผีตาโขนกับพระพระพุทธศาสนามีหลายประการ สรุปได้ดังนี้ 

1. การผสมผสานพระพุทธศาสนาและความเช่ือดั้งเดิมที่ชาวอ าเภอด่านซ้าย ยึดถือปฏิบัติในสังคมนั้น
เป็นศาสนาพุทธแบบชาวบ้าน คือ ประกอบด้วยความเช่ือดั้งเดิมในเรื่องของผสีางเทวดา ความเช่ือในอ านาจเหนอื
ธรรมชาติและสิ่งศักดิ์สิทธ์ิต่างๆ ผสมผสานกับลัทธิพราหมณ์และพระพุทธศาสนาในระดับโลกียะ คือ สอนให้
ปฏิบัติตนเพื่อความสุขในภพนี้และหวังผลในภพหน้าด้วยการเช่ือมโยงระหว่างพระพุทธศาสนา การนับถือผีและ
ศาสนาพราหมณ์น้ันผสานกันจนแยกไม่ออก และมองไม่เห็นความขัดแย้งหรือความแตกต่างของความเช่ือทั้งสาม
แต่อย่างใด การประกอบพิธีกรรมในประเพณีบุญหลวงและการละเล่นผีตาโขนนั้นได้สะท้อนให้เห็นถึงการ
ผสมผสานอย่างชัดเจน เพราะจุดมุ่งหมายของประเพณีบุญหลวง คือ งานบุญพระเวสหรืองานเทศน์มหาชาติพระ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


276 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

เวสสันดรชาดก มุ่งหวังเพื่อการฟังเทศน์มหาชาติซึ่งเปน็ความเช่ือในทางพุทธศาสนา โดยมีความเช่ือว่าหากผู้ใดได้
ฟังเทศน์มหาชาติอย่างต่อเนื่องตั้งแต่ต้นจนจบภายในหนึ่งวันแล้วจะได้ไปเกิดในภพหน้าซึ่งเป็นยุคของพระศรี
อารียเมตไตรย์ ส่วนประเพณีบุญบั้งไฟ การละเล่นผีตาโขนและการละเล่นอื่นๆ นั้นเป็นลัทธิความเช่ือในเรื่องผี 
นอกจากนั้น ยังมีลัทธิความเช่ือในศาสนาพราหมณ์เข้ามาเกี่ยวข้องในส่วนของการบายศรีสู่ขวัญของเจ้าพ่อกวน 
พิธีการสะเดาะเคราะห์บ้านเมือง เป็นต้น การเล่นผีตาโขนในขวนแห่พระเวสสันดรเจ้าเมือง แสดงให้เห็นว่าผีมี
ฐานะเป็นลูกน้องพระพุทธเจ้า เพราะชาวบ้านมีความเช่ือว่าผีเหล่านี้คือผีที่ท าหน้าที่คอยรับใช้ดูแลให้ความ
คุ้มครองในขณะที่พระเวสสันดรลูกเนรเทศไปอยู่เขาวงกต แล้วก็ได้ตามมาส่งเสร็จพระเวสสันดรเข้าเมืองดังกลา่ว 
โดยปกติวัดในฐานะที่เป็นสถาบันทางพระพุทธศาสนาก็มีบทบาทต่อสังคมวัฒนธรรมของชาวด่านซ้ายมาโดย
ตลอด ในขณะเดียวกันวัดก็ได้รับผลที่เกิดจากการจัดประเพณีการละเล่นผีตาโขนด้วยเช่นกัน  

2. วัดเป็นศูนย์กลางของชุมชน เนื่องจากเป็นสถานที่ที่ชาวบ้านได้มาพบปะและท ากิจกรรมร่วมกันใน
งานประเพณีบุญหลวง เป็นที่รวมจิตใจของประชาชนในด้านความเคารพความเช่ือถือและการร่วมมือกัน โดย
พระสงฆ์ท าหน้าที่และบทบาทส าคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาและเป็นที่พึ่งทางใจให้กับประชาชนทั่วไป 
ประเพณีบุญหลวงท าให้วัดเป็นส่วนหนึ่งของชุมชนอย่างแนบแน่น  

3. ประเพณีบุญหลวงและการละเล่นผีตาโขน การผสมผสานพระพุทธศาสนาและความเช่ือตั้งเดิม
เกี่ยวกับผีบรรพบุรุษโดยชาวอ าเภอด่านซ้ายยึดถือปฏิบัติในสังคมนั้น เป็นศาสนาพุทธแบบชาวบ้าน ที่
ประกอบด้วยความเช่ือในเรื่องของผีสางเทวดา อ านาจเหนือธรรมชาติและสิ่งศักดิ์สิทธ์ิต่างๆ ผสมผสานกับลัทธิพ
ราหณ์และพระพระพุทธศาสนาในระดับโลกียะคือ สอนให้ปฏิบัติตนเพื่อความสุขในภพนี้และหวังผลในภพหน้า
ด้วยที่มีการเช่ือมโยงระหว่างพระพระพุทธศาสนา การนับถือผีและศาสนาพรามณ์นั้นผสานกันจนไม่เห็นความ
ขัดแย้งหรือความแตกต่างของความเช่ือ แต่อย่างไรก็ตาม ชาวบ้านนั้นให้ความส าคัญกับพระพระพุทธศาสนา
มากกว่าลัทธิความเช่ืออย่างอื่น ดังจะเห็นได้จากการเล่นผีตาโขนในขบวนแห่พระเวสสันดรเจ้าเมือง แสดงให้เห็น
ว่าผีมีฐานะเป็นลูกน้องพระพุทธเจ้า เพราะชาวบ้านมีความเช่ือว่าผีเหล่าน้ีคือผีที่ท าหน้าที่ คอยรับใช้ดูแลให้ความ
คุ้มครองในขณะที่พระเวสสันดรถูกเนรเทศไปอยู่เขาวงกต แล้วก็ได้ตามมาส่งพระเวสสันดรกลับเมืองดังกล่าว 
โดยปกติวัดในฐานะที่เป็นสถาบันทางพระพระพุทธศาสนามีบทบาทต่อสังคมและวัฒนธรรมของชาวด่านซ้าย
ตลอดมาในขณะเดียวกันวัดก็ได้รับผลที่เกิดจากการจัดประเพณีการละเล่นผีตาโขนด้วยเช่นกัน  

4. ในประเพณีบุญหลวงได้มีการน าเอาศาสนพิธีหรือความเช่ือทางพระพุทธศาสนา เช่น การท าบุญ การ
บริจาคทาน การปฏิบัติธรรม การฝึกท าใจให้สงบ กล่อมเกลาจิตใจบุคคลให้ปฏิบัติอยู่ในกรอบของศีลธรรมอันดี 
ประเพณีบุญหลวงนี้จึงเป็นกุศโลบายอันส าคัญที่ท าให้คนเข้าวัดท าบุญ ส่งเสริมและสนับสนุนให้ชาวอ าเภอด่าน
ซ้ายและนักท่องเที่ยวได้มีโอกาสเข้าร่วมพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อแสดงถึงความเป็นชาวพุทธที่ดี  (พระ
ทวีศักดิ์ นรินฺโท, 2557: 102-103) 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


277 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

รูปแบบการสืบสานประเพณีผีตาโขน 

รูปแบบการสืบสานประเพณีผีตาโขน มี 2 รูปแบบ คือ การปฎิบัตติามรูปแบบเดิม และการประยุกต์และ
สร้างใหม่ 1) รูปแบบการสืบสานดั้งเดิมทีช่าวด่านซ้ายยึดถือและปฏิบัติสืบเนื่องกันมาแตโ่บราณ โดยศึกษาไดจ้าก
พิธีเบิกอุปคุตตามรูปแบบดั้งเดิมที่ชาวด่านซ้ายเช่ือในสิ่งศักดิ์สิทธ์ิตามความเช่ือในพระพุทธศาสนา และพิธี
บายศรีเจ้าพ่อกวน เจ้าแม่นางเทียม ดังจะเห็นได้จากชาวด่านซ้ายมีรูปแบบความเช่ือในผีบรรพบุรุษ มีความเช่ือ
ในสิ่งที่อยู่เหนือธรรมชาติ และมีความเช่ือในความศักดิ์สิทธ์ิขององค์พระธาตุศรีสองรักที่เป็นศูนย์รวมจิตใจและ
จุดศูนย์กลางของประเพณีและวัฒนธรรมโดยการเข้าทรงผ่านเจ้าพ่อกวน และ 2) การสืบสานโดยรูปแบบการ
ประยุกต์และสร้างใหม่ ได้แก่ มีรูปแบบวัตถุประสงค์ของการจัดงานในแต่ละปี รูปแบบของพิธีการเปิดงานที่
แตกต่างกันไป เช่น การเชิญผู้มีอ านาจภาครัฐเข้ามาเกี่ยวข้อง มีการประชาสัมพันธ์งานเพื่อส่งเสริมการท่องเทีย่ว
ทั้งในและต่างประเทศ รวมถึงกิจกรรมส าคัญภายในงานที่มักจะครอบคุมทั้งจังหวัดในแต่ละปี โดยเน้นการ
ท่องเที่ยวเป็นหลัก ส าหรับรูปแบบการประยุกต์และสร้างใหม่ พบว่ามีการสืบสานเป็นรูปแบบการสั่งตรงเชิง
นโยบายจากรัฐให้ด าเนินการเพื่อสร้างกระแสการส่งเสริมการท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมในปี  ท าให้รูปแบบของผี
โขนมีการประยุกต์ให้สวยงามทันสมัยข้ึน มีการประดิษฐ์ประเพณีวัฒนธรรมด้านการแสดงออกให้มีความทันสมัย 
เช่น พิธีการเปิดงาน การจัดขบวนแห่ และการจัดกิจกรรมต่างๆ เพื่อดึงดูดความสนในของนักท่องเที่ยว เช่น การ
ประกวดต่างๆ หรือการแสดงดนตรี เป็นต้น 

ข้อค้นพบจากการศึกษา 

จากการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างประเพณีผีตาโขนกับพระพระพุทธศาสนา พบว่า นอกจากแนวทาง
การสืบสานคติความเช่ือในประเพณีผีตาโขนว่าเป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของคนในชุมชนที่พวกเขา
อนุรักษ์และสืบสานกันมาตั้งแต่ครั้งบรรพบุรุษ โดยผ่านรูปแบบที่หลากหลาย เพื่อให้ประเพณีผีตาโขนด ารงอยู่
เป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของคนในชุมชน เพื่อให้ความร่มเย็นเป็นสุข และความกินดีอยู่ดีชุมชนโดยมี
พระพุทธศาสนาเป็นแกนกลาง ยังสะท้อนรูปแบบการสืบสานประเพณีผีตาโขนตามแนวนโยบายของรัฐนั้นมี
องค์ประกอบที่ส าคัญ ได้แก่ 1) เจ้าพ่อกวน ซึ่งมีบทบาทในการประกอบพิธีกรรมตามความเช่ือที่สืบปฏิบัติ
ต่อเนื่องกันมา 2) หน่วยงานของรัฐ มีบทบาทหลักในการก าหนดทิศทางและรูปแบบของงาน 3) กลุ่มชาวบ้าน 
และ 4) สถานศึกษา เป็นกลุ่มผู้มีส่วนได้เสียในชุมชนที่มักจะปฏิบัติตามสองกลุ่มแรกเป็นส่วนใหญ่ อย่างไรก็ตาม 
ในปัจจุบันกลุ่มชาวบ้านและสถานศึกษาสามารถมบีทบาทเป็นผู้น าในการขับเคลื่อนรูปแบบและกิจกรรมของงาน
ผีตาโขนไดเ้ช่นกัน 

สรุป 

งานบุญหลวงเป็นประเพณีพื้นบ้านของอ าเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย เป็นงานท าบุญที่รวมเอาบุญประเพณี
สองอย่างประจ าเดือนต่าง ๆ  ใน “ฮีตสิบสอง” ของภาคอีสาน ซึ่งได้รวม “บุญผะเหวด” หรือ“บุญพระเวสสนัดร” 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


278 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

และบุญแห่บั้งไฟเพื่อขอฝน บุญพระเวสสันดรเป็นบุญทีจ่ัดท าข้ึนเพื่อฟังเทศน์ เรื่องพระมาลัยหมื่นพระมาลัยแสน 
เทศน์สังกาสและเทศน์เรื่องพระเวสสันดรตามล าดับ โดยชาวด่านซ้ายมีความเช่ือว่าหากใครได้ฟังเทศน์ดังกล่าว
จบในวันเดียวจะได้กุศลแรงอาจดลบนัดาลให้ได้พบพระศรอีริยเมตไตรในชาติหน้า ซึ่งจะท าให้ประสบแต่ความสขุ
บ้านเมืองอยู่เย็นเป็นสุข และไม่มีเหตุเภทร้ายใดๆ เกิดข้ึน การละเล่นผีตาโขนนั้นชาวบ้านมีความเช่ือตาม
พุทธศาสนิกชนทั่วไป เช่ือว่าการได้ท าบุญตามประเพณีที่ถือปฏิบัติสืบทอดกันมานั้นจะท าให้ได้รับผลบุญ
ตอบสนอง เป็นการท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาให้คงคู่กับสงัคมไทยต่อไป และเป็นการส่งเสริมและสนับสนุนใหค้น
รุ่นหลังหันมาสนใจกับงานประเพณีผีตาโขน ความสัมพันธ์ระหว่างประเพณีผีตาโขนกับพระพุทธศาสนา โดยเห็น
ได้จากวัตถุประสงค์การจัดงานประเพณีบุญหลวงและการละเล่นผีตาโขนคือ การท าบุญผะเหวดหรือการเทศน์
มหาชาติ การละเล่นผีตาโขนสืบเนื่องมาจากมีความเช่ือว่าผีตาโขนเป็นผีที่ตามมาส่งพระเวสสันดรเข้าเมือง 
เพราะผีเห็นความดีงามของพระเวสสันดร มีความรักและอาลัยในตัวพระเวสที่ได้ให้ความเมตตาต่อสรรพสัตว์
ทั้งหลายในขณะที่ได้ประพฤติปฏิบัติขณะที่บ าเพ็ญภาวนาที่เขาวงกต จึงได้ติดตามมาส่งพระเวสสันดรเมื่อเสด็จ
กลับเข้าพระนคร 

เอกสารอ้างอิง 

กาญจนา สวนประดิษฐ์. (2533). ผีตาโขน: ศึกษาเฉพาะกรณีอ าเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย (Unpublished 
Master’s thesis). กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

กัญญา ลีลาลัย. (2544). การค้นคว้าประวัติศาสตร์ชนชาติไท. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิวิถีทรรศน์. 
จุลดิษฐ์ อุปฮาต. (2553). ยุทธศาสตร์การพัฒนาชุมชนอาเภอด่านซ้าย : กรณีศึกษางานศิลปหัตถกรรมการ

ประดิษฐ์หน้ากากผีตาโขน. การประชุมเสนอผลงานวิจัยระดับบัณฑิตศึกษาแห่งชาติ ครั้งที่ 17 และการ
สัมมนาวิชาการเพื่อเผยแพร่ผลงานวิจัยสู่ชุมชน ครั้งที่ 5. 

ไทยโรจน์ พวงมณี. (2554). การวิจัยการศึกษาอัตลักษณ์ประเพณีผีตาโขน ประเพณีผีขนน  าและประเพณีแห่ต้น
ดอกไม้ : การออกแบบสร้างสรรค์ชุดการแสดงส าหรับการน าเสนอภาพลักษณ์การท่องเที่ยวจังหวัดเลย. 
มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย. 

ธรรมาสน์ นิยมรัตน์จรูญ. (2553). การออกแบบเรขศิลป์ส าหรับงานประเพณีผีตาโขน. วิทยานิพนธ์ปริญญา
ศิลปกรรมศาสตร์มหาบัณฑิต สาขาวิชานฤมิตศิลป์คณะศิลปกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พระทวีศักด์ นรินฺโท. (2557). คติความเช่ือ ประเพณีเกี่ยวกับผีตาโขนของชาวอ าเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย. 
วารสารธรรมทัศน์, 13(3), 85-96. 

______. (2557). คติความเช่ือประเพณีเกี่ยวกับผีตาโขนของชาวอ าเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย.  ปริญญาพุทธ
ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2535). พุทธศาสนากับปรัชญา. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


279 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 1 (January – March 2024) 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

รัตนา แสงสว่าง. (2552). ห้องสมุดผู้สูงอายุ. เลย: คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย. 
ศรีศักร วัลลิโภดม และคณะ. (2544). พัฒนาการทางสังคม-วัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์,  
______. (2544). โครงการวิจัยเรื่องประเพณีสิบสองเดือน : พิธีกรรมที่เปลี่ยนไป. กรุงเทพมหานคร: ศูนย์มานุษ

วิทยาสิรินธร.   
สาร สาระทัศนานันท์. (2544). ผีตาโขน. เลย: รุ่งแสงการพิมพ์.  
______. (2534). ต านานพระธาตุศรีสองรัก. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ท่าพระจันทร์,. 
อุดม บัวศรี. (2543). ออนซอนอีสาน ชุดที่ 1. ขอนแก่น: หจก. โรงพิมพคลังนานาวิทยา. 
______. (2540). วัฒนธรรมอีสาน. ขอนแก่น: ภาควิชาปรัชญาและศาสนา มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 

 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index



