
274 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

Academic Article 

พระพุทธศาสนากับการพัฒนาทุนมนุษย์และสังคม 

Buddhism and the Development of Human Capital 
and Society 

พระครูใบฎีกาทวีศักดิ์ ใต้ศรโีคตร1 และ พระมหาสราวธุ โพธิ์ศรขีาม2* 
Phrakhrubadika Taveesak Taisrikhot1 & Phramahasarawut Phosrikham2* 

 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author &  
Corresponding Author: *  
 
1. พระครูใบฎีกาทวีศักดิ์ ใต้ศรีโคตร 

Phrakhrubadika Taveesak Taisrikhot 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาลัยสงฆ์เลย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University Loei Buddhist college, 
Thailand. 
Email: tarpae2102@hotmail.com 
 
 

1. พระมหาสราวุธ โพธิ์ศรีขาม, ดร.* 

Phramahasarawut Phosrikham, Dr. 
คณะศาสนาและปรัชญา 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ศาลายา 
Faculty of Religion and Philosophy, 
Mahamakut Buddhist University 
Salaya Campus, Thailand. 
Email: srawuthbodh2020@gmail.com 
 
 
คำสำคัญ: 
พระพุทธศาสนา; การพัฒนา; มนุษย;์ สังคม 
Keywords: 
Buddhism; Development; Humanity; 
Society 
 
Article history: 
Received:  29/06/2023 
Revised:    25/07/2024 
Accepted: 25/10/2024 
Available online: 24/12/2024 

 
 
How to Cite: 
Taisrikhot, P.K.T. & Phosrikham, P.M.S. 
(2024). Buddhism and the 
Development of Human Capital and 
Society.Journal Dhamma for Life, 
30(4), 274-282. 

This article aims to study Buddhism and the development of 
humanity, which is the essence, as well as the development of human 
resources under the current environment of the era are the subjects 
of study applying Buddhist doctrines to meet the needs of people in 
society by developing humanity and human resources appropriately. 
According to the study's findings, Buddhism develops individuals and 
society in parallel and interconnected ways, considering both the 
natural world and well-established concepts that demonstrate the 
power of fully formed individuals. It is crucial for building a prosperous 
society and giving everyone the chance to develop and have fulfilling 
lives. Furthermore, Buddhism is associated with the Buddhist way of 
life as a social institution. Social and cultural traditions pertaining to 
nature, problem-solving skills, and the welfare of individuals and 
society at large all depend on it. It can be said that Buddhism helps to 
structure social groups' existence in the ever-changing context of 
modern society. 

วารสารธรรมเพ่ือชีวิต 
JOUR NAL  OF  DH AM MA FOR  L I FE  

I S S N :  2 8 2 2 - 0 4 8 X  
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


275 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

บทคัดย่อ 

บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาพระพุทธศาสนากับการการพัฒนาความเป็นมนุษย์ ซึ่งเป็นสาระส่วนแก่นแท้ 
และการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ภายใต้สภาพแวดล้อมแห่งกาลเทศะของยุคสมัย โดยประยุกต์หลักคำสอนทาง
พระพุทธศาสนา เพ่ือสนองความต้องการของผู้คนในสังคม ด้วยการพัฒนาความเป็นมนุษย์และพัฒนาทรัพยากรมนุษย์อย่าง
ถูกต้อง ผลการศึกษาพบว่า หลักปฏิบัติทางพระพุทธศาสนา ได้พัฒนาคนและสังคมอย่างสัมพันธ์ควบคู่กันไปและเป็นปัจจัย
ต่อกัน โดยคำนึงถึงธรรมชาติแวดล้อมพร้อมไปด้วย ตามหลักการที่จัดวางไว้เป็นระบบอย่างครบถ้วนชัดเจน เพื่อแสดงให้
เห็นว่า คนที่พัฒนาดีแล้ว เป็นกำลังสำคัญต่อการสร้างสรรค์สังคมให้เจริญงอกงามและเอื้อโอกาสให้ทุกคนเจริญยิ่งขึ้นไปใน
การมีชีวิตที่ดีงามและมีความเกษมสุข นอกจากนี้ พระพุทธศาสนายังมีความเกี่ยวพันกับวิถีชีวิตของชาวพุทธในฐานะที่เป็น
สถาบันหนึ่งของสังคม ซึ่งมีความสำคัญต่อประเพณีทางสังคมและวัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติ รวมถึงสามารถ
แก้ปัญหาและความเป็นอยู่ของปัจเจกบุคคลและสังคมโดยรวม อาจกล่าวได้ว่า พระพุทธศาสนาทำหน้าที่จัดระเบียบเพื่อ
ความคงอยู่ของชุมชนในสังคม ภายใต้สภาพการเปลี่ยนแปลงของสังคมร่วมสมัย 

บทนำ 

ปัจจุบันแนวคิดในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์โดยเน้น “คน” เป็นศูนย์กลางของการพัฒนา เพราะทรัพยากรบุคคล
ถือว่าเป็นสิ่งสำคัญที่สุดให้การพัฒนา การจะพัฒนาอะไรก็ต้องมองสิ่งสำคัญที่สุดซึ่งเป็นหัวใจแห่งการพัฒนานั้นก็คือ”
มนุษย์”เป็นปัจจัยหลักแห่งการพัฒนา ถ้ามนุษย์ไม่พร้อม มนุษย์ไม่มีการพัฒนา ไม่ได้รับการศึกษาอบรมที่ดีแล้ว จะพัฒนาก็
ไม่สามารถพัฒนาไปถึงจุดมุ่งหมายได้ และการพัฒนาสังคมตามหลักพระพุทธศาสนา ถือการพัฒนาคนเป็นแกนกลาง กล่าว
ได้ว่า ชีวิตจะดีงาม มีความสุข ประเทศชาติจะรุ่งเรืองมั่นคง และสังคมจะร่มเย็น ก็เพราะปัจจัยสำคัญที่สุด คือ “การพัฒนา
คน” ซึ่งจะทำให้คนเป็นคนดีมีความสุข และเป็นทรัพยากรมนุษย์ที่มีคุณภาพ การพัฒนาคนก็คือ การศึกษา การพัฒนาคน
ในฐานะที่เป็นทรัพยากรมนุษย์จะช่วยให้สังคมมีทุนมนุษย์ที่มีคุณภาพและมีประสิทธิภาพในการประกอบกิจกรรมต่าง ๆ ที่
จะก่อให้เกิดผลในการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม หรือเรียกง่าย ๆ ว่าพัฒนาให้เป็นนักผลิต ซึ่งพร้อมที่จะสนองความต้องการ
ของสังคม  ส่วนการพัฒนาคนในฐานะผู้มีความเป็นมนุษย์ จะช่วยให้บุคคลมีคุณสมบัติพร้อมที่จะดำเนินชีวิตแห่งปัญญา
เพ่ือความดีงาม หรือเรียกว่าพัฒนาให้เป็นบัณฑิตผู้สามารถนำชีวิตและสังคมไปสู่สันติสุข พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต)  

(2546) กล่าวไว้ว่า “การพัฒนาด้านต่าง ๆ ในทางเศรษฐกิจและสังคม  จะต้องยึดเอาการพัฒนาคนเป็นแกนกลางฉันใด 

การพฒันาคนในความหมายทุกอย่าง ก็จะต้องยึดเอาการพัฒนาคนในฐานะผู้มีความเป็นมนุษย์ เป็นแกนกลาง ฉันนั้น”  การ
พัฒนาสังคมตามหลักพระพุทธศาสนาถือการพัฒนาคนเป็นแกนกลาง และการพัฒนาคนนั้นก็เริ่มต้นที่ฐาน คือ การพัฒนา
ความเป็นมนุษย์ซึ่งเป็นสาระส่วนแก่นแท้  ส่วนการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์  ซึ่งขึ้นต่อสภาพแวดล้อมแห่งกาลเทศะของยุค
สมัย  ก็จะต้องตั้งอยู่บนฐานของความเป็นมนุษย์นั้น  และนำหลักการทั่วไปที่ท่านแสดงไว้ไปประยุกต์ใช้ให้สนองความ
ต้องการของยุคสมัยอย่างได้ผล  การพัฒนาความเป็นมนุษย์  และพัฒนาทรัพยากรมนุษย์อย่างถูกต้อง คนที่พัฒนาคนแล้ว 
ก็จะเป็นส่วนร่วมที่รวมกำลังกันสร้างสรรค์สังคมให้เจริญงอกงาม เป็นสภาพแวดล้อมที่เอื้อโอกาสให้ทุกคนเจริญยิ่งขึ้นไปใน
การมีชีวิตที่ดีงามและมีความเกษมสุข  พระพุทธศาสนาพัฒนาคนและสังคมอย่างสัมพันธ์ควบคู่กันไปและเป็นปัจจัยต่อกัน 
โดยคำนึงถึงธรรมชาติแวดล้อมพร้อมไปด้วย  

 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


276 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

แนวคิดด้านการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์   

พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 9 ได้ทรงมีพระราชดำริด้านการพัฒนาคนหรือการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 

ทรงชี้แนะไว้ว่า (วารสารกินรี, มกราคม 2542) 
"การพัฒนาบ้านเมืองให้เจริญยิ่งขึ้นไปนั้น ย่อมต้องพัฒนาบุคคลก่อน  เพราะถ้าบุคคลอันเป็นองค์ประกอบของ

ส่วนรวม ไม่ได้รับการพัฒนาแล้ว ส่วนรวมจะเจริญและมั่นคงได้ยากยิ่งการที่บุคคลจะพัฒนาได้ ก็ด้วยปัจจัยประการเดียวคือ 
การศึกษา การศึกษานั้นแบ่งเป็นสองส่วน คือ การศึกษาด้านวิชาการ (Academic learning) ส่วนหนึ่งกับการอบรมบ่ม

นิสัย (Spiritual development) ให้เป็นผู้มีจิตใจใฝ่ดีใฝ่เจริญมีปกติละอายชั่วกลัวบาปส่วนหนึ่ง การพัฒนาบุคคล
จะต้องพัฒนาให้ครบถ้วนทั้งสองส่วน เพื่อให้บุคคลได้มีความรู้ ไว้ใช้ประกอบการ และมีความดี ไว้เกื้อหนุนการประพฤติ
ปฏิบัติทุกอย่างให้เป็นไปในทางที่ถูกที่ควร และอำนวยผลเป็นประโยชน์ที่พึงประสงค์ "   

องค์การพัฒนาแห่งสหประชาชาติได้จัดทำรายงานการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์  (Human Development 
Report) โดยได้จำกัดความ “การพัฒนาคน” ไว้ให้ครอบคลุมทั้งในกระบวนการเพิ่มโอกาสทางเลือกและการยกระดับ

ความอยู่ดีมีสุขของประชาชน  แนวคิดด้านการพัฒนาคนขององค์การพัฒนาแห่งสหประชาชาติ  โดยแท้จริงมิได้มี
ความหมายในเชิงแคบตามชื่อเท่านั้น หากแต่หมายรวมทั้งความสำเร็จของคนและได้ให้ความสำคัญกับเป้าหมายสุดท้าย
มากกว่าเครื่องมือของการพัฒนา ตามความหมายในเชิงกว้างที่ได้กล่าวมาแล้วนั้น นับว่ามีความใกล้เคียงกับความหมาย

ของ “ภารกิจ” และ “สมรรถภาพ” ภายใต้กรอบความอยู่ดีมีสุข 
คนที่ดำเนินชีวิตด้วยปัญญา เป็นอยู่ด้วยความไม่ประมาท พัฒนาชีวิตของตนจนบรรลุถึงประโยชน์ที่เป็นจุดหมาย

ของชีวิตดังคำตรัสในพุทธพจน์ ว่า 
 “บุคคลผู้ไม่ประมาท เข้าถึงจุดหมายทั้งสอง คือ จุดหมายในเรื่องที่ตาเห็น และจุดหมายที่เลยตาเห็น ชื่อว่าเป็น

บัณฑิตบุคคลนั้นเรียกว่า เป็นบัณฑิตเพราะบรรลุประโยชน์ที่เป็นจุดหมาย”       
(สํ.ส.15/380/126) 
 “ดูกรภิกษุ ในสัตว์โลกนี้ บุคคลผู้เป็นบัณฑิตมีปัญญามากย่อมไม่คิดการเพื่อเบียดเบียนตน ย่อมไม่คิดการเพื่อ

เบียดเบียนผู้อื่น ย่อมไม่คิดการเพื่อเบียดเบียนทั้งสองฝ่าย , ย่อมคิดการที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่ตน ย่อมคิดการที่เป็น
ประโยชน์เกื้อกูลแก่ผู้อื่น ย่อมคิดการที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลทั้ งสองฝ่าย ย่อมคิดการที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่โลกทั้งหมดที่
เดียว, ดูกรภิกษุด้วยเหตุอย่างนี้แล บุคคลจึงชื่อว่าเป็นบัณฑิต มีปัญญามาก” (องฺ.จตุกฺก. 21/186/243) 

     ดูกรภิกษุทั้งหลาย ภิกษุประกอบด้วยธรรม 5 ประการ ชื่อว่าเป็นผู้ปฏิบัติ ทั้งเพื่อประโยชน์ตน และเพื่อ
ประโยชน์ผู้อื่นกล่าวคือ ภิกษุ 

     1. ทั้งเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยพฤติกรรมดี (ศีล) ด้วยตนเอง และชักนำผู้อื่นในการทำพฤติกรรมดี (ศีล) ให้ถึงพร้อม 
     2. ทั้งเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยจิตที่ฝึกดี (สมาธิ) ด้วยตนเองและชักนำผู้อื่นในการทำภาวะจิตที่ฝึกดี (สมาธิ) ให้ถึง

พร้อม 
     3. ทั้งเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยปัญญาด้วยตนเอง และชักนำผู้อื่นในการทำปัญญาให้ถึงพร้อม 
     4. ทั้งเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยความมีจิตใจเป็นอิสระ (วิมุตติ) ด้วยตนเอง และชักนำผู้อื่นในการทำความมีจิตใจเป็น

อิสระ (วิมุตติ) ให้ถึงพร้อม 
     5. ทั้งเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยความหยั่งรู้หยั่งเห็นในวิมุตติด้วยตนเอง และชักนำผู้อื่นในการทำวิมุตติให้ถึงพร้อม 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


277 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

     ภิกษุประกอบด้วยธรรม 5 ประการนี้ ชื่อว่าเป็นผู้ปฏิบัติทั้ง เพื่อประโยชน์ตนและเพื่อประโยชน์ผู้อื่น” (องฺ.ปญฺ

จก. 22/20/15) 
     “ดูก่อนมหานาม เมื่อใดแล อุบาสกทั้งเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยความเชื่อถือหลักการที่ถูกต้อง (สัทธา) ด้วยตนเอง 

และชักนำผู้อื่นให้ถึงพร้อมด้วยความเชื่อถือหลักการที่ถูกต้อง ทั้งเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยพฤติกรรมดี (ศีล) ด้วยตนเอง และชักนำ
ผู้อื่นให้ถึงพร้อมด้วยพฤติกรรมดี ทั้งเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยความเผื่อแผ่เสียสละ (จาคะ) ด้วยตนเอง และชักนำผู้อื่นให้ถึงพร้อม
ด้วยความเผื่อแผ่เสียสละ, ทั้งเป็นผู้ใฝ่ใจไปเยือนหาพระภิกษุด้วยตนเอง และชักนำผู้อื่นให้ไปเยือนหาพระภิกษุ , ทั้งเป็นผู้

ใฝ่ใจสดับสัทธรรมด้วยตนเอง และชักนำผู้อื่นให้สดับสัทธรรม, ทั้งเป็นนักทรงจำหลักธรรมที่สดับแล้วด้วยตนเอง และชักนำ

ผู้อื่นให้ทรงจำหลักธรรมไว้, ทั้งเป็นนักพิจารณาไตร่ตรองอรรถแห่งหลักธรรมที่ได้สดับแล้วด้วยตนเอง และชักนำผู้อื่นในการ

พิจารณาไตร่ตรองอรรถแห่งหลักธรรมที่ได้สดับแล้ว, ทั้งเป็นผู้รู้อรรถรู้ธรรมแล้วปฏิบัติธรรมถูกต้องตามหลักด้วยตนเอง และ

ชักนำผู้อื่นให้ปฏิบัติธรรมถูกต้องตามหลักด้วย, ดูก่อนมหานาม ด้วยเหตุผลดังกล่าวมานี้ อุบาสกชื่อว่าเป็นผู้ปฏิบัติทั้งเพื่อ

ประโยชน์ตน และเพื่อประโยชน์ผู้อื่น” (อง.สตฺตก.23/116/225) 

“การพัฒนาคน” ถึงแม้การพัฒนาเพิ่มขีดความสามารถของประชาชนจะมีความสำคัญมาก เพื่อเพิ่มโอกาส

ทางเลือก แต่การพัฒนาศักยภาพคนเท่านั้นยังไม่เพียงพอ ถ้าไม่มีการส่งเสริมสภาพแวดล้อมทางสังคมให้คนสามารถใช้
ประโยชน์จากศักยภาพของตนได้  

ในด้านการยกระดับคุณภาพการศึกษาของประชาชนในภูมิภาคต่าง ๆ ของไทย แต่ถ้าในแต่ละภูมิภาคไม่มีการสร้าง
งานที่เพียงพอสำหรับกำลังแรงงานที่มีการศึกษาเหล่านั้น ก็จะไม่สามารถยกระดับความอยู่ดีมีสุขของประชาชนได้ ความอยู่
ดีมีสุขจะต้องวัดในรูปของภารกิจหรือความสำเร็จของคน  และสมรรถภาพหรือความสามารถที่ จะไปสู่ความสำเร็จนั้น ซึ่ง
ไม่ใช่เพียงได้รับการศึกษาเท่านั้น ทั้งนี้มิได้หมายความว่าการศึกษาไม่ใช่สิ่งสำคัญในองค์ประกอบความอยู่ดีมีสุข  ตรงกัน
ข้ามการศึกษามีความสำคัญมาก เพราะคนที่ไม่มีการศึกษาก็ไม่มีโอกาสที่จะประกอบภารกิจในสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

แนวคิดคณุภาพชีวิต (Quality of life) เป็นเรื่องที่นำมาใช้เป็นตัวชี้วัด (Ultimate goal) ของการพัฒนาต้ังแต่ 

ปี ค.ศ.1970  เป็นต้นมา นับตั้งแต่มีแนวคิดในการพัฒนาโดยเน้นมนุษย์เป็นศูนย์กลางของการพัฒนา อันเป็นแนวคิดเชิง

การพัฒนาสังคม ซึ่งพิจารณาถึงองค์ประกอบรอบด้านที่เกี่ยวของกับตัวของมนุษย์ในลักษณะผสมผสานและเป็นการพึ่งพา

สอดแทรก (Interdependent and Interpenetrate) และเป็นไปภายใต้กระบวนการของการมีปฏิสัมพันธ์ต่อกัน 

(Interaction) ของมนุษย์ทั้งในระดับปัจเจกบุคคลกลุ่มชุมชนและสังคม 

องค์ประกอบของคุณภาพชีวิต 

กรมการพัฒนาสังคม (2534) ใช้ตัวชี้วัดความจำเป็นพื้นฐาน(จปฐ.) ในการประเมินคุณภาพชีวิตของคนในชนบท

ไทย 8 ตัวชี้วัด ได้แก่ 1) อาหาร 2) มีบ้านอาศัย 3) ศึกษาอนามัยถ้วนหน้า 4) ครอบครัวปลอดภัย  5) รายได้ดี  6) อยาก

ร่วมพัฒนา  7) พาสู่คุณธรรม  8) บำรุงสิ่งแวดล้อม   
สำนักวิจัยสถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์ (2541) ได้กำหนดตัวชี้วัดคุณภาพชีวิตไว้ 7 ด้าน ได้แก่ 1) วิถีการ

ดำเนินชีวิต 2) ความพึงพอใจต่อชีวิตความเป็นอยู่ 3) ความเกื้อกูลอาทรในครอบครัว 4) ความพึงพอใจในการทำงาน 5) 

ความเครียด 6) สิ่งแวดล้อม 7) ความพึงพอใจในการบริการของรัฐ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


278 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

สุพรรณี ไชยอำพร และ สนิท สมัครการ (2537) ได้กล่าวถึงคุณภาพชีวิตไว้ 13 มิติ  ได้แก่  1) ครอบครัว 2) การ

งานอาชีพ 3) ชีวิตสังคม 4) การพักผ่อนหย่อนใจ 5) สุขภาพ 6) การสาธารณสุข  7) การบริโภคสินค้าและบริการ 8) การ

ครอบครองทรัพย์สิน 9) ความรู้สึกเกี ่ยวกับตนเอง 10) ความเชื่อและศาสนา 11) ความรู้สึกเกี ่ยวกับท้องถิ่น 12) 

ความรู้สึกเกี่ยวกับรัฐบาล 13) ความรู้สึกเกี่ยวกับชีวิตในเมืองไทย 
UNESCO (1981) ได้กำหนดกรอบองค์ประกอบของคุณภาพชีวิตไว้ 7 ด้าน ได้แก่ 1) อาหาร 2) สุขภาพ 3) 

การศึกษา 4) สิ่งแวดล้อมและทรัพยากร 5) ที่อยู่อาศัยและการตั้งถิ่นฐาน 6) การมีงานทำ 7) ค่านิยม ศาสนา จริยธรรม 

กฎหมาย และปัจจัยทางจิตวิทยา 

แนวคิดเรื่องสังคม 

แนวคิดเรื่องสังคมนี้อาจพิจารณาเป็นสองด้าน คือ ด้านกายภาพ และด้านความสัมพันธ์ระหว่างคนในสังคม ด้าน
กายภาพส่วนมากจะพิจารณาจากลักษณะการตั้งบ้านเรือนเป็นสำคัญ  ส่วนด้านความสัมพันธ์ระหว่างคนในสังคม พิจารณา
จากโครงสร้างทางเศรษฐกิจและสังคม วัฒนธรรมของสังคมอันเป็นผลจากการอยู่อาศัย ทำงาน หรือมีกิจกรรมสัมพันธ์ใน
ลักษณะเป็นการประจำแน่นอนของบุคคลหรือครอบครัว ปฏิสัมพันธ์โดยส่วนรวมระหว่างคนในสังคมก่อให้เกิดรูปแบบ
โครงสร้างความสัมพันธ์ในลักษณะใดลักษณะหนึ่ง ดังนี้ 

1. โครงสร้างแบบเครือญาติ (Kinship) ได้แก่ ความสัมพันธ์ที่เป็นผลหรือมีลักษณะแบบญาติพี่น้อง โดยมรการ

พึ่งพาอาศัยหรือเกื้อหนุนกันแบบใกล้ชิด โดยมิได้เน้นเชิงผลประโยชน์แลกเปลี่ยน แต่เป็นการช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกัน
ตามโอกาสและสถานการณ์ 

2. โครงสร้างแบบอุปถัมภ์ (Patron - client) เป็นความสัมพันธ์ระหว่างคนสองฝ่ายที่มิใช่เครือญาติ แต่ผ่านการ

พึ่งพาแลกเปลี่ยนผลประโยชน์  โดยฝ่ายหนึ่งให้ความช่วยเหลือเชิงเศรษฐกิจหรือสังคมแก่อีกฝ่ายหนึ่ง  และฝ่ายได้รับความ
ช่วยเหลือได้ตอบแทนฝ่ายช่วยเหลือโดยการรับใช้  ยินยอมปฏิบัติตามเงื ่อนไขของฝ่ายช่วยเหลือ  อันเป็นลักษณะ

ความสัมพันธ์ที่มีฝ่ายหนึ่งฝ่ายใดที่มีอิทธิพลเหนืออีกฝ่ายหนึ่ง ในลักษณะฝ่ายมีอำนาจเหนือ (Supper ordinate) และ

ฝ่ายมีอำนาจรอง (Subordinate) ฝ่ายมีอำนาจเหนือกว่าทำหน้าที่ให้ความอุปถัมภ์ และมีฐานะเป็นนายหรือลูกพี่  ขณะที่

อีกฝ่ายหนึ่งมีความรู้สึกเป็นหนี้บุญคุณและมีบทบทเป็นลูกน้อง 

3. โครงสร้างแบบฝักฝ่าย (Faction) มีลักษณะความสัมพันธ์แบบตัวใครตัวมันไม่แน่นอน ซึ ่งขึ ้นอยู ่กับ

สถานการณ์และเงื ่อนไขที่เปลี่ยนแปลงไป มีความเป็นปัจเจกบุคคลสูง ความสัมพันธ์อาจเป็นการพึ่งพาแลกเปลี ่ยน
ผลประโยชน์เฉพาะสถานการณ์ ความสัมพันธ์อาจไม่แน่นอนแล้วแต่ปัจจัยต่าง ๆ จะส่งผลลัพธ์อย่างไร ดังนั้น การเกิด
ความสัมพันธ์จึงอาจมีลักษณะอุดมการณ์ร่วม ผลประโยชน์ร่วมหรือสถานการณ์ร่วม โดยทั่วไปโครงสร้างของสังคมจะส่งผล
ต่อรูปแบบของวิถีชีวิตของคนในชุมชน ดังนั้น โครงสร้างสังคมจึงมีผลต่อคุณภาพคุณภาพชีวิตของคนในชุมชน 

ประเวศ วะสี (2539) ได้ให้ความเห็นว่า วัฒนธรรมต้องมีสังคมหรือชุมชนที่มีชีวิต เป็นผู้ปฏิบัติจะยั่ง ยืน มี

พัฒนาการ และกระบวนการเรียนรู้ของประชาชน คือ หัวใจของการพัฒนาแบบยั่งยืน ซึ่งเป็นการพัฒนาทั้งด้านเศรษฐกิจ 
จิตใจ การเมือง สังคม วัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อม 

 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


279 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

องค์ประกอบของความอยู่ดีมีสุข 

ศาสตราจารย์นานัค คัควานี (2542) ได้เสนอกรอบแนวคิดองค์ประกอบของความอยู่ดีมีสุขออกเป็น 7 ด้าน ซึ่งมี

ความครอบคลุมทุกมิติของการดำรงชีวิต  

องค์ประกอบที่ 1 คือ ด้านสุขภาพอนามัยและโภชนาการ ซึ่งยังประกอบด้วยองค์ประกอบย่อยอีก 4 ด้านคือ ความ

ยืนยาวของอายุ การปลอดจากโรคภัยไข้เจ็บ โภชนาการและการให้บริการสาธารณสุข 
องค์ประกอบที่ 2 คือ การศึกษา ซึ่งครอบคลุมสาระต่างๆในกระบวนการเรียนรู้ ความรู้พื้นฐาน และทักษะต่าง ๆ 

รวมทั้งการเข้าถึงบริการและคุณภาพการศึกษา 
องค์ประกอบที่ 3 คือ ชีวิตการทำงาน เนื่องจากประชาชนจะใช้ชีวิตส่วนใหญ่อยู่กับการทำงาน  การพิจารณา

สภาพแวดล้อม  การทำงาน  จึงเป็นส่วนประกอบที่สำคัญมาก และชีวิตการทำงานที่มีคุณภาพก็จะเกี่ยวข้องกับการจ้างงาน
และความพอใจในค่าจ้างที่ได้รับ องค์ประกอบด้านนี้ ยังรวมถึงปัจจัยองค์ประกอบย่อยในด้านการใช้แรงงานเด็ก และ ผู้หญิง
และระบบประกันสังคมด้วย  

องค์ประกอบที่ 4 คือ ชีวิตครอบครัว ความสัมพันธ์ในครอบครัวถือเป็นประเด็นสำคัญที่ส่งผลกระทบต่อ  “ความอยู่

ดีมีสุข” โครงสร้างและขนาดของครอบครัวเป็นตัวกำหนดระดับความเป็นอยู่ของสมาชิกแต่ละคน ครอบครัวที่มีความรัก 

ความอบอุ่น ต้องรับรู้ความต้องการของสมาชิกแต่ละคน และดูแลสมาชิกทุกคนอย่างเท่าเทียมกันโดยไม่เลือกปฏิบัติ 
องค์ประกอบที่ 5 คือ การเติบโตทางเศรษฐกิจ ความยากจน การกระจายรายได้ และสวัสดิการ  เป็นเครื่องมือสำคัญ

ที่นำไปสู่การบรรลุเป้าหมายความอยู่ดีมีสุข  ฉะนั้นการพัฒนาที่ยั่งยืนจึงเป็นปัจจัยสำคัญของความอยู่ดีมีสุข การมีปัญหา

ความยากจนที่รุนแรง และความไม่เท่าเทียมกันด้านรายได้ในระดับสูงสะท้อน “การอยู่อย่างมีทุกข์” ในสังคม ประเด็น

เหล่านี้ จึงนับเป็นองค์ประกอบที่จำเป็นของเครื่องชี้วัด “ความอยู่ดีมีสุข” ด้วย 
องค์ประกอบที่ 6 คือ สิ ่งแวดล้อมและความปลอดภัย การดูแลรักษาทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมเป็น

สิ่งจำเป็นต่อ “ความอยู่ดีมีสุข” เพื่อให้เกิดการพัฒนาที่ยั่งยืน องค์ประกอบนี้ รวมถึงประเด็นสภาพแวดล้อมด้านที่อยู่อาศัย 

การอนามัยแวดล้อม ตลอดจนความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน โดยเฉพาะจากปัญหาอาชญากรรม 
องค์ประกอบที่ 7 คือ ด้านประชารัฐ หมายถึง ความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับประชาชน การเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดี

ระหว่างกันจะนำมาซึ่ง “ความอยู่ดีมีสุข” การส่งเสริมบทบาทการมีส่วนร่วมของประชาชนเป็นการเพิ่มพูนและใช้ประโยชน์

จากทรัพยากรมนุษย์ให้เต็มขีดความสามารถเป็นเครื่องมือของการยกระดับ ความอยู่ดีมีสุข องค์ประกอบนี้จะรวมประเด็น
เรื่อง ความยุติธรรม สิทธิมนุษยชนและสิทธิเสรีภาพทางการเมือง รวมทั้งการกระจายอำนาจการบริหารจัดการ 

จุดมุ่งหมายการพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคมตามหลักพุทธธรรม 
ในปัจจุบันนั้นแนวคิดในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์โดยเน้น “คน” เป็นศูนย์กลางของการพัฒนา  ดังจะเห็นได้จาก

บทความของ Hag (1989) ที่เสนอต่อ The SID North South Roundtable  แสดงให้เห็นถึงจุดเปลี่ยนแปลงที่

สำคัญ คือ การที่คณะกรรมาธิการด้านการวางแผนพัฒนาแห่งองค์การสหประชาชาติ (The UN committee on 
Development Planning)  ได้เสนอยุทธศาสตร์ใหม่ในการพัฒนาระหว่างประเทศในทศวรรษที่ 1990 โดยเน้นไปที่

การพัฒนาคน (สมบัติ กุสุมาวลี 2539) สำหรับประเทศไทยนั้นได้ระบุไว้ในแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม ฉบับที่ 8 เป็น

ต้นมา ได้ปรับเปลี่ยนจุดมุ่งหมายในการพัฒนาประเทศใหม่โดยเน้นคนเป็นศูนย์กลางการพัฒนาหรือเป็นเป้าหมายหลักเพื่อ

นำไปสู่วิสัยทัศน์ “ครอบครัวอบอุ่น ชุมชนเข้มแข็ง สังคมมีสมรรถภาพ  เสรีภาพ ความยุติธรรม และมีการพัฒนาที่สมดุล 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


280 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

บนพื้นฐานของความเป็นไทย” ซึ่งจะเป็นการพัฒนาในลักษณะที่ต่อเนื่องและยั่งยืน ทำให้คนไทยส่วนใหญ่มีความสุขที่

แท้จริงในระยะยาว (ศรีทับทิม (รัตนโกศล) พานิชพันธ์, 2539) 
ปัจจัยหลักสำคัญแห่งการพัฒนาที่สำคัญ คือ ทรัพยากรบุคคลถือว่าเป็นสิ่งสำคัญที่สุดให้การพัฒนา การจะพัฒนา

อะไรก็ต้องมองสิ่งสำคัญที่สุดซึ่งเป็นหัวใจแห่งการพัฒนานั้นก็คือ”มนุษย์”เป็นปัจจัยหลักแห่งการพัฒนา ถ้ามนุษย์ไม่พร้อม 

มนุษย์ไม่มีการพัฒนา ไม่ได้รับการศึกษาอบรมที่ดีแล้ว จะพัฒนาก็ไม่สามารถพัฒนาไปถึงจุ ดมุ่งหมายได้ จึงมีคำกล่าวแห่ง

การศึกษาว่า “การจะพัฒนาอะไร จะต้องใส่ลงในการศึกษา” เมื่อมนุษย์ได้รับการศึกษาแล้ว ก็จะนำไปถ่ายทอดเอง จะเห็น

ได้ว่าการศึกษาแห่งการพัฒนาบุคคลเป็นทรัพย์ก่อนแห่งหัวใจเริ่มตนที่ดีได้แล้วก็จะพัฒนาไปสู่จุดเป้าหมายที่สำคัญที่สุด คือ
ทรัพยากรมนุษย์ ที่ทุกสิ่งทุกอย่างพร้อมแต่มนุษย์ไม่พร้อมจะพัฒนาอะไรไม่ได้ ทรัพยากรอื่นมีมากมายก็จะไม่มีความหมาย
อะไรดังนั้นทรัพยากรมนุษย์เป็นเรื่องสำคัญมากที่สุดเป็นจุดเริ่มต้นแห่งการพัฒนา เป็นจุดเริ่มต้นของทุกสิ่ง สรรพสิ่งทั้งหลาย
เกิดจากมนุษย์คิดริเริ่มสร้างสรรค์ ออกมาจากมนุษย์ทั้งหมด 

การพัฒนาคนในฐานะที่เป็นทรัพยากรมนุษย์ จะช่วยให้สังคมมีทุนมนุษย์ที่มีคุณภาพและมีประสิทธิภาพในการ
ประกอบกิจกรรมต่างๆ ที่จะก่อให้เกิดผลในการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม หรือเรียกง่ายๆ ว่าพัฒนาให้เป็นนักผลิต ซึ่ง
พร้อมที่จะสนองความต้องการของสังคม ส่วนการพัฒนาคนในฐานะผู้มีความเป็นมนุษย์ จะช่วยให้บุคคลมีคุณสมบัติพร้อมที่
จะดำเนินชีวิตแห่งปัญญาเพื่อความดีงาม หรือเรียกสั้น ๆ ว่าพัฒนาให้เป็นบัณฑิตผู้สามารถนำชีวิตและสังคมไปสู่สันติสุข 

การพัฒนาสังคมตามหลักพระพุทธศาสนา ถือการพัฒนาคนเป็นแกนกลาง และการพัฒนาคนนั้น ก็เริ่มต้นที่ฐาน คือ
การพัฒนาความเป็นมนุษย์ ซึ ่งเป็นสาระส่วนแก่นแท้ ส่วนการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ซึ ่งขึ ้นต่อสภาพแวดล้อมแห่ง
กาลเทศะของยุคสมัย ก็จะต้องตั้งอยู่บนฐานของความเป็นมนุษย์นั้น และนำหลักการทั่วไปที่ท่านแสดงไว้ไปประยุกต์ใช้ให้
สนองความต้องการของยุคสมัยอย่างได้ผลด้วยการพัฒนาความเป็นมนุษย์ และพัฒนาทรัพยากรมนุษย์อย่างถูกต้อง คนที่
พัฒนาดีแล้ว ก็จะเป็นส่วนร่วมที่รวมกำลังกันสร้างสรรค์สังคมให้เจริญงอกงาม เป็นสภาพแวดล้อมที่เอื้อโอกาสให้ทุกคน
เจริญยิ่งขึ้นไปในการมีชีวิตที่ดีงามและมีความเกษมสุข  พระพุทธศาสนาพัฒนาคนและสังคมอย่างสัมพันธ์ควบคู่กันไปและ
เป็นปัจจัยต่อกัน โดยคำนึงถึงธรรมชาติแวดล้อมพร้อมไปด้วย ตามหลักการที่จัดวางไว้เป็นระบบอย่างครบถ้วนชัดเจน (พระ

ธรรมปิฎก, 2546) 
พระพุทธศาสนามีความเกี่ยวพันกับวิถีชีวิตของชาวพุทธในฐานะที่เป็นสถาบันหนึ่งของสังคม  ที่มีความสำคัญต่อ

ประเพณีทางสังคมและวัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติ  ปัญหา และความเป็นอยู่ของปัจเจกบุคคลและสังคมโดยรวม  
ประกอบกับสภาพการเปลี่ยนแปลงของสังคมที่มีอยู่ตลอดเวลา  ทำให้พระพุทธศาสนาหรือสถาบันสงฆ์ทำหน้าที่จัดระเบยีบ

ชุมชนเพื่อความคงอยู่ของชุมชนในสังคมซึ่งสรุปได้ดังนี้ (สมบูรณ์ สุขสำราญ, 2527) 
1. อบรมให้ความรู้ระเบียบสังคม พุทธศาสนาเป็นที่มาของวัฒนธรรม ค่านิยม และระเบียบประเพณีที่สำคัญของ

สังคมไทย การอบรมระเบียบสังคมผ่านกระบวนการและสถาบันหลายสถาบัน  ทั้งที่เป็นรูปธรรมและนามธรรม เช่น วัดและ
พระสงฆ์เป็นที่ปลูกฝังคุณธรรม เป็นสื่อการอบรมระเบียบสังคมแบบพุทธ อบรมกล่อมเกลาให้กุลบุตร อุบาสก อุบาสิกา 
ปฏิบัติตามกฎเกณฑ์และประเพณีต่างๆ ให้สอดคล้องกับวิถีชีวิตชาวพุทธ คือ สัจจะและแนวปฏิบัติแบบพุทธ เช่น ค่านิยม
ที่ว่าด้วยความเมตตาต่อผู้ตกทุกข์ การโอบอ้อมอารี ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน การวางตัวให้เหมาะสมกับกาลเทศะ การปฏิบัติ
ต่อบุคคลในสถานภาพต่าง ๆ กัน เช่น ศิษย์ต่ออาจารย์ บุตรต่อบิดามารดา เป็นต้น 

2. เป็นสื่อหรือกลไกในการควบคุมระเบียบสังคม การที่มนุษย์มาอยู่รวมกันเป็นสังคมนั้น  จำเป็นต้องมีการควบคุมให้

สมาชิกของสังคมอยู่ในกฎเกณฑ์ ระเบียบแบบแผน เพื่อความเป็นระเบียบเรียบร้อย ความปลอดภัยและสวัสดิภาพของ
สังคมแต่ละสังคม จึงมีการตรากฎหมายระเบียบต่างๆ ที่สถาบันทางการปกครองใช้เป็นกลไกควบคุมสังคมอย่างหนึ่ง  ซึ่ง

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


281 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

กลไกทางสังคมที่กล่าวมานี้เป็นเครื่องบังคับทางด้านร่างกายและพฤติกรรมภายนอก การที่บุคคลจะเชื่อและปฏิบัติตาม
กฎเกณฑ์ทางสังคมมากน้อยเพียงใดนั้น ศาสนามีส่วนสำคัญในการช่วยกล่อมเกลา โน้มน้าวจิตใจและสร้างจิตสำนึกทาง
ศีลธรรมต่อสังคม พุทธศาสนามีบทบาทสำคัญในการกระทำหน้าที่ดังกล่าวนี้ วัดและพระสงฆ์จึงเป็นกลไกทางพุทธศาสนาที่
สำคัญในการอบรมสั่งสอนประชาชนให้เป็นพลเมืองดีของสังคม การที่บุคคลได้รับการสั่งสอนทางหลักธรรมและยึดมั่นเป็น
แนวทางในการดำเนินชีวิตร่วมกัน  จะทำให้สังคมมีความขัดแย้งน้อยลง และช่วยลดปัญหาสังคมนานาประการได้ 

3. เป็นสื่อในการสร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันในสังคม การที่พุทธศาสนามีหลักธรรมคำสอนที่โน้มน้าวให้

ประชาชนมีความเชื่อและหลักปรัชญาในการดำเนินชีวิตอย่างเดียวกันนั้น เท่ากับเป็นการเสริมสร้างความสามัคคีและความ
เป็นปึกแผ่นแก่สังคม ซึ่งสังคมที่มีบูรณาการทางเชื้อชาติและศาสนาที่เข้มแข็งจะทำให้มีความมั่นคงแก่สังคมส่วนรวม 

ฉะนั้น ในการศึกษาหลักพุทธธรรมจนเข้าใจแก่นหรือหลักที่แท้จริงแล้ว จะเข้าใจว่าพุทธธรรมเป็นเรื่องของเหตุผลล้วน 
ๆ  เป็นความจริงหรือสัจธรรมที่ว่าด้วยความเป็นไปของธรรมชาติหรือกฎธรรมชาติเรียกว่าธรรมะ เมื่อพุท ธธรรมเป็นสัจ

ธรรม หลักของพุทธธรรมย่อมนำไปประยุกต์ใช้ได้กับทุกสิ่งทุกอย่างรวมทั้งปัญหาสังคมด้วย (ประเวศ วะสี, 2526) 

สรุป 

การพัฒนาคนในฐานะที่เป็นทรัพยากรมนุษย์ จะช่วยให้สังคมมีทุนมนุษย์ที่มีคุณภาพและมีประสิทธิภาพในการ
ประกอบกิจกรรมต่างๆ ที่จะก่อให้เกิดผลในการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมที่พร้อมจะสนองความต้องการของสังคม  ส่วน
การพัฒนาคนในฐานะผู้มีความเป็นมนุษย์  จะช่วยให้บุคคลมีคุณสมบัติพร้อมที่จะดำเนินชีวิตแห่งปัญญาเพื่อความดีงาม 
หรือเรียกสั้น ๆ ว่าพัฒนาให้เป็นบัณฑิตผู้สามารถนำชีวิตและสังคมไปสู่สันติสุข โดยเฉพาะศีลธรรม เป็นเครื่องหมายของ
ความเป็นมนุษย์ที่มีจิตใจสูง เป็นมนุษย์ที่ปกติแห่งความประพฤติ(ศีล) เป็นหลักชัยแห่งการดำเนินชีวิตคิดสรรสร้างทางสว่าง
แห่งชีวิตที่ถูกต้องแห่งความเป็นจริงตามทำนองคลองธรรม เพ่ือไปสู่การพัฒนาที่มีรากลึกและมั่นคงในการครองตน ครองคน
และครองงาน ที่สุขสะอาดสดใสปรอดโปร่งโล่งใจขาวสะอาดปราศจากความมัวหมองใด ๆ ทั้งสิ้น เป้าหมายหลักของการ
พัฒนาทรัพยากรมนุษย์และสังคมตามแนวทางพระพุทธศาสนา คือ การสร้างคนในชุมชนให้มีคุณภาพชีวิตด้านจิตใจและ
พฤติกรรมที่มีลักษณะเป็นสุขหรือลดความทุกข์และสามารถนำเอาคุณภาพส่วนนี้ไปสร้างสรรค์คุณภาพด้านอื่น  ทั้งของ
ตนเองและของคนในสังคมให้อยู่ร่วมกันด้วยความสันติสุข มีน้ำใจต่อกันในการพัฒนาสังคมระดับมหัพภาคต่อไป  

 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


282 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

 

เอกสารอ้างอิง 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2539). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2525. กรุงเทพมหานคร: อักษรเจริญทัศน์. 

กรมการพัฒนาชุมชน  กระทรวงมหาดไทย. รายงานคุณภาพชีวิตของคนไทย ปี 2534. กรุงเทพฯ: หจก.เพิ่มเสริมกิจ 

2534. 

ประเวศ  วะสี  และคณะ. (2539). พระพุทธศาสนากับจิตวิญญาณสังคมไทย : ประเด็นวิจัยศาสนาและวัฒนธรรม. 

กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

______. พุทธธรรมกับสังคม.  (2526). กรุงเทพฯ : บริษัท มีเดีย ปริ้นท์ จำกัด. 

สมบัติ  กุสุมาวลี.  (2539). “แนวคิดการพัฒนามนุษย์ใน Human Development Report.”.  วารสารธรรมศาสตร์ 

ปีที่ 22  (ฉบับที่ 2). 

สมบูรณ์  สุขสำราญ. (2527). พุทธศาสนากับการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองและสังคม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย.  
วารสารกินรี. วารสารรายเดือนของบริษัท การบินไทย จำกัด (มหาชน). ฉบับประจำเดือนมกราคม 2542. 

นานัค คัควานี. สถานะสุขภาพและภาวะโภชนาการของคนไทย เครื่องชี้วัดความอยู่ดีมีสุข และการวิเคราะห์เชิงนโยบาย 
ก.ค. 2542.  ผลการวิเคราะห์ความสำเร็จในการพัฒนา. 

สุขภาพอนามัยของประชาชนในช่วง ทศวรรษ 1990  ภายใต้กรอบวัตถุประสงค์และเป้าหมายของแผนพัฒนาฯ (ฉบับที่ 

8) คณะกรรมการส่งเสริมการวิจัย. (2537). 
สุพรรณี  ไชยอำพร และสนิท  สมัครการ. (2537).รายงานการวิจัยเรื่อง คุณภาพชีวิตของคนไทย: ศึกษาเปรียบเทียบ

ระหว่างชาวเมืองกันชาวชนบท. กรุงเทพฯ : สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์.  
สำนักวิจัย  สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. (2541). รายงานวิจัยเรื่องคุณภาพชีวิตของคนในกรุงเทพมหานคร.  
ศรีทับทิม (รัตนโกศล) พานิชพันธ์.  (2539). “การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ (การพัฒนาคน).”. วารสาร พ.ส.ล. ปีที่ 29 

(ฉบับที่ 201),  
UNESCO. Quality of Life: An Orientation of Population. Bangkok: UNESCO.1981. 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

