
395 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

Original Research Article 

หลักไตรสิกขากับการพัฒนาองค์กร 
Trisikkha and Developing Engagement in Organization 

สาโรจน์ พึ่งไทย1* 
Saroj Pungthai1* 

 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author &  
Corresponding Author: *  
 
1. สาโรจน์ พ่ึงไทย* 
Saroj Pungthai 

สาขาวิชาสันติศึกษา บณัฑิตวิทยาลยั 
มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย 
Program of Peace Studies,  
Graduate School, 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand 
Email: trainersaroj @gmail.com 
 
 
คำสำคัญ 
การพัฒนา; ความผูกพัน; องค์กร; พุทธสันติวิธี  
Keywords: 
Developing; Engagement; Organization; 
Buddhist Peaceful Means 
 
 
 
Article history: 
Received:  25/08/2024 
Revised:    28/09/2024 
Accepted: 30/10/2024 
Available online: 31/12/2024 

 
 
How to Cite: 
Pungthai, S. (2024). Trisikkha and 
Developing Engagement in 
Organization. Journal Dhamma for Life, 
30(4), 395-413. 

This study focuses on developing organizational engagement 
through the application of Buddhist peaceful means, specifically 
utilizing the Trisikkha (Triple Training) framework, which consists of 
Adhisīla Sikkhā (higher moral training), Adhicitta Sikkhā (higher mind 
training), and Adhipaññā Sikkhā (higher wisdom training). The study 
examines contemporary scholars' perspectives on organizational 
engagement and analyzes how Buddhist peaceful means can be 
employed to enhance this engagement. The findings indicate that the 
Trisikkha principles play a crucial role in improving the quality of life 
and work of individuals within organizations, fostering development 
in behavior, attitude, and spirit, which leads to deep and sustainable 
organizational commitment. The research suggests that applying 
Buddhist peaceful means can enhance work efficiency, reduce 
turnover rates, and contribute to the long-term sustainability of 
organizations. 

 

วารสารธรรมเพ่ือชีวิต 
JOUR NAL  OF DHAM MA FOR  L I FE  

I S S N :  2 8 2 2 - 0 4 8 X  
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


396 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

บทคัดย่อ 

การศึกษานี้มุ ่งเน้นการพัฒนาความผูกพันในองค์กรโดยใช้แนวทางพุทธสันติวิธีผ่านหลักไตรสิกขา          

ซึ่งประกอบด้วย อธิศีลสิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิปัญญาสิกขา โดยศึกษาแนวคิดของนักวิชาการสมัยใหม่ที่

เกี่ยวข้องกับความผูกพันต่อองค์กร และวิเคราะห์ว่าหลักพุทธสันติวิธีสามารถนำมาใช้เพ่ือเสริมสร้างความผูกพันนี้

ได้อย่างไร การศึกษาพบว่าหลักไตรสิกขามีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้างคุณภาพชีวิตและการทำงานของ

บุคลากรในองค์กร ส่งเสริมการพัฒนาทั้งในด้านพฤติกรรม ทัศนคติ และจิตวิญญาณ ซึ่งนำไปสู่ความผูกพันที่

ลึกซึ ้งและยั ่งยืนต่อองค์กร ผลการวิจัยนี ้ชี ้ให้เห็นว่า การประยุกต์ใช้หลักพุทธสันติวิธีสามารถช่วยเพิ่ม

ประสิทธิภาพในการทำงาน ลดอัตราการลาออก และสร้างความยั่งยืนให้กับองค์กรในระยะยาว 

บทนำ 

ปัจจุบันโลกของเรามีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ในทุกๆกลุ่มธุรกิจ เช่น ทางด้านอุตสาหกรรม การเงิน 

การศึกษา เทคโนโลยี รวมไปถึงสังคมต่างๆที่มีความต่างไปจากเดิม ฉะนั้นองค์กรต่างๆจึงต้องต้องพัฒนาองค์กร 

รวมถึงคนที ่ต ้องพัฒนา ให้สอดคล้องกับความเปลี ่ยนแปลงทั ้งทางด้าน การทำงานและสังคม  ในทาง

พระพุทธศาสนานั้นมีหลักธรรมจำนวนมากที่ส่งเสริมสนับสนุนความผูกพันหรือความสามัคคีของบุคลากรใน

องค์กรได้เป็นอย่างดีซึ่งถ้าหน่วยงานหรือองค์กรได้นำหลักเหล่านั้นมาเป็นนโยบายในการบริหารงานแล้วย่อม       

จะทำให้องค์กรหรือบุคลากรในองค์กรเกิดความรักสามัคคี อันจะนำมาซึ่งความผูกพันต่อองค์กรได้เป็นอย่าง

ดี อาทิเช่นนำหลักพุทธธรรมไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) ประยุกต์ใช้ในการเสริมสร้างสุขภาวะของทรัพยากร

มนุษย์  

องค์กรทางการศึกษาถือว่าเป็นองค์กรที่มีความสำคัญ ที่จะช่วยเสริมสร้างและส่งเสริม ความรู้สู ่การ

เปลี่ยนแปลงในยุคปัจจุบัน การเตรียมพร้อมทั้งด้านระบบการศึกษา บุคลากร สิ่งแวดล้อม รวมถึงเทคโนโลยี 

ทุกๆองค์กรจึงมีความจำเป็นต้องพัฒนาเพื่อการแข่งขันกับสถาบันอื่นๆรวมถึงเพื่อเสริมสร้างองค์กรให้ได้คุณภาพ

เพื่อการวัดระดับทางการเรียนการสอนของแต่ละสถาบัน เพราะการจัดการศึกษาซึ่งถือว่าเป็นรากฐานที่สำคัญใน

การสร้างความเจริญก้าวหน้าและจะช่วยสร้างเสริมให้คนได้พัฒนาตนเองในด้านความรู้  ความสามารถ        

ทักษะ ทัศนคติ จริยธรรมรวมถึงการพัฒนาศักยภาพและระดับความสามารถของคนในประเทศ ดังนั้น

สถาบันการศึกษาจำเป็นจะต้องมีบุคลากรที่มีคุณภาพและพร้อมที่จะพัฒนาตนเอง รวมถึงต้องมีความผูกพันใน

องค์กรด้วย 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


397 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

การบริหาร “คน” และองค์กร ถือเป็นเรื่องที่ผู้บริหารจะต้องให้ความสำคัญมากยิ่งขึ้น เนื่องจาก “คน” 

เป็นปัจจัยหลักประการหนึ่งที่ส่งผลต่อความสำเร็จขององค์กร การบริหารจัดการ “คน หรือ ทรัพยากรมนุษย์”ถือ

เป็นปัจจัยทางการบริหารที่เปรียบเสมือนฟันเฟืองที่สำคัญต่อการขับเคลื่อนนำพาองค์การให้บรรลุต่อเป้าหมาย

และภารกิจในการดำเนินงานของแต่ละองค์การได้เป็นอย่างดี   จึงเป็นความท้าทายใหม่ในการรักษา “คน”ที่มี

ความรู้ความสามารถให้อยู่กับองค์กร ดังนั้น การสร้างความผูกพันของบุคลากรต่อองค์กร จึงมีความสำคัญใน

อันดับต้นๆ ที่ผู้บริหารยกให้เป็นปัจจัยหนึ่งที่มีความสำคัญต่อการนําพาองค์กรไปสู่ความสำเร็จตามจุดมุ่งหมาย

อย่างมีประสิทธิภาพ ที่จะยกระดับองค์กรทั้งทางด้านการพัฒนาและความมั่นคงให้เกิดขึ้น เพราะหากว่าบุคลากร 

มีความผูกพันต่อองค์กรแล้วสิ่งที่องค์กรจะได้มากกว่างาน คือ ร่างกาย และหัวใจ การอุทิศตน ทุ่มเทความรู้ 

ความสามารถในการทำงานอย่างเต็มกำลัง ปฏิบัติงานด้วยความเต็มใจ ปกป้องชื่อเสียง ภาพลักษณ์ของ องค์กร 

ต้องการให้องค์กรเจริญก้าวหน้าและมั่นคงยิ่ง ๆ ขึ้นไป ความผูกพันกับองค์กรจึงเกี่ยวข้องกับ ความสามารถใน

การรักษาบุคลากรที่มีคุณภาพเหล่านี้ไว้ให้อยู่กับองค์กรให้นานที่สุด  (คำนาย อภิปรัชญาสกุล, 2560) ด้วยเหตุนี้ 

การศึกษาวิจัยเรื่อง "การพัฒนาความผูกพันในองค์กรโดยพุทธสันติวิธี" จึงมีความสำคัญและน่าสนใจเป็นอย่างยิ่ง 

โดยมุ่งบูรณาการความรู้ทางศาสตร์สมัยใหม่ร่วมกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ผ่านกระบวนการของพุทธ

สันติวิธี การวิจัยนี้มีเหตุผลสำคัญดังนี้ ความผูกพันในองค์กรเป็นปัจจัยสำคัญในการขับเคลื่อนองค์กร เนื่องจาก

บุคลากรคือทรัพยากรหลักในการดำเนินงานให้มีประสิทธิภาพและบรรลุเป้าหมาย ความผูกพันในองค์กรเป็น

ตัวชี้วัดสำคัญของความสำเร็จในการทำงาน และสามารถนำผลวิจัยไปกำหนดแนวทางการพัฒนาบุคลากรได้  

การศึกษาการสร้างความผูกพันในองค์กรโดยใช้พุทธสันติวิธีเป็นแนวทางใหม่ที่ยังมีผู้วิจัยไม่มากนัก จึงเป็นโอกาส

ในการสร้างองค์ความรู้ใหม่ในด้านนี้ การวิจัยนี้จึงมุ่งหวังที่จะนำเสนอแนวทางใหม่ในการพัฒนาความผูกพันใน

องค์กร โดยผสานแนวคิดทางพระพุทธศาสนาเข้ากับการบริหารจัดการสมัยใหม่ อันจะเป็นประโยชน์ต่อการ

พัฒนาองค์กรการศึกษาและองค์กรอื่น ๆ ในการสร้างความผูกพันของบุคลากรอย่างยั่งยืนต่อไป 

วัตถุประสงค์ 

เพื่อศึกษาแนวคิดทฤษฎีการพัฒนาความผูกพันในองค์กรตามแนวทางพุทธศาสนา และศาสตร์สมัยใหม่ 

 

 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


398 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

ระเบียบวิธีการวิจัย 

การพัฒนาความผูกพันในองค์กรตามแนวทางพุทธศาสนา 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์  (ประยุทธ์  ปยุต ฺโต )  ได ้ให ้ความหมายและอธิบายไว ้ว ่า   ในทาง                

พุทธศาสนา  การพัฒนา  มาจากคำภาษาบาลีว่า  วัฒนะ  แปลว่า  เจริญ  แบ่งออกได้เป็น  2 ส่วน คือ  การ

พัฒนาคนเรียกว่า ภาวนากับการพัฒนาสิ่งอื่นๆ  ที่ไม่ใช่คน เช่น  วัตถุสิ่งแวดล้อมต่างๆ  เรียกว่า  พัฒนา หรือ 

วัฒนา เช่น การสร้างถนน  บ่อน้ำ  อ่างเก็บน้ำ  เป็นต้น  ซึ่งเป็นเรื่องของการเพิ่มพูนขยาย  ทำให้มากหรือทำให้

เติบโตขึ้นทางวัตถุและได้เสนอข้อคิดไว้ว่า  คำว่า  การพัฒนา  หรือ คำว่า  เจริญ นั้นไม่ได้แปลว่าทำให้มากขึ้น

เพิ่มพูนขึ้นอย่างเดียวเท่านั้นแต่มีความหมายว่าตัดหรือทิ้ง เช่น เจริญพระเกศา คือตัดผมมีความหมายว่า  รก 

เช่น  นุสิยา  โลกวโน  แปลว่า  อย่างเป็นคนรกโลกอีกด้วย  ดังนั้นการพัฒนาจึงเป็นสิ่งที่ทำแล้วมีความเจริญ

จริงๆ คือ ต้องไม่เกิดปัญหาติดตามมาหรือไม่เสื่อมลงกว่าเดิม  ถ้าเกิดปัญหาหรือเสื่อมลงไม่ใช่เป็นการพัฒนาแต่

เป็นหายนะซึ่งตรงกันข้ามกับการพัฒนา 

ดร.พจน์  พจนพาณิชย์กุล ได้ให้ความหมายว่าการพัฒนา (Development) คือ การทำให้ดีขึ้น หรือ       

เป็นการเปลี่ยนแปลงเพื่อสิ่งที่ดีกว่า (Change for the better) ส่วนประสิทธิภาพในการทำงานนั้น หมายถึง 

การทำงานที่ให้ผลผลิต (Out Put) สูงเมื่อเทียบกับปัจจัยนำเข้า ( In Put) หรือพูดให้ง่ายขึ้นก็คือ การประหยัด

ทรัพยากร (4 M) และเวลา ซึ่งมีความเกี่ยวพันธ์กับต้นทุนนั้นเอง ดังนั้นการพัฒนาประสิทธิภาพในการทำงาน  

จึงเป็นการเปลี่ยนแปลงเพื่อให้ได้มาซึ่งผลผลิตที่เพิ่มขึ้น หรือสามารถลดต้นทุนได้เพิ่มขึ้น ถ้าจะว่าไปแล้วการ

พัฒนาประสิทธิภาพในการทำงาน ถือเป็นการพัฒนาศักยภาพของบุคคลให้มีขีดความสามารถเพ่ิมมากขึ้นนั่นเอง  

การพัฒนาประสิทธิภาพในการทำงานของบุคคลนั้น สามารถกระทำได้หลากหลายรูปแบบ ในที่นี้ขอ

แนะนำเทคนิคที่ใช้ในการพัฒนาประสิทธิภาพในการทำงานของบุคคล ซึ่งทุกคนสามารถนำไปปฏิบัติเพื่อการ

พัฒนาตนเองได้ดังนี้ 

1. วิเคราะห์ตนเอง 

ก่อนที่เราจะเปลี่ยนแปลงหรือปรับเปลี่ยนตัวเอง สิ่งแรกที่ควรต้องทำคือ การวิเคราะห์ตนเอง คนเรานั้นถ้า

รู้ว่าตนเองมีความสามารถ ความชำนาญหรือมีศักยภาพพิเศษในด้านใด ก็ควรที่จะต้องเสริมศักยภาพของตน        

ในด้านนั้น และควรที่จะต้องทำในสิ่งที่ตนเองมีความถนัดหรือมีความชำนาญ และสำหรับความสามารถในด้านที่

ยังขาดทักษะและความชำนาญก็ควรที่จะหาความรู้เพิ่มเติมเพื่อเป็นการพัฒนาตนเองให้มีศักยภาพเพิ่มมากขึ้น     

ในอนาคต 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


399 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

2. มุ่งมั่นที่จะเปลี่ยนแปลง 

การที่จะพัฒนาตนเองได้ ต้องมีความกล้าที่จะเปลี่ยนแปลง และต้องมีความมุ่งมั่นมากกว่าแค่คว ามตั้งใจ 

ต้องมีความเชื ่อว่า ศักยภาพของตนเองนั้นสามารถพัฒนาขึ้นได้ และทุ่มเทกำลังกาย กำลังใจ ในการที่จะ

เปลี่ยนแปลงตนเองให้เป็นคนใหม่ที่มีศักยภาพเพิ่มมากขึ้น และต้องเชื่อว่าการเปลี่ยนแปลงจะนำมาซึ่งสิ่งดี ๆ      

ในชีวิตวันข้างหน้า 

3. มองโลกในแง่ดี (คิดบวก) 

“พรุ่งนีต้้องดีกว่าเมื่อวาน” “ปัญหาทุกอย่างแก้ไขได้ และมีทางออกของปัญหาเสมอ” 

หลายคนคงเคยได้ยิน 2 ประโยคนี้มาแล้ว แต่ใครจะสามารถทำใจให้คิดและยอมรับกับความรู้สึกเหล่านี้ได้

ตลอดเวลา ในการพัฒนาประสิทธิภาพในการทำงานของบุคคลนั้น ใช่ว่าจะเป็นการพัฒนาประสิทธิภาพในงานแต่

เพียงอย่างเดียวเท่านั้น แต่การพัฒนาทางความคิดและทัศนคติในการทำงานก็จะเป็นปัจจัยเสริมต่อการพัฒนา

ประสิทธิภาพในการทำงานให้เพิ่มขึ้น ดังนั้นการมองโลกในแง่ดี หรือการคิดบวกนั้น เป็นพฤติกรรมของบุคคลที่

ควรปฏิบัติ และสำคัญเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องให้เกิดเป็นนิสัย การมองโลกในแง่ดี และการคิดบวกจะช่วยในการ

เสริมกำลังใจและสามารถช่วยลดปัญหาในเรื่องของความขัดแย้งได้เป็นอย่างดี ทั้งความขัดแย้งที่เกิดขึ้นกับบุคคล

อื่น และความขัดแย้งในตัวตนของตนเอง 

4. ใฝ่หาความรู้เพิ่มเติมอยู่เสมอ 

การหาความรู้เพิ่มเติมจะช่วยให้สมองได้รับการพัฒนาอยู่ตลอดเวลา ซึ่งการหาความรู้เพิ่มเติมไม่จำเป็น

จะต้องเป็นความรู้ที่เกี่ยวกับงานที่ทำอยู่ในขณะนั้นเพียงเท่านั้น แต่เราสามารถหาความรู้ในด้านอื่น ๆ ที่เรายังไม่

รู้เพื่อเรียนรู้เพิ่มเติม อาทิเช่น ความรู้ทางด้านการตลาด เศรษฐกิจ การเมือง กฎหมาย โดยความรู้เหล่านี้เ รา

สามารถหาได้จากการสัมมนา ฝึกอบรม อ่านหนังสือ หรือสอบถาม พูดคุย ปรึกษากับผู้ที่มีความเชี่ยวชาญก็ได้

เช่นกัน ดังคำกล่าวที่ว่า “ความรู้ไม่มีวันเรียนจบ และไม่มีใครแก่เกินเรียน” อีกทั้งคนที่มีความรู้มากก็จะสามารถ

แก้ปัญหาได้ง่าย หาทางออกของปัญหาได้มากขึ้น 

แน่นอนว่าผลตอบแทนสูงสุดที่เราได้จากการพัฒนาประสิทธิภาพในการทำงานนั้น ไม่ได้อยู่ที่ผลงานของ

เราแต่เพียงอย่างเดียวเท่านั้น แต่อยู่ที่ศักยภาพทางสมองของเราได้มีการพัฒนามากขึ้น พร้อมกับประสบการณ์

และทักษะของการทำงานที่เฉียบคมมากขึ้นกว่าเดิม  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


400 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

5. ตั้งเป้าหมายในการทำงาน 

เป้าหมาย เป็นปลายทางที่ต้องให้ไปถึง ไม่ว่าจะในชีวิตการทำการหรือในชีวิตประจำวัน โดยเฉพาะการ

กำหนดเป้าหมายในการทำงานนั้น ถือเป็นหัวใจสำคัญของการทำงาน เพราะในการบริหารงานใด ๆ ก็ตาม   

มักจะเน้นที่ความสำเร็จตามที่ได้ตั้งใจไว้หรือกำหนดไว้ ไม่ว่าจะกำหนดเอาไว้ในรูปแบบใดก็ตาม ถ้าทำงานแบบมี

เป้าหมายว่างานแต่ละอย่างที่อยู่ในความรับผิดชอบมีเป้าหมายของความสำเร็จอยู่ ณ จุดใด ภายในเวลาเท่าใด 

ความชัดเจนของงานหรือการกำหนดแผนการปฏิบัติงานย่อมอยู่บนพื้นฐานของความเป็นไปได้ กว่าการที่         

จะปฏิบัติงานไปวนั ๆ หรือทำงานไปเรื่อย ๆ โดยไม่มีจุดหมายปลายทางของความสำเร็จ 

หากเป็นการพัฒนาประสิทธิภาพในการทำงานของบุคคล การตั้งเป้าหมายในการทำงานควรเป็นการ

ตั้งเป้าหมายให้อยู่ในระดับที่สูงกว่า ศักยภาพปกติของตนจะดำเนินการได้เพื่อให้เกิดการพัฒนาในการที่จะให้

บรรลุผลสำเร็จตามเป้าหมาย ดังคำกล่าวที่ว่า “ฝันให้ไกล ไปให้ถึง” นั่นเอง 

6. วางแผนก่อนลงมือทำ 

ในการทำงานนั้นนอกจากการกำหนดวัตถุประสงค์ในการทำงานแล้ว การวางแผนช่วยให้งานบรรลุผล

สำเร็จได้อย่างมีประสิทธิภาพ อีกทั ้งยังช่วยลดเวลาและการใช้ทรัพยากรในการทำงาน การทำงานที ่มี

ประสิทธิภาพนั้นเกิดขึ้นได้ด้วยเงื่อนไขของการวางแผนงานที่ดี  การวางแผนที่ดีเกิดจากความคิดที่รอบคอบ คิด

จากมุมมองที่หลากหลาย การวางแผนเป็นการสร้างข้อเสนอของการดำเนินงานที่เป็นไปได้หลายทางเลือก โดย

เปรียบเทียบข้อดีข้อเสียของแต่ละทางเลือก และยังเป็นการประเมินสถานการณ์ความเป็นไปได้ในการทำงานเพื่อ

เป็นการลดความเสี่ยงในการทำงานได้อีกทางหนึ่งด้วย ดังนั้นการวางแผนถือองค์ประกอบหนึ่งที่มีความสำคญัต่อ

การทำงานให้มีประสิทธิภาพ มากยิ่งขึ้น 

7. มีการสื่อสารที่ดี 

การสื่อสารมีความสำคัญกับมนุษย์มาตั้งแต่กำเนิด เนื่องจากการสื่อสารเป็นเครื่อ งมือในการบอกความ

ต้องการของตนเองต่อผู้อื่น นอกจากนี้การสื่อสารยังเป็นความสามารถหรือทักษะที่ทุกคนมีมาตั้งแต่กำเนิดแม้แต่

เด็กทารกที่ยังไม่สามารถที่จะพูดก็ยังมีทักษะในการสื่อสารเพื่อให้ได้ตามที่ตนต้องการ อาทิเช่น เมื่อเด็กทารกหิว

ก็จะส่งเสียงร้องเพื่อสื่อสารให้ผู้เป็นแม่ได้รับรู้ว่าตนต้องการที่จะกิน (ดื่ม) นมแม่ เป็นต้นเนื่องจากการสื่อสารเป็น

เครื่องมือสำคัญในการแสดงความต้องการระหว่างบุคคล โดยเฉพาะในการปฏิบัติงานนั้น จำเป็นที่จะต้องใช้

ทักษะในการสื่อสารทั้ง การพูด การอ่าน การเขียน และการฟัง รวมไปถึงการแสดงออกด้วยท่ าทาง โดยมี

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


401 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

วัตถุประสงค์ที่แตกต่างกัน เช่น เพื่อให้ข้อมูล เพื่อชักจูงหรือโน้มน้าวใจ เพื่อสร้างความสัมพันธ์ที่ดี เพื่อให้เกิดการ

ยอมรับและได้รับความร่วมมือจากบุคคลที่เกี่ยวข้อง ด้วยเหตุนี้ ผู้ปฏิบัติงานควรมีการฝึกเพื่อเพิ่มทักษะในการ

สื่อสารให้เหมาะสมกับกาลเทศะสามารถเลือกใช้ทั้งวัจนภาษา และอวัจนภาษาในการสื่อความหมายให้ชัดเจน 

เหมาะสมและมีประสิทธิภาพ อันจะส่งผลต่อการเพ่ิมประสิทธิภาพในการทำงานได้ต่อไป 

 

8. มีบุคลิกภาพดี 

สุภาษิตที ่ว ่า “ไก่งามเพราะขน คนงามเพราะแต่ง” ยังคงใช้ได้ด ีเสมอ บุคลิกและการแต่งกาย              

เป็นองค์ประกอบอย่างหนึ่งที ่จะช่วยเสริมความสำเร็จในการทำงาน การแต่งกายนั้นมีหลักการง่าย ๆ คือ             

อย่าพยายามแต่งกายมากเกินไป หรือน้อยเกินไป และที่สำคัญการแต่งกายต้องให้เหมาะสมกับรูปร่าง และบุคลิก

ของตนเอง อย่าแต่งกายแบบที่ไม่ใช่ตัวตนของตัวเอง การแต่งการตามแบบอย่างดารา นางแบบ นั้นต้องคิดเสมอ

ว่า ผู้ผลิตเสื้อผ้าแฟชั่นเมื่อผลิตออกมาแล้วก็มีความต้องการที่จะจำหน่ายให้มาก จึงต้องหาดารา นางแบบมาใส่

โชว์ ดังนั้นการที่ดารา นางแบบคนหนึ่งใส่เสื้อตัวหนึ่งสวย แต่ก็ไม่ใช่ว่าเมื่อเราใส่แล้วจะสวยเหมือนนางแบบ การ

แต่งกายที่ดีสำหรับการทำงานก็คือ สะอาด สุภาพ และโชว์บุคลิกเฉพาะของคุณออกมา 

9. สมาธิเพิ่มพลังในการคิด 

 สมาธิ คือ การที่มีใจตั้งมั่นในอารมณ์ใดอารมณ์หนึ่งอย่างแน่วแน่ กล่าวในภาษาชาวบ้านก็คือ การมีใจจด

จ่ออยู่ในเรื่องใดเรื่องหนึ่ง ไม่ฟุ้งซ่านนั่นเอง การฝึกสมาธิมิใช่ด้วยเหตุผลของการเข้าถึงนิพานแต่เพียงเท่านั้น        

แต่การฝึกสมาธิสามารถนำมาใช้ประโยชน์ในชีวิตประจำวันได้เช่นกัน เพราะการฝึกสมาธินั้นทำให้ผู้ปฏิบัติมีจิตใจ

ผ่องใส ประกอบกิจการงานได้ราบรื่นและคิดอะไรก็รวดเร็วทะลุปรุโปร่ง เพราะว่าระดับจิตใจได้ถูกฝึกม าให้มี

ความนิ่งดีแล้ว เมื่อมีความนิ่งเป็นสมาธิดีแล้ว ย่อมมีพลังแรงกว่าใจที่ไม่มีสมาธิ ดังนี้เมื่อจะคิดทำอะไร ก็จะทำได้

ดี และได้เร็วกว่าคนปกติ ที่ไม่ได้ผ่านการฝึกสมาธิมาก่อน 

การฝึกสมาธิจะช่วยในด้านการพัฒนาบุคลิกภาพ ทำให้เป ็นผู ้ม ีบ ุคล ิกภาพดี กระฉับกระเฉง 

กระปรี้กระเปร่า มีความองอาจสง่าผ่าเผย มีผิวพรรณผ่องใส มีความมั่นคงทางอารมณ์ หนักแน่น เยือกเย็น และ

เชื่อมั่นในตนเอง มีมนุษย์สัมพันธ์ดี วางตัวได้เหมาะสมกับกาลเทศะ เป็นผู้มีเสน่ห์ เพราะไม่มักโกรธ  มีความ

เมตตากรุณาต่อบุคคลทั่วไป การฝึกสมาธิบ่อย ๆ ทำให้เกิดปัญญาในการทำสิ่งใด ๆ ส่งผลให้ประสิทธิภาพในการ

ทำงานดีขึ้น นอกจากนี้การฝึกสมาธิยังช่วยคลายเครียด และลดความเครียดที่จะเข้ามากระทบจิตใจได้ เมื่อเราไม่

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


402 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

เครียด ร่างกายก็จะหลั่งสารทำให้เกิดความสุข ทำให้สุขภาพร่างกายแข็งแรง เพราะมีภูมิต้านทานทั้งภูมิต้านทาน

ทางจิตใจ และภูมิต้านทานเช้ือโรค และยังทำให้ดูอ่อนกว่าวัยช่วยชะลอความแก่ได้ด้วย 

10. สุขภาพดีมีชัยไปกว่าครึ่ง 

สุขภาพร่างกายมีส่วนสำคัญต่อการปฏิบัติงาน งานทุกอย่างจะไม่สามารถสำเร็จลุล่วงไปได้หาก

ผู้ปฏิบัติงานเกิดการเจ็บป่วย ผู้มีสุขภาพดีย่อมทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพ ดังนั้นควรดูแลสุขภาพให้ดี และ

ออกกำลังกายสม่ำเสมอ การมีสุขภาพที่ดีเป็นสภาวะที่ร่างกายแข็งแรง ปราศจากโรคภัยไข้เจ็บ ไม่มีความพิการ

ใด ๆ ร่างกายสามารถทำงานต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งลักษณะสุขภาพที่ดีทางกายนั้น ควรประกอบด้วย 

ร่างกายที่มีความสมบูรณ์แข็งแรง ระบบต่าง ๆ และอวัยวะทุกส่วนทำงานได้ดีมีประสิทธิภาพ ร่างกายมีการ

เจริญเติบโตของอวัยวะต่าง ๆ เป็นไปอย่างเหมาะสมกับวัย รวมทั้งภาวะทางสมองด้วย การที่จะมีสุขภาพร่างกาย

ที่ดีได้นั้นร่างกายต้องได้รับการพักผ่อนอย่างเพียงพอ และการพักผ่อนที่สุดคือ การได้นอนหลับอย่างพอเพียง 

ภายหลังจากการนอนหลับและพักผ่อนแล้ว ร่างกายจะคืนสู่สภาพปกติสดชื่น พร้อมรับกับการปฏิบัติหน้าที่ หรือ

ภารกิจในวันต่อไป 

การพัฒนาความผูกพันในองค์กรตามแนวทางศาสตร์สมัยใหม่ 

ความสำคัญของความผูกพันต่อองค์การ 

เบรเวอร์ (Brewer & Lock, 1995, อ้างถึงใน พรรณี ศิริวุฒิ, 2548) กล่าวว่า บุคคลที่มีความยึดมั่นผูกพัน

ต่อองค์การมีลักษณะ 7 ประการ ดังนี ้

1) การมีความเห็นพ้องกับองค์การ (Identify with their Organization) เป็นลักษณะของบุคคลที่รู้สึกว่า

ค่านิยมขององค์การเป็นสิ่งที่ดีและมีประโยชน์ต่อการทำงาน ดังนั้น เมื่อบุคคลเข้าใจและยอมรับค่านิยมขอ ง

องค์กรแล้ว จะก่อให้เกิดเจตคติในเชิงบวกและมีการปฏิบัติงานที่ดีขึ้น 

2) การมีความเชื่อมั่นในองค์การ (Trust Management) เป็นลักษณะที่บุคคลมีความรู้สึกเชื่อมั่นในการ

จัดการขององค์การว่ามีความยุติธรรม มีส่วนในการตัดสินใจ เพื่อสร้างสรรค์งานให้กับองค์การได้รับโอกาสในการ

พัฒนางานและพัฒนาตนเองให้ดียิ่งขึ้น 

3)  การแสดงความเต็มใจที ่จะทุ ่มเทความพยายามในการทำงาน  (Show Willingness to Invert 

Effort) เป็นลักษณะของบุคคลที่เต็มใจที่จะทุ่มเทพลังความสามารถในการทำงานและปกป้ององค์การไม่ให้ถูก

คุกคามจากแหล่งอื่น 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


403 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

4)  การมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ (Participate in Decision Making) เป็นลักษณะของบุคคลที่มีส่วน

ร่วมในการตัดสินใจในการทำงานหรือแก้ปัญหาในงาน 

5)  การมีความรู้สึกในเชิงบวกต่องาน (Feel Positive about Work) เป็นการรับรู้ข้อมูลของบุคคลที่ได้รับ

การสนับสนุนในงานและมีความสุขในการทำงาน 

6)  การแสดงความคิดเห็นที่ห่วงใยต่อองค์การ  (Voice Concerns) เป็นลักษณะของบุคคลที่มีความ

จงรักภักดีต่อองค์การ มีส่วนร่วมแสดงความคิดเห็นและได้รับการยอมรับในการแสดงความคิดเห็นนั้นๆจาก

องค์การ 

7)  การมีความรู ้ส ึกว่าองค์การเป็นองค์การแห่งความยุติธรรม  (Feel Their Place of Work is an 

Equitable One) เป็นการรับรู้ของบุคคลในองค์การเกี่ยวกับการจัดการในการให้รางวัลหรือสิ่งตอบแทนให้แก่

บุคลากรที่ปฏิบัติงานด้วยความยุติธรรม 

สเตียร์ และพอตเตอร์ (Steer & Porter, 1996 อ้างถึงใน ธัญญลักษณ์ บรรจงแก้ว, 2548) กล่าวว่าความ

ผูกพันต่อองค์การเป็นขั้นตอนหนึ่งใน 3 ขั้น ของความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับองค์การ ในกระบวนการเกี่ยวพัน

กับองค์การ (Organizational Attachment) ได้แก่ 

1)  การเข้าเป็นสมาชิกขององค์การ (Organizational Entry) เป็นขั้นตอนแรกที่บุคคลเลือกเข้าเป็น

สมาชิกในองค์การใดองค์การหนึ่ง 

2)  การมีความผูกพันต่อองค์การ (Organizational Commitment) เป็นขั้นตอนที่บุคคลตัดสินที่จะมี

ความผูกพันที่ลึกซึ้งกับองค์การ โดยความผูกพันต่อองค์การจะเน้นที่ขอบเขตของความรู้สึกของบุคคลที่เป็น

อันหนึ่งอันเดียวกันกับเป้าหมายขององค์การ ค่านิยมในการเป็นสมาชิกในองค์การและความตั้งใจที่จะทำงาน

หนักเพื่อความสำเร็จโดยรวมของเป้าหมายขององค์การ ซึ่งในความรู้สึกเช่นนี้ทำให้ความผูกพันต่อองค์การ

แตกต่างไปจากความเกี่ยวพันกับองค์การ หรือความเป็นสมาชิกขององค์การ  (Organizational Attachment, 

Organizational Memberships) ทั้งนี้ พนักงานที่มีความผูกพันต่อองค์การในระดับสูง จะมีการขาดงานและ

การลาออกจากงานในระดับตํ่า มีความโน้มเอียงที่จะมีส่วนร่วมกับองค์การ ส่วนพนักงานที่มีความผูกพันต่อ

องค์การในระดับตํ่า จะนำมาซึ่งผลการปฏิบัติงานในระดับตํ่า และมีความโน้มเอียงที่จะถอยห่างจากองค์การมี

การขาดงานและการลาออกจากงานสูง 

3)  การขาดงานและการลาออกของพนักงาน (Absenteeism and Turnover) เป็นขั้นตอนสุดท้ายของ

กระบวนการเกี่ยวพันกับองค์การ (Organizational Attachment Process) เป็นขั้นตอนที่บุคคลตัดสินใจที่จะ

อยู่กับองค์การหรือออกจากองค์การ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


404 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

สเตียร์ (Steers, 1977, อ้างถึงใน วัลภา พัวพงษ์พันธุ์ , 2547) สรุปถึงความสำคัญของความผูกพันต่อ

องค์การว่า 

1)  ความผูกพันต่อองค์การใช้เป็นตัวทำนายการเปลี่ยนงานได้ดีกว่าความพึงพอใจในงาน 

2)  บุคคลที่มีความผูกพันสูง จะปฏิบัติงานได้ดีกว่าคนที่ความผูกพันต่ำ 

3)  ความผูกพันเป็นตัวบ่งชี้ที่ดีถึงความมีประสิทธิผลขององค์การ 

มินเนอร์ (Miner, 1992 อ้างถึงใน สรรเสริญ เตชะบูรพา, 2545) ได้ศึกษาและรวบรวมแนวคิดของ Mowday, 

Porter และSteers โดยแบ่งองค์ประกอบของความผูกพันต่อองค์การออกเป็น 2 ด้านที่สำคัญดังนี้ 

1)  ความผูกพันทางด้านพฤติกรรม (Behavioral Commitment) เป็นความผูกพันต่อองค์การในรูปของ

พฤติกรรมการแสดงออกอย่างต่อเนื ่องคงเส้นคงวา คือ เมื ่อพนักงานเกิดความผูกพันต่อองค์การจะมีการ

แสดงออกในรูปของพฤติกรรมต่อเนื่องคงเส้นคงวาในการทำงาน โดยไม่โยกย้ายเปลี่ยนแปลงที่ทำงานและ

พยายามที่จะรักษาสมาชิกภาพ เนื่องจากได้เปรียบเทียบผลได้ ผลเสียที่เกิดขึ้นจากการที่เขาได้ลงทุนลงแรงไปใน

องค์การ และเป็นการยากหรือเป็นไปไม่ได้ที่จะเรียกการลงทุนส่วนนั้นกลับคืนมา 

2)  ความผูกพันทางด้านทัศนคติ (Attitudinal Commitment) เป็นความรู้สึกของพนักงานที่รู ้สึกว่า

ตนเองเป็นส่วนหนึ่งขององค์การ พนักงานจะแสดงออกถึงความผูกพันต่อองค์การเชิงทัศนคติในรูปของความ

เชื่อมั่น เพื่อทำงานให้กับองค์การที่มีความปรารถนาอย่างแรงกล้าที่จะรักษาสถานภาพของการเป็นสมาชิกของ

องค์การไว้ 

มินเนอร์ (Miner, 1992, อ้างถึงใน จงกลรัตน์ วงศ์นาถ, 2546) ได้กล่าวถึงระยะต่างๆ ของกระบวนการ

สร้างความผูกพันต่อองค์การตามแนวคิดของ Mowday และคณะ ประกอบด้วย 3 ระยะคือ 

1)  ระยะเริ่มต้น ปรากฏขึ้นตั้งแต่เริ่มเข้าทำงาน ปัจจัยที่มอีิทธิพลต่อความผูกพันของพนักงานต่อองค์การ

ได้แก่คุณสมบตัิส่วนบุคคล เช่น คุณค่า ความเช่ือ บุคลิกภาพ และคุณสมบัติของงาน เช่น การพิจารณาอย่าง

พอเพียงทำให้เกิดความคาดหวังต่องานที่ทำ 

2)  ความผูกพันต่อองค์การในระยะต่อมา ซึ่งมีอิทธิพลต่อระดับความผูกพันต่อองค์การ ได้แก่ลักษณะงาน

ที่ทำการให้คำแนะนำ คำปรึกษาการทำงานเป็นกลุ่ม ค่าจ้าง ค่าตอบแทนลักษณะองค์การ ทำให้พนักงานรู้สึก

รับผิดชอบและรู้สึกว่ามีความหมายต่อองค์การมากน้อยเพียงใด 

3)  ความผูกพันในระยะบั้นปลาย ขึ้นอยู่กับระยะเวลาการทำงาน การลงทุน การตอบโต้ทางสังคมความ

มั่นคงทางการงาน และการอุทิศตัวต่องาน ทำให้เกิดความผูกพันต่อองค์การมากขึ้น 

บารอน (Baron, 1986, อ้างถึงใน วัลภา พัวพงษ์พันธุ,์ 2547) กล่าวว่า ความผูกพันต่อองค์การ มีผลต่อ

พฤติกรรมการทำงานหลายด้าน เช่น บุคคลที่มีความผูกพนัต่อองค์การสูง จะมีอัตราการขาดงานและการเปลี่ยน

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


405 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

งานต่ำ และจะไม่ค่อยมองหาตำแหน่งงานใหม่ นอกจากนีย้ังพบว่า คนที่มีความผูกพันสูงจะมีความพยายามและ

ความต้ังใจในการทำงานสูง ซึ่งส่งผลให้ผลการปฏิบัติงานดีขึ้น 

จากข้อมูลดังกล่าวข้างต้น อาจกล่าวได้ว่า ความผูกพันต่อองค์การมีความสำคัญที่แสดงถึงความเต็มใจใน

การพยายามกระทำสิ่งดีๆให้กับองค์การ เพื่อผลประโยชน์ขององค์การและของบุคคลในองค์การให้ได้รับในสิ่งที่

ต้องการ อีกทั้งเชื่อว่า บุคคลจะคงอยู่เป็นสมาชิกขององค์การต่อไป เมื่อความต้องการหรือเป้าหมายส่วนบุคคล

ได้รับการตอบสนองแล้ว ซึ่งหากบุคคลมีความผูกพันต่อองค์การต่ำ ก็มีแนวโน้มที่จะลาออกจากองค์การ (กฤษกร 

ดวงสว่าง, 2540) ความผูกพันต่อองค์การ จะช่วยลดอัตราการเปลี่ยนงาน และในขณะเดียวกันก็เป็นศักยภาพ

ขององค์การในการฝ่าฟันปัญหาต่างๆในช่วงวิกฤติ ในส่วนของพนักงานแต่ละคน ความผูกพันต่อองค์การจะเป็น

ผลดีและผลเสีย กล่าวคือ ในส่วนของผลดี จะทำให้เขามีความก้าวหน้าในองค์การ เช่น ได้เลื่อนขั้น เป็นต้นส่วน

ผลเสียนั้นคือ เขาอาจมีโอกาสดีๆ ในการทำงานอย่างอื่น ที่ให้ประโยชน์กับเขามากกว่าองค์การปัจจุบัน แต่เพราะ

ความผูกพันทำให้เขาไม่อยากเปลี่ยนงานอย่างไรก็ตาม ความผูกพันต่อองค์การจะมีผลดีหรือเสียขึ้นอยู่กับ

ลักษณะของบุคคลนั้นๆ เอง (วิฑูรย์ สิมะโชคดี, 2539) ความผูกพันเป็นทัศนคติที่สำคัญสำหรับองค์การไม่ว่าจะ

เป็นองค์การแบบใด เพราะความผูกพันเป็นตัวเช่ือมระหว่างจินตนาการของมนุษย์กับจุดมุ่งหมายขององค์การ ทำ

ให้ผู้ปฏิบัติงานมีความรู้สึกเป็นเจ้าขององค์การและเป็นผู้มีส่วนร่วมในการเสริมสร้างสภาพความเป็นอยู่ดีกินดีของ

องค์การรวมทั้งช่วยลดการควบคุมจากภายนอกอีกด้วย โดยสรุปแล้วความผูกพันต่อองค์การเป็นเงื่อนไขล่วงหน้า

สำหรับองค์การทางสังคมที่ประสบความสำเร็จ บูคานัน (Buchanan, 1974, อ้างถึงใน สมจิตต์ ตั ๊นสกุล , 

2548) ความผูกพันต่อองค์การจะส่งผล 4 ประการ ดังที่ สเตียร์ (Steers 1977, อ้างถึงใน วัลภา พัวพงษ์พันธุ์, 

2547) กล่าวไว้ ได้แก ่

1)  การมีส่วนร่วมในกิจกรรมต่างๆ ขององค์การมากขึ้น 

2)  ความปรารถนาที่จะคงอยู่กับองค์การต่อไปเพ่ือทำงานให้บรรลุเป้าหมาย 

3)  การมีส่วนร่วมในงานที่ทำอยู่มากขึ้น 

4)  การเพ่ิมความพยายามในการทำงานมากขึ้น 

จากความหมายดังกล่าว ผู้วิจัยสามารถสรุปได้ว่าความผูกพันต่อองค์การ หมายถึง  การที่บุคลากรมีความ

เต็มใจที่จะปฏิบัติงาน โดยรู้สึกว่าตนเป็นส่วนหนึ่งขององค์กร พร้อมที่จะทุ่มเทและมีส่วนร่วมกับองค์กรทั้งด้าน

จิตใจและกายภาพ 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


406 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

ผลการวิจัย 

บทวิเคราะห์หลักพุทธที่เอื้อต่อการพัฒนาความผูกพันในองค์กรโดยพุทธสันติวิธีด้วยไตรสิกขา  

ความหมายของคำว่าไตรสิกขา 

คำว่า “ไตรสิกขา” แยกศัพท์ออกเป็น “ไตร” กับ “สิกขา” คำว่า ไตร หรือ ตรี (ภาษาอังกฤษ = Three) 

เป็นภาษาอังกฤษแปลว่า 3 ตรงกับภาษากรีกว่า Tri ตรงกับภาษาลาตินว่า Tres ตรงกับภาษามคธหรือภาษาบาลี 

ติ หรือ เต ซึ่งแปลว่า 3 เช่นเดียวกัน ส่วนคำว่าสิกขา เป็น ภาษามคธหรือภาษาบาลี แปลว่า “ข้อที่พึงหรือข้อที่

ต้องศึกษาและปฏิบัติ” ตรงกับภาษาสันสกฤตว่า “ศึกษา” ภาษาไทยนำมาใช้เป็นศึกษาหลักไตรสิกขามาในพระ

สุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรคและ อังคุตรนิกาย ติกนิบาต 

พุทธทาสภิกขุ กล่าวว่า ศีล สมาธิ ปัญญา ให้ถือว่าเป็นทฤษฎี ถ้าเป็นการปฏิบัติต้องเป็นปัญญาแล้วเป็นศีล 

แล้วเป็นสมาธิ สำหรับศีลสมาธิปัญญา ที่วางไว้เป็นรูปทฤษฎีนี้ก็ไม่ใช่ว่าผิดหรือถูกตามรูปของทฤษฎี   คือ เรียง

ตามลำดับจากตำ่ไปหาสูง แต่พอถึงที่ปฏิบัติแล้วต้องดึงปัญญามานำหน้าและปัญญาจะงอกงามเพิ่มพูนขึ้นเรื่อย ๆ 

ไป เพราะว่าสมาธิแล้วปัญญาก็จะงอกงามกว่าเดิม ปัญญาจูงให้ศีล สมาธิเดินไปถูกทางแล้ว ก็จะเพิ่มกำลังให้แก่

ปัญญาให้สูงขึ้นไป 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึง “การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์” ในหนังสือพุทธ ธรรมไว้ว่า 

ไตรสิกขา เป็นระบบการศึกษาหรือระบบการฝึกอบรม หลักทั้งสองนี้เนื่องอยู่ด้วยกัน เพราะเมื่อมีการศึกษาและ

การอบรมก็เกิดเป็นการดำเนินชีวิตที่หรือการดำเนินชีวิตที่ดีก็เกิดมีขึ้น สิกขา 3 ได้แก่ อธิสีลสิกขา อธิจิตตสิกขา 

อธิปัญญาสิกขา ซึ่งมักเรียกกัน ว่า ศีล สมาธิ ปัญญา  

1. อธิสีลสิกขา คือ การฝึกความประพฤติสุจริตทางกาย วาจา และอาชีวะ ได้แก่ การรวมเอาองค์มรรคข้อ 

สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ เข้ามาว่าโดยสาระก็คือ การดำรงตนด้วยดีในสังคม รักษาระเบียบ

วินัย ปฏิบัติหน้าที่และความรับผิดชอบทางสังคมให้ถูกต้อง มีความสัมพันธ์ทางสังคมที่ดีงาม เกื ้อกูลเป็น

ประโยชน์ช่วยรักษาและส่งเสริมการประหยัดพลังงานและสิ่งแวดล้อม โดยเฉพาะในทางสังคมให้อยู่ในภาวะ

เอื้ออำนวยแก่การที่ทุก ๆ คนจะสามารถดำเนินชีวิตที่ดีงามหรือปฏิบัติตามมรรคได้ด้วยด ี 

2. อธิจิตตสิกขา คือ ปรึกปรือในด้านคุณภาพและสมรรถภาพของจิต ได้แก่ รวมเอาองค์มรรค   ข้อ

สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิเข้ามาว่าโดยสาระ คือ การฝึกให้จิตใจเข้มแข็ง มั่นคง แน่วแน่ ควบคุมตน ได้

ดี มีสมาธิมีกำลังใจสูง ให้เป็นจิตที่สงบผ่องใส เป็นสุข บริสุทธิ์ ปราศจากสิ่งรบกวนหรือให้เศร้าหมอง มีสภาพ

เหมาะแก่การใช้งานมากที่สุด โดยการใช้ปัญญาอย่างลึกซึ้งและตรงตามความเป็นจริง 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


407 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

3. อธิปัญญาสิกขา คือ การฝึกปรือปัญญาให้เกิดความรู้ความเข้าใจสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงจนถึง

ความหลุดพ้น มีจิตเป็นอิสระ ผ่องใสเบิกบานโดยสมบูรณ์ ได้แก่ รวมเอาองค์มรรคข้อ  สัมมาทิฏฐิ และสัมมา

สังกัปปะ สองข้อแรกเข้ามาโดยสาระก็คือ การฝึกอบรมให้เกิดปัญญาบริสุทธิ์ที่รู้แจ้งชัดตรงกั บสภาพความเป็น

จริง ไม่เป็นความรู้ความคิดความเข้าใจที่ถูกบิดเบือนเคลือบคลุม ย้อมสี  อำพราง หรือพร่ามัว เป็นต้น เพราะ

อิทธิพลของกิเลสมีอวิชชา และตัณหาเป็นผู้นำที่ครอบงำจิตอยู่…” 

สรุปว่า ไตรสิกขาก็คือ สิกขา 3 หมายถึง ข้อสำหรับการศึกษา การศึกษาข้อปฏิบัติที่พึงศึกษาการฝึกฝน 

การศึกษาอบรมตนในเรื่องที่พึงศึกษา 3 อย่าง คือ  

1. อธิสีลสิกขา ข้อปฏิบัติสำหรับการฝึกอบรมในทางประพฤติ (ทางกาย วาจา) อย่างสูง คือ ศึกษาเรื่องศีล 

อบรมปฏิบัติให้ถูกต้องดีงาม ให้ถูกต้องดีงาม ให้ถูกต้องตามหลักจุลศีล มัชฌิมศีล  และ มหาศีล ตลอดถึงปฏิบัติ

อยู่ในหลักมัชฌิมศีล และมหาศีล ตลอดถึงปฏิบัติอยู่ในหลักอินทรียสังวร สติสัมปชัญญะ และสันโดษ  

2. อธิจิตตสิกขา ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกหัดอบรมจิตเพื่อให้เกิดสมาธิอย่างสูง คือ ศึกษาเรื่องจิตอบรมจิตให้

สงบมั่นคงเป็นสมาธิ ได้แก่ การบำเพ็ญสมถกัมมัฏฐานของผู้สมบูรณ์ด้วยอริยศีลขันธ ์จนได้บรรลุฌาน 4  

3. อธิปัญญาสิกขา ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกหัดอบรมปัญญา เพื่อให้เกิดความรู้แจ้งอย่างสูง (รู้แจ้ง  ไตรลกัษณ์ 

คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) คือ ศึกษาเรื่องปัญญาอบรมตนให้เกิดปัญญาแจ่มแจ้ง  ได้แก่ การบำเพ็ญวิปัสสนา

กรรมฐานของผู้ได้ฌานแล้วจนได้บรรลุวิชชา 8 คือ เป็นอรหันต์ 19 เรียก ง่าย ๆ ว่า ศีล (Morality) สมาธิ 

(Concentration) และ ปัญญา (wisdom)  

การอภิปรายผล 

กระบวนการพัฒนาตามหลักไตรสิกขา 

กระบวนการพัฒนาตามหลักไตรสิกขา คือ ข้อปฏิบัติที่เป็นหลักสำหรับศึกษา ฝึกหัด อบรมกาย วาจา อัน

เป็นส่วนภายนอกที่เห็นได้ง่ายให้มีสภาวะปกติ และให้เกิดความสงบเรียบร้อยในกลุ่มในสังคมพร้อมรับต่อการ

พัฒนาในด้านจิตใจที่มีความตั้งมั่น เข้มแข็ง พร้อมกล้าต่อการเผชิญปัญหาอุปสรรคและทั้งช่วยส่งเสริมให้ปัญญา

ได้ทำงานอย่างอิสระ คล่องแคล่ว สามารถแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ได้ด้วยดี เพื่อให้เกิดการแก้ปัญหาและการพัฒนาจน

บรรลุจุดมุ่งหมายสูงสุด  

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ในหนังสือพุทธธรรมว่า เมื่อบุคคลมีความคิด  ความเชื่อที่ถึงต้อง

หรือมีสัมมาทิฏฐิแล้ว บุคคลก็พร้อมที ่จะพัฒนาตนเองไปในขั ้นสิกขา การพัฒนาในขั ้นสิกขานี้   ทาง

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


408 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

พระพุทธศาสนาจัดวางเป็นหลักเรียกว่าไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา ที่ทำให้บุคคลพัฒนาอย่างมีบูรณาการ 

และให้มนุษย์เป็นองค์รวมที่พัฒนาอย่างมีคุณภาพ 

พุทธทาสภิกขุ ได้อธิบายว่า การศึกษาในภาษาไทยหมายถึง การศึกษาเล่าเรียนซึ่งตรง กับคำว่า สิกขา ใน

พระพุทธศาสนา หมายถึง การปฏิบัติได้รับปริญญาคือ สิ้นราคะ สิ้นโทสะ สิ้น โมหะ ผลของการปฏิบัติสิกขา เป็น

อย่างนั้น การปฏิบัติอย่างนั้นก็เพื่อความรอดจากสิ่งอันไม่พึงปรารถนา สิ่งใดที่เป็นความทุกข์ทรมานความยุ่งยาก

ลำบากแก่จิตใจก็เรียกว่า อันไม่พึงปรารถนา แก้ไขด้วยการศึกษา 

พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ.ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายไตรสิกขาว่า หมายถึง การพัฒนามนุษย์ให้ดำเนินชีวิต

ดีงามถูกต้อง ทำให้มีวิถีชีวิตที่เป็นมรรค เป็นทางดำเนินชีวิตหรือวิถีชีวิตที่ถูกต้อง ดีงามของมนุษย์ต้องเรียนรู้

ฝึกฝนพัฒนาตน คือ สิกขามรรคกับสิกขาจึงประสานเป็นอันเดียวกัน เมื่อมองในแง่อริยสัจ 4 ก็เป็นอริยมรรค คือ 

วิถีชีวิตอันประเสริฐเมื่อเป็นมรรคก็ดำเนินก้าวหน้าไปสู่ จุดหมายโดยกำจัดสมุทัยให้หมดไป ช่วยให้เรามีชีวิตที่

พึ่งพาอวิชชา ตัณหา และอุปทานน้อยลงไป ไม่ อยู่ใต้อำนาจครอบงำของมันพร้อมกับที่เรามีปัญญาเพิ่มขึ้น และ

ดำเนินชีวิตด้วยปัญญามากขึ้น ตามลำดับจนกระทั่งในที่สุดพอสมุทัยหมดทุกข์ก็หมดก็บรรลุหมายเป็นนิโรธโดย

สมบูรณ์ 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ว่า การศึกษาดำเนินไป มีปัจจัยช่วย เกื้อหนุน ขอย้ำว่า 

มรรค คือ การดำเนินชีวิตหรือวิถีชีวิตที่ดี แต่จะดำเนินชีวิตดีได้ ก็ต้องมีการฝึกฝน พัฒนา ดังนั้น จึงต้องมี

การศึกษาที่เรียกว่า สิกขา กระบวนการแห่งการศึกษาที่เรียกว่าสิกขา กระบวนการแห่งการศึกษาแบ่งออกเป็น 2 

ขั้นตอนใหญ่ ๆ คือ ขั้นนำเข้าสู่สิกขา และขั้นไตรสิกขา ขั้นไตรสิกขา หรือกระบวนการศึกษาที่แท้ของธรรมชาติ 

ขั้นตอนนี้เป็นการเข้าสู่กระบวนการฝึกศึกษาที่เป็นกิจกรรมแห่งชีวิตของแต่ละบุคคลในระดับแห่งไตรสิกขา คือ 

การฝึกศึกษาพัฒนาความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมพัฒนาจิตใจพัฒนาปัญญาตามหลักแห่งศีล สมาธิ ปัญญา ดังจะ

เห็นได้ว่า การพัฒนาพฤติกรรมเป็นการมองรวม ๆ อย่างสัมพันธ์ถึงกันหมด ปฏิบัติการฝึกด้วยสิกขาและวัดผล

ด้วยภาวนา เพื่อให้สอดคล้องกับระบบความเป็นไปของธรรมชาติ การศึกษาหลักไตรสิกขาจะครอบคลุมสัมพันธ์  

กับสิ่งแวดล้อมทั้งด้านกายภาพในโลกวัตถุ และความสัมพันธ์กับมนุษย์ในสังคม การศึกษาของไตรสิกขาจึงใช้ศีล 

2 ส่วน รวมกันคือ ศีล สมาธิ ปัญญา 

พระไตรปิฎก ฉบับประชาชน ได้กล่าวไว้ในข้อ มหาปรินิพพานสูตร ว่าด้วยมหาปรินิพพาน  ของ

พระพุทธเจ้าเมื่อพระพุทธเจ้าประทับ ณ เขาคิชฌกูฏใกล้กรุงราชคฤห์ระหว่างที่ประทับ ณ เขาคิชฌกูฏ  ทรง

แสดงเรื่องศีล สมาธิ ปัญญา โดยมากพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงถึงกรณียกิจของสมณะ คือ การสมาทานอธิศีล 

อธิจิต และอธิปัญญา คือ เรื่องของศีลการรักษากายวาจาให้เรียบร้อย จิตประกอบด้วยคุณธรรม คือ สมาธิ และ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


409 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

ปัญญาความรอบรู้นั่นเอง จะเห็นได้ว่า ความจริงอันประเสริฐ คือ เจริญด้วยศรัทธา ศีล การสดับ การสละและ

ปัญญา และการที่จะอยู่รวมกันได้ดีต้องให้ตนเองสมบูรณ์ด้วยศีล สมาธิ ปัญญา ที่เรียกไตรสิกขา 

พระอุปติสสเถระ ได้ให้ความหมายของการศึกษาและขอบเขตของการศึกษาไว้ในวิมุตติมรรค ว่า สิกขา 

หมายถึง การศึกษาเรื่องที่ควรศึกษา การศึกษาอันยอดเยี่ยมและการศึกษาเพื่อความเป็นพระอเสขะ (ผู้ไม่ต้ อง

ศึกษา) 

พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ.ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายไตรสิกขาว่า หมายถึง การพัฒนามนุษย์ให้ดำเนินชีวิตดี

งามถูกต้อง ทำให้มีวิถีชีวิตที่เป็นมรรค เป็นทางดำเนินชีวิตหรือวิถีชีวิตที่ถูกต้องดีงามของมนุษย์ต้องเรียนรู้ฝึกฝน

พัฒนาตน คือ สิกขามรรคกับสิกขาจึงประสานเป็นอันเดียวกัน เมื่อมองในแง่อริยสัจ 4 ก็เป็นอริยมรรค คือ วิถีชีวิต

อันประเสริฐเมื่อเป็นมรรคก็ดำเนินก้าวหน้าไปสู่จุดหมายโดยกำจัดสมุทัยให้หมดไป ช่วยให้เรามีชีวิตที่พึ่งพาอวิชชา

ตัณหา อุปทานน้อยลงไปไม่อยู่ใต้อำนาจครอบงำของมัน พร้อมกับที่เรามีปัญญาเพิ่มขึ้นและดำเนินชีวิตด้วยปัญญา

มากขึ้นตามลำดับจนกระทั่งในที่สุดพอสมุทัยหมดทุกข์ก็หมดก็บรรลุเป้าหมายเป็นนิโรธโดยสมบูรณ์ 

ระว ีภาวิไล ได้ให้ความหมายไตรสิกขาว่า หมายถึง การศึกษาสามประการตามหลักธรรม ในพระพุทธ ศาสนา 

คือ ศีล สมาธิปัญญา ซึ่งเป็นกุศโลบายแห่งการพัฒนาตนเองที่ถูกต้องของมนุษย์ทุกคนเป็นรากฐานของการพัฒนา

ทั้งหลายอันจะนำไปสู่อารยธรรมที่ถูกต้อง 

ราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 ได้ให้ความหมายของไตรสิกขาว่า “ไตรสิกขา หมายถึง สิกขา 3 คือ ศีล 

เรียกว่า สีลสิกขา สมาธิเรียกว่า จิตตสิกขา และปัญญา เรียกว่า ปัญญาสิกขา” 

เสถียรพงษ์ วรรณปก ได้ให้ความหมาย ไตรสิกขา คือ อริยมรรคมีองค์ 8 แต่พูดในฐานะที่เป็นระบบฝึกฝน

อบรม เมื่อจัดเป็นระบบฝึกฝนอบรมก็จะฝึกฝนสามมิติเท่านั้น คือ ทางด้านปัญญา  ทางด้านศีล ทางด้านจิต 

กล่าวคือ ทางด้านปัญญา เป็นเรื่องทางความรู้ความเข้าใจแนวคิด ค่านิยมที่ถูกต้อง ทางด้านศีล การควบคุม

พฤติกรรมทางกาย ทางวาจาให้อยู่ในกรอบ สอดคล้องกับความรู้  ความเข้าใจทางด้านจิตเป็นการพัฒนาจิตให้มี

สมาธิพัฒนาจิตให้มีความเพียรพัฒนาจิตให้มีสติ ดังนั้น ศีล สมาธิปัญญา 3 องค์ประกอบนี้เป็น 3 มิติต้องทำไป

ด้วยกัน เรื่องเดียวกันทำไปด้วยกันเพื่อจุดประสงค์เดียวกัน จึงตรัสรวมกันไม่ได้หมายความว่าต้องทำศีลก่อนให้

สมบูรณ์แล้วต้องมาทำสมาธ ิทำสมาธิสมบูรณ์แล้วมาทำปัญญา 

สรุปได้ว่า คำว่า ไตรสิกขา คือ สิกขา 3 หมายถึง ข้อสำหรับศึกษา การศึกษาข้อปฏิบัติที่พึงศึกษา  การ

ฝึกฝนอบรมตนในเรื่องที่พึงศึกษา 3 อย่างคือ  

1) อธิสีลสิกขา ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมในทางประพฤติ(ทางกายวาจา) อย่างสูง  

2) อธิจิตตสิกขา ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกหัดอบรมจิตเพื่อให้เกิดสมาธิอย่างสูง คือ ศึกษาเรื่อง จิตอบรมจิตให้

สงบมั่นคงเป็นสมาธิ  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


410 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

3) อธิปัญญาสิกขา ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกหัดอบรมปัญญา เพื่อให้เกิดความรู้แจ้งอย่างสูง 

สรุป 

ในหลักพุทธที่เอื้อต่อการพัฒนาความผูกพันในองค์กรโดยพุทธสันติวิธีด้วยไตรสิกขาแสดงการวิเคราะห์

เนื้อหสรุปใน ตารางแสดงองค์ประกอบของไตรสิกขาได้ดังนี ้

ตารางที่ 1 องค์ประกอบของไตรสิกขาที่เอ้ือต่อการพัฒนาความผูกพันในองค์กรโดยพุทธสันติวิธี 

 

อธิสีลสิกขา เป็นการฝึกฝนความประพฤติสุจริตทางกาย วาจา และอาชีวะ ในการส่งเสริมความรับผิดชอบ

ทางสังคมและการรักษาระเบียบวินัยในองค์กร 

อธิจิตตสิกขา เป็นการพัฒนาจิตใจให้มั่นคง มีสมาธิ และมีสต ิ ในการสร้างความเข้มแข็งทางจิตใจเพื่อ

เผชิญปัญหาและอุปสรรคในองค์กร 

อธิปัญญาสิกขา เป็นการฝึกฝนปัญญาเพื่อความเข้าใจในสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง ในการส่งเสริมการ

คิดวิเคราะห์และการตัดสินใจอย่างมีเหตุผลในองค์กร  

สรุปเป็นรูปแบบการพัฒนาความผูกพันในองค์กรโดยพุทธสันติวิธโีดยไตรสิกขา ได้ดังน้ี 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


411 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

 

แผนภาพที่ 1 การพัฒนาความผูกพันในองคก์รโดยพุทธสันติวิธีโดยไตรสิกขา 

ความสำคัญของไตรสิกขาในการพัฒนาความผูกพันในองค์กร ชี้ให้เห็นว่าไตรสิกขาเป็นกระบวนการฝึกฝน

ที่ครอบคลุมทุกด้านของชีวิตมนุษย์ และสามารถนำมาปรับใช้ในบริบทขององค์กรเพื่อส่งเสริมความผูกพันและ

การทำงานร่วมกันอย่างมีประสิทธิภาพ การวิเคราะห์องค์ประกอบของไตรสิกขา ในส่วนนี้ สามารถอธิบายถึงแต่

ละองค์ประกอบของไตรสิกขา (อธิสีลสิกขา, อธิจิตตสิกขา, อธิปัญญาสิกขา) และเชื่อมโยงกับการนำไปใช้ใน

องค์กร เช่น การใช้หลักอธิสีลสิกขาในการสร้างความมีวินัยในองค์กร การใช้หลักอธิจิตตสิกขาในการส่งเสริม

ความมั่นคงทางจิตใจในองค์กร เป็นต้น ผลที่ได้จากการใช้ไตรสิกขาในการพัฒนาความผูกพันในองค์กร สรุปถึง

ผลลัพธ์ที่คาดว่าจะได้รับจากการนำไตรสิกขามาประยุกต์ใช้ในองค์กร เช่น การเพิ่มความร่วมมือ ความสามัคคี 

และความมุ่งมั่นในการทำงานร่วมกันเพื่อบรรลุเป้าหมายขององค์กร สรุปถึงความสำคัญของการใช้หลักไตรสิกขา

ในการพัฒนาองค์กร และเสนอแนะแนวทางในการประยุกต์ใช้ในองค์กรให้เกิดประโยชน์สูงสุด 

การใช้หลักพุทธไตรสิกขาเป็นแนวทางในการพัฒนาความผูกพันในองค์กรสามารถสร้างความเป็นปึกแผ่น

และความสามัคคีในองค์กรได้ดี โดยการฝึกฝนตนเองตามหลักศีล สมาธิ และปัญญาจะทำให้สมาชิกในองค์กรมี

จิตใจที่มั่นคง มีสติสัมปชัญญะ และมีปัญญาที่จะสามารถแก้ปัญหาและพัฒนาตนเองและองค์กรไปในทางที่

ถูกต้อง 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


412 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะในการศึกษาต่อไปในหัวข้อ “การพัฒนาความผูกพันในองค์กรโดยพุทธสันติวิธี” นำเสนอไว้

ดังนี้ 

1) การสำรวจผลกระทบเชิงลึกของไตรสิกขาในบริบทต่าง ๆ ขององค์กรแนะนำให้ทำการวิจัยเชิงลึกใน

องค์กรหลากหลายประเภท เพื่อประเมินผลกระทบของการนำไตรสิกขามาใช้ในบริบทต่าง ๆ เช่น องค์กรธุรกิจ , 

องค์กรไม่แสวงหากำไร, หน่วยงานราชการ เป็นต้น เพื่อเปรียบเทียบและวิเคราะห์ความแตกต่างของผลลัพธ์ที่

เกิดขึ้นในแต่ละบริบท 

2) การพัฒนาตัวชี้วัดที่ชัดเจนสำหรับการประเมินผลการใช้ไตรสิกขาในองค์กร เสนอให้พัฒนาตัวชี้วัด

เฉพาะทางที่สามารถวัดความสำเร็จของการนำไตรสิกขามาใช้ในองค์กรได้อย่างเป็นรูปธรรม อาจรวมถึงการวัด

ระดับความผูกพันของพนักงาน การลดปัญหาทางจิตใจของพนักงาน และการเพิ่มประสิทธิภาพในการทำงาน 

3) การศึกษาและประยุกต์ใช้ไตรสิกขาร่วมกับหลักการบริหารจัดการสมัยใหม่ เสนอให้ศึกษาการ

ผสมผสานไตรสิกขากับหลักการบริหารจัดการสมัยใหม่ เช่น การบริหารทรัพยากรมนุษย์ การจัดการความ

เปลี่ยนแปลง และการสร้างสรรค์นวัตกรรม เพื่อสร้างแนวทางการบริหารจัดการที่ทันสมัยและมีประสิทธิภาพ

ยิ่งขึ้น 

4) การสำรวจความคิดเห็นและประสบการณ์ของพนักงานในการปฏิบัติตามไตรสิกขา แนะนำให้สำรวจ

ความคิดเห็นและประสบการณ์ของพนักงานในการนำไตรสิกขามาใช้ในชีวิตประจำวันของการทำงาน เพื่อทำ

ความเข้าใจถึงความท้าทายและปัญหาที่อาจเกิดขึ้น พร้อมทั้งนำข้อมูลเหล่านี้มาปรับปรุงการฝึกอบรมและ

สนับสนุนให้พนักงานสามารถนำไตรสิกขามาใช้ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

ข้อเสนอแนะเหล่านี้จะช่วยเปิดทางสำหรับการศึกษาต่อไปในประเด็นที่ลึกซึ้งและหลากหลายขึ้น ซึ่งจะ

นำไปสู่การพัฒนาความรู้และการประยกุต์ใช้ไตรสิกขาในองค์กรให้เกิดประโยชน์สูงสุด 

 

 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


413 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 30 Issue 4 (October - December 2024) 
 

เอกสารอ้างอิง 

ที.ปา. (ไทย) 11/228/200 และ องฺ. ติก. (ไทย) 20/521/259. 
ธิติวุฒิ หมั่นมี. (2553). การสร้างความผูกพันต่อองค์กรทางพระพุทธศาสนา. [บทคัดย่อ]. 
พจน์ พจนพาณิชย ์ก ุล. การศ ึกษาความผ ูกพ ันต ่อองค ์การ. ส ืบค ้นเม ื ่อ 10 ส ิงหาคม 2024, จาก 

https://sites.google.com/site/potarticle/02 
พรรณี ศิริวุฒิ. (2548). การศึกษาความผูกพันต่อองค์การของพนักงานบริษัท ฟินิคซ์พัลพ์ แอนด์ เพอร์ จำกัด 

(มหาชน) อำเภอลำน้ำพอง จังหวัดขอนแก่น. วิทยานิพนธ์ครุศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาบริหาร
การศึกษา, มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย. 

พุทธทาสภิกขุ. (มปป.). วิธีแก้ปัญหาชีวิต. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แสงธรรม. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2531). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2549). การศึกษาสมบูรณ์แบบ: คือวงกลมที่คุ้มครองโลกถึงที่สุด. กรุงเทพมหานคร: อุษาการ

พิมพ์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2550). "หัวใจพระพุทธศาสนา." พุทธจักร, ปีที่ 61, ฉบับที่ 5, หน้า 7. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2544). พุทธธรรม ฉบับเดิม. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

บริษัทสหธรรมิก จำกัด. 
พระอุปติสสเถระ. (2548). ว ิม ุตต ิมรรค. แปลโดย พระเทพโสภณ (ประยูร ธม ฺมจ ิต ฺโต) และคณะ. 

กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ระวี ภาวิไล. (2528). "หัวใจของศาสนาพุทธ." บทความเสนอในการประชุมทางวิชาการ เรื่องหัวใจของศาสนา , 

ธรรมสถาน มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 17-18 กรกฎาคม. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส์

พับลิเคช่ันส์จำกัด. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2530). ทางสายกลางของการศึกษาไทย. พิมพ์ครั ้งที ่ 2. 

กรุงเทพฯ: คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2515). พระไตรปิฎก ฉบับประชาชน. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: มหามงกุฎราช

วิทยาลัย. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

