
729 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 1 (January – March 2025) 
 

  
 
 
 
 

Original Research Article 

An Analysis of a Relationship Between the Six Field of 
Insight Meditation and the Five Faculties 

วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างวิปสัสนาภมิูกับการปรับอินทรีย ์
 ในการเจริญวิปสัสนาภาวนา 

Anutchai Loungamornchai1*, Thanee Suwanprateep2 
& Panumart Neso3 

อาณัติชัย เหลืองอมรชัย1*, ธานี สุวรรณประทีป2 และภานุมาตร์ เนโส3 
 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author &  
Corresponding Author: *  
 
1. Anutchai Loungamornchai* 

อาณัติชัย เหลืองอมรชัย* 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Pali Studies Campus, 
Buddhaghosa, Nakhon Pathom, 
Thailand. 
Email: 
Anutchai_Loungamornchai@gmail.com 
 

2. Thanee Suwanprateep  

ธานี สุวรรณประทีป 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Pali Studies Campus, 
Buddhaghosa, Nakhon Pathom, 
Thailand. 
Email: thane_305@hotmail.com 
 

3. Panumart Neso 

ภานุมาตร์ เนโส 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส  นครปฐม 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Pali Studies Campus, 
Buddhaghosa, Nakhon Pathom, 
Thailand. 
Email: panumart.ne@mcu.ac.th 
 
 
คำสำคัญ: 
วิเคราะห์; ความสัมพนัธ์; วิปัสสนาภูมิ; อินทรีย์; 
วิปัสสนาภาวนา 
 

The objectives of this research are: (1) to study the Vipassana 
meditation in Theravada Buddhist scriptures; (2) to study Vipassana 
meditation and faculty adjustment as it appears in Theravada 
Buddhist scriptures; (3) to analyze the relationship between Vipassana 
meditation and adjusting the faculties for Vipassana practice. The 
research method was descriptive document work. 

The results revealed that meditation is a practical principle of 
development of human beings, focusing on training the mind for right 
views for gaining the wisdom and understand the reality of things as 
it was which leads to be free from suffering according to the teachings 
of Buddhism. The final goal of Samatha practicing is Jhāna attainment, 
which is a by-product that occurs, namely 4 Rūpajhāna, 4 Arupajhāna, 
8 Samādhi and 6 Abhiññā, and the cultivation of Vipassanā meditation 
to gain the wisdom seeing the arising and passing away of forms and 
names as they really were according to the principles of the Three 
Common Characteristics. Until attaining the Dhamma of becoming an 
Anāgāmī or Arahantaship who completely abandoned all defilements 
according to the sequence of enlightenment at each level until the 
highest point or Nibbana. All defilements can be completely cut off, 
leaving no remains. Vipassanābhūmi refers to the base where one 
does contemplate on as the objects of Vipassanā meditation. 
Vipassana practice requires contemplated objects. The state 
experienced as an object of Vipassana must be existing and does not 
change from its own state called ultimate state of Dhamma which is 
used as the base of practice consisting of 5 types: 5 Khandha, 12 
Āyatana,  14 Dhātu,  22 Indriya,  4 Noble  Truth,  and 12 

วารสารธรรมเพื่อชีวิต 
JOURNAL OF  DH AMMA F OR L IF E  

I S S N :  2 8 2 2 - 0 4 8 X  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


730 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 1 (January – March 2025) 
 

Keywords: 
Analysis; Relationship; Six Field of Insight 
Meditation; Five Faculties 

 
Article history: 
Received:  26/10/2024 
Revised:    06/11/2024 
Accepted: 05/03/2025 
Available online: 29/03/2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

How to Cite: 

Loungamornchai et al. (2025). An Analysis 
of a Relationship Between the Six Field of 
Insight Meditation and the Five Faculties. 
Journal Dhamma for Life, 31(1), 729-738. 

Paṭiccasamuppāda, in brief they are only form and name related to 
Vipassana practice. For Satipatthana practice one must be a process 
of adjusting the balance of 5 faculties: (1) Saddhindriya is against 
disbelief, (2) Viriyindriya has the power to eliminate laziness, (3) 
Satindriya has the power to eliminate heedlessness, (4) Samādhindriya 
has the power to eliminate distraction, (5) Paññindriya has the power 
to eliminate delusion. Analyzing the relationship between insight’s 
planes and adjusting the sensual organs was found that adjusting the 
faculties to balance means adjusting the infaculties to be equal in 
pairs: 1) adjusting faith to be equal to wisdom, 2) adjusting wisdom to 
be equal to faith, 3) adjusting perseverance to equal to concentration, 
4) adjusting concentration to be equal to persistence, 5) the more 
mindfulness the better, not lacking, not more than and it supports 
other faculties for balance faster. Adjusting the Indriya related to the 
five Vipassanābhūmi, namely the five Khandha, 12 Āyatanas, etc., as 
its concentrative objects for experiencing Three Characteristics. 
Balancing the 5 Indriya will make practice progress and leading to the 
final goal, Arahantship quickly, accordingly the Arahanta is called the 
one who completed faculties balance training. 

บทคัดย่อ 

การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์ คือ (1) เพื่อศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถร
วาท (2) เพื่อศึกษาวิปัสสนาภูมิกับการปรับอินทรีย์ที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท (3) เพื่อวิเคราะห์
ความสัมพันธ์ระหว่างวิปัสสนาภูมิกับการปรับอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนา ระเบียบวิธีวิจัยเป็นการวิจัยเอกสาร
เชิงพรรณนา 

ผลการวิจัยพบว่า กรรมฐานเป็นหลักการปฏิบัติเพื่อฝกึฝนมนุษย์ เน้นฝึกจิตใจให้มีความเห็นที่ถูกต้อง และ
เจริญขึ้นเพื่อให้เกิดปัญญารู้แจ้งสภาวะธรรมชาติความเป็นจริงของสิ่งต่าง ๆ การที่จะพัฒนาจิตให้เจริญขึ้นใน
ระดับปัญญาเพื่อรู้เท่าทันความเป็นจริงของสิ่งต่าง ๆ ซึ่งจะนำไปสู่การ พ้นทุกข์ตามหลักคำสอนของพุทธศาสนา 
จุดหมายของการเจริญสมถกรรมฐาน คือ ฌานจิต เป็นผลที่เกดิข้ึนตามมา คือ เกิดรูปฌาน 4 อรูปฌาน 4 สมาบตัิ 
8 อภิญญา 6 และการเจริญวิปัสสนาภาวนา เพื่อให้เกิดปัญญารู้เหน็ความเกิดดับไปของรปูนามตามความเปน็จรงิ 
เป็นไปตามหลักของพระไตรลักษณ์ จนบรรลุธรรมเป็นพระอนาคามีหรือพระอรหันต์ ซึ่งเป็นผู้ละสังโยชน์ได้
ตามลำดับของการบรรลุธรรม ในแต่ละขั้นจนถึงสูงสุดคือพระนิพพานตัดกิเลสทั้งหลายได้โดยสิ้นเชิงไม่มีส่วน
เหลือ  วิปัสสนาภูมิ หมายถึง พื้นที่กระทําวิปัสสนาหรืออารมณ์ของวิปัสสนา การเจริญวิปัสสนานั้นต้องกําหนด
รู้อยู่ที่วิปัสสนาภูมิ สภาวะที่เป็นอารมณ์ของวิปัสสนาได้ต้องเป็นสิ่งที่มีอยู่จริงไม่เปลี่ยนแปลงจากสภาวะของตน 
คือ เป็นปรมัตถ์ธรรม ซึ่งเป็นพื้นฐานของการปฏิบัติวิปัสสนา เรียกว่า วิปัสสนาภูมิ ๆ  มี 5 อย่างได้แก่ ขันธ์ 5 
อายตนะ 12 ธาตุ 14 อินทรีย์ 22 อริยสัจ 4 ปฏิจจสมุปบาท 12 และเมื่อย่อลงแล้วก็เป็นเพียงรูปกับนามเท่านั้น 
ซึ่งมีส่วนเกี่ยวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนา การปฏิบัติวิปัสสนาตามหลักสติปัฏฐานต้องมีกระบวนการปรบัสมดุล 5 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


731 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 1 (January – March 2025) 
 

ประการ คือ (1) สัทธินทรีย์ เป็นปฏิปักษ์ต่อความไม่เช่ือ (2) วิริยินทรีย์ มีอำนาจในการกำจัดความเกียจคร้าน (3) 
สตินทรีย์ มีอำนาจในการกำจัดความประมาท (4) สมาธินทรีย์ มีอำนาจในการกำจัดความฟุ้งซ่าน (5) ปัญญินท
รีย์ มีอำนาจในการกำจัดความหลง วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างการวิปัสสนาภูมิกับการปรับอินทรีย์ พบว่า 
การปรับอินทรีย์ให้สมดุล คือ เป็นการปรับอินทรีย์เสมอกันเป็นคู่ ๆ กล่าวคือ 1) ปรับศรัทธาให้เสมอกับปัญญา  
2) ปรับปัญญาให้เสมอกับศรัทธา  3) ปรับวิริยะให้เสมอกบัสมาธิ  4) ปรับสมาธิให้เสมอกับวิรยิะ 5) สติย่ิงมากยิ่ง
ดี ไม่ขาดไม่เกิน และเป็นตัวสนับสนุนอินทรีย์อื่นให้สมดุลเร็วข้ึน การปรับอินทรีย์มีความสัมพันธ์กับวิปัสสนาภูมิ
ทั้ง ๕ หมวดมี ขันธ์ 5 อายตนะ 12 เป็นต้น ในฐานะเป็นอารมณ์ของการตามรู้เพื่อให้เห็นไตรลักษณ์ การปรับ
อินทรีย์ 5 ให้สมดุลจะทำให้การปฏิบัติธรรมก้าวหน้าและถึงเป้าหมายสูงสุดคือการบรรลุธรรมเปน็พระอรหนัต์ได้
อย่างรวดเร็ว พระอรหันต์จึงเป็นผู้ช่ือว่าผ่านการอบรมอินทรีย์ให้สมดุลครบถ้วน 
 
บทนำ 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งสัจธรรมและปัญญาที่สอนเรื่องความจริงของชีวิตและ ธรรมชาติที่ทุกคน
สามารถศึกษาค้นคว้า พิสูจน์ ทดลองให้รู้จริง เห็นได้ด้วยตนเองตลอดเวลา ที่สําคัญสอนให้ผู้นับถือใช้ปัญญา
พิจารณาสิ่งต่างๆ ให้รู้จริงด้วยตนเองก่อนแล้วจึงเช่ือ มนุษย์ยก ย่องตนเองว่าเป็นสัตว์ประเสริฐที่สุด มีความคิด 
ความรู้สึกที่แตกต่างกันออกไปมนุษย์พยายามใช้ ความคิดของตนเองอย่างมากมาย เพื่อจะทําให้ชีวิตดําเนินไป
อย่างราบรื่น ไปสู่สิ่งที่ตนเองมุ่งมั่น ปรารถนาเพื่อให้ตนเองดํารงชีวิตอยู่ได้ 

ดังนั้น ไม่ว่าพระพุทธเจ้าในอดีต ในปัจจุบัน และพระพุทธเจ้าที่จะเสด็จอุบัติมาใน อนาคต พระองค์ล้วน
แล้วแต่จะต้องมาตรัสรู้ รู้แจ้งอริยสัจ 4 ทั้งสิ้น และเป็นหน้าที่โดยตรงขององค์ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่จะต้องสั่ง
สอนเหล่าเวไนยสัตว์ให้รู้ซึ้งถึงอริยสัจ 4 แต่ด้วยวิสัยของมนุษย์ ซึ่งมีจริตไม่เหมือนกัน พระองค์จึงต้องสั่งสอน
แตกต่างกัน เป็นขันธ์ 5 บ้าง อายตนะ 12 บ้าง ธาตุ 14 บ้าง อินทรีย์ 22 บ้าง ปฏิจจสมุปบาท 12 บ้าง และ 
อริยสัจ 4 บ้าง เพื่อให้เหมาะกับจรติและกาํลังแหง่อินทรีย์ของแต่ละบุคคล คัมภีร์ฎีกาอภิธรรมมัตถสังคหะ (พิมพ์
บาลี) กล่าวว่า พระพุทธองค์ทรงพระประสงค์ความอนุเคราะห์หมู่สัตว์ 3 จําพวกคือด้วย 

1. เหล่าสัตว์ที่หลงในนาม มีอินทรีย์แก่กล้า และพอใจความย่อ  
2. เหล่าสัตว์ที่หลงในรูป มีอินทรีย์ยังไม่แก่กล้านัก และพอใจความปานกลาง  
3. เหล่าสัตว์ที่หลงในนามและรูปทั้งสองนั้น มีอินทรีย์อ่อน และพอใจความพิสดาร 
บรรดาเหล่าสัตว์ 3 จําพวกนั้นเหล่าสัตว์ที่หลงในนามและกําหนดรู้ถึงขันธ์ได้ เพราะในขันธ์ทั้งหลาย

เหล่านั้น พระผู้มีพระภาคทรงจําแนกขันธ์ออกเป็น 4 ประการ (เวทนาขันธ์ 1 สัญญาขันธ์ 1 สังขารขันธ์ 1  
วิญญาณขันธ์ 1) เหล่าสัตว์ผู้หลงในรูปจะกําหนดรู้ ถึงอายตนะได้ เพราะอายตนะทั้งหลายเหล่าน้ัน พระผู้มีพระ
ภาคจําแนกรูปเป็น 11 ส่วนทั้งกึ่ง(10 ส่วนครึ่ง) เหล่าสัตว์ที่ หลงในนามและรูปทั้งสองจะกําหนดรู้ถึงธาตุได้
เพราะในธาตุทั้งหลายนั้น พระผู้มีพระภาคทรง จําแนกนาม และรูปทั้งสอง โดยพิสดารบ่อเกิดแห่งทุกข์ล้วนเกิด
มาจากอินทรีย์ หรืออายตนะ 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ สามารถกล่าวได้ว่า ความทุกข์ทั้งหมดทั้งปวง
ล้วนเกิดมาจากอินทรีย์ และพระนิพพานเป็นที่สิ้นสุด แห่งทุกข์ พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่เน้นด้านปัญญา 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


732 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 1 (January – March 2025) 
 

และสุดยอดของพระพุทธศาสนาก็คือ การ เจริญวิปัสสนาภาวนา วิปัสสนาภาวนานั้น ต้องได้สภาวธรรมอันเป็น
ปรมัตถ์มาเป็นอารมณ์ คือ วิปัสสนาภูมิอันได้แก่  

1) ขันธ์ 5    คือ กองทั้ง 5 
2) อายตนะ 12  คือ สะพานเครื่องเช่ือมต่อให้เกิดความรู้ มี 12  
3) ธาตุ 14   คือ สิ่งที่ทรงไว้ซึ่งสภาพของตนมี 14  
4) อินทรีย์ 22   คือ ความเป็นใหญ่มี 22  
5) อริยสัจจะ 4   คือ ความจริงอันประเสริฐ มี 4  
5) ปฏิจจสมุปบาท 12  คือ ความประชุมพร้อมด้วยเหตุผล มี 12 
การเจริญวิปัสสนาต้องอาศัยอารมณ์วิปัสสนาหรือภูมิแห่งปัญญา ที่เรียกว่าวิปัสสนา ภูมิ เป็นพื้นที่ในการ

ปฏิบัติการ เมื่อเราต้องการทํางานอย่างใดอย่างหนึ่งให้สําเร็จลงได้ จะต้องมีตัวยึดเหนี่ยวหรืออุปกรณ์ในการ
ทํางานนั้น ๆ จึงจะเกิดเป็นวิปัสสนาญาณขึ้นได้ วิปัสสนาภูมิ หมายถึง พื้นที่กระทําวิปัสสนาหรืออารมณ์ของ
วิปัสสนา การเจริญวิปัสสนานั้นต้องกําหนดรู้อยู่ที่ วิปัสสนาภูมิ สภาวะที่เป็นอารมณ์ของวิปัสสนาได้ต้องเป็นสิ่ งที่
มีอยู่จริง ไม่เปลี่ยนแปลงจากสภาวะของตน คือ เป็นปรมัตถ์ธรรม 

ในพุทธพจน์แสดงปฏิปทา 4 ว่าด้วยแนวการปฏิบัติธรรมของบุคคลที่แตกต่างกันไปเป็น 4 ประเภทคือ 
บางพวกปฏิบัติลําบากทั้งรู้ได้ช้า บางพวกปฏิบัติลําบากแต่รู้ได้เร็ว บางพวกปฏิบัติสะดวกแต่รู้ได้ช้า บางพวก
ปฏิบัติสะดวกทั้งรู้ได้เร็ว พระพุทธองค์ทรงช้ีแจงว่า ตัวการที่กําหนดให้รู้ช้าหรือรู้เร็วก็คืออินทรีย์ 5 กล่าวคือ ถ้า
อินทรีย์ 5 อ่อนไปก็รู้ช้า ถ้าอินทรีย์ 5 แก่กล้าก็รู้ได้เร็ว แม้แต่การที่พระอนาคามีแตกต่างกันออกไปเป็นประเภท
ต่าง ๆ ก็เพราะอินทรีย์ 5 เป็นตัวกําหนดด้วย หรือกว้างออกไปอีก ความพรั่งพร้อมและความหย่อนแห่งอินทรีย์ 
5 นี้แล เป็นเครื่องวัด ความสําเร็จ เป็นอริยบุคคลข้ันต่าง ๆ ทั้งหมดกล่าวคือ เพราะอินทรีย์ 5 เต็มบริบูรณ์ก็เป็น
พระอรหันต์ อินทรีย์ 5 อ่อนกว่าน้ันก็เป็นพระอนาคามี อ่อนกว่าน้ันก็เป็นพระสกทาคามี อ่อนกว่านั้นก็เป็นพระ
โสดาบันประเภทธัมมานุสารี อ่อนกว่าน้ันอีกก็เป็นพระโสดาบันประเภทสัทธานุสาร ดังนี้ เป็นต้น ตลอดจนว่าถ้า
ไม่มีอินทรีย์ 5 เสียเลยโดยประการทั้งปวง ก็จัดเป็นพวกปุถุชนคนภายนอกมีคําสรุปว่า ความแตกต่างแห่งอินทรีย์
ทําให้มีความแตกต่างแห่งผล ความแตกต่างแห่งผลทําให้มีความแตกต่างแห่งบุคคล หรือว่าอินทรีย์ต่างกันทํา
ให้ผลต่างกัน ผลต่างกันทําให้บุคคลต่างกัน 

ในการปฏิบัติที่มีการปรับสมดุลอินทรีย์ที่ไม่สม่ำเสมอกันย่อมมีผลคือ 
1. ถ้ามีศรัทธามาก ปัญญาหย่อน ย่อมทําให้โมหะครอบงํา  
2. ถ้ามีวิริยะมาก สมาธิหย่อน ย่อมทําให้จิตฟุ้งซ่าน  
3. ถ้ามีสมาธิมาก วิริยะหย่อน ย่อมทําให้เฉ่ือยชาเกียจค้าน  
4. ถ้ามีปัญญามาก ศรัทธาหย่อน ย่อมทําให้จิตกระด้าง ฟุ้งซ่าน 
ส่วนสติย่ิงมากยิ่งดีแก่โยคีผู้ปฏิบัติ ดังนั้นจึงควรมีการศึกษาวิเคราะห์เทคนิคการปรับ อินทรีย์ให้สมดุลใน

การปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 เพื่อให้เกิดความชัดเจนทั้งหลักการและวิธีการเพื่อ อํานวยประโยชน์แก่ผู้ปฏิบัติมาก
ยิ่งขึ้น 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


733 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 1 (January – March 2025) 
 

เพราะฉะนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาเรื่องอินทรีย์อันเป็นหลักปฏิบัติที่ปรากฏในคัมภีร์ พระพุทธศาสนา
เถรวาท ซึ่งสามารถพัฒนาให้ดําเนินไปสู่มรรค ผล นิพพานได้ และสามารถ นํ าไปใช้ในชีวิตประจำวันได้อยา่ง
เหมาะสม เพราะผู้วิจัยเห็นว่า อินทรีย์นั้นสามารถทําให้เจริญขึ ้น และพัฒนาจนเต็มประสิทธิภาพได้ เหตุนี้
กระบวนการแห่งการบรรลุธรรมที่จะถึงที่สุดแห่งทุกข์ได้ นั้นต้องมีอินทรีย์ที่สมดุลแก่กล้าจนสุดรอบในภาวะแห่ง
การบ่มเพาะอินทรีย์ชื่อได้ว่าเป็นการเพียร เผากิเลสอาสวะที่เป็นตัวการทําให้สัตว์ทั้งหลายเวียนว่ายอยู่ใน
สังสารวัฏฏอย่างไม่จบสิ้น 
 
วัตถุประสงค์ 

1. เพื่อศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพื่อศึกษาวิปัสสนาภูมิกับการปรับอินทรีย์ที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
3. เพื่อวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างวิปัสสนาภูมิกับการปรับอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนา 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจัยน้ี เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัย เรื่อง “วิเคราะห์ความสัมพนัธ์ระหว่างวิปัสสนาภูมิกับการปรับอินทรีย์
ในการเจริญวิปัสสนาภาวนา” เป็นการศึกษาวิจัยด้านเอกสาร (Documentary research) และเชิงพรรณนา 
(Descriptive research) โดยมีวิธีการดังนี้ 

1. ศึกษาข้อมูลเอกสารจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาทเกี่ยวกับการปฏิบัติวิปัสนาภาวนา วิปัสสนา
ภูมิ และการปรับอินทรยี์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ที่ปรากฏในพระสูตรต่างๆ ในคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา 
ฎีกา อนฎีกา รวมทั้ง เอกสารวิชาการและรายงานการวิจัยที่เกี่ยวข้อง 

2. ศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างวิปัสสนาภูมิกับการปรับอินทรีย์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
3. นําข้อมูลจากการศึกษาค้นคว้ามาเรียบเรียงแล้วปรับปรุงแก้ไขและบรรยายเชิงพรรณนา 
4. สรุปผลการวิจัยและข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัย 
5. เรียบเรียงเนื้อหาเป็นรูปเล่มและนำเสนอ 

 
ผลการวิจัย  

งานวิจัยน้ี มีผลการวิจัยตามลำดับวัตถุประสงค์ 3 ข้อ และประเด็นที่ค้นพบจากการวิจัย ตามลำดับ ดังนี้  
1.  การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
กรรมฐานเปน็หลกัการปฏิบตัิเพื่อฝกึฝนมนุษย์โดยเน้นไปทีก่ารฝึกหัดจิตใจใหม้ีความเหน็ทีถู่กต้องและฝกึจติ

ให้เจริญข้ึนเพื่อทำให้เกิดปัญญาซึ่งเป็นหวัใจ สำคัญและเป็นสิ่งจำเป็นจะต้องฝึกฝนทุกคน การฝึกกรรมฐานจึงเป็น
วิธีการฝึกจิตให้รู้แจ้งและเข้าใจ สภาวะธรรมชาติความเป็นจริงของสิ่งต่าง ๆ  ที่กำลังเกิดข้ึนโดยใช้องค์ธรรมคือสติ
และปัญญาในการ พิจารณาอารมณ์เพื่อให้จิตไม่ตกไปอยู่ในฝ่ายของอกุศลมีความหลงเป็นต้น กรรมฐานจึงเป็นทั้ง
ศาสตร์และศิลปะของการดำเนินชีวิต เป็นการบริหารและพัฒนาจติ เพื่อให้เกิดความสงบไม่วุ่นวาย และทำให้เกิด

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


734 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 1 (January – March 2025) 
 

ความมั่นใจเข้มแข็งซึ่งจะส่งผลต่อการพัฒนาสุขภาพจติในทางกายภาพและเป็นอุบายใน การที่จะพัฒนาจติใหเ้จรญิ
ขึ้นในระดับปัญญาเพื่อรู้เท่าทันความเป็นจริงของสิ่งต่าง ๆ  ซึ่งจะนำไปสู่การ พ้นทุกข์ตามหลักคำสอนของพุทธ
ศาสนา จุดหมายปลายทางของการเจริญสมถกรรมฐาน คือ ฌานจิต เป็นผลพลอยได้ที่เกิดข้ึน คือ เกิดรูปฌาน 4 
อรูปฌาน 4 สมาบัติ 8 อภิญญา 6 และหากเจริญปัญญาต่อจนเห็นความเกิดดับไปของรปูนามตามความเป็นจริง 
เป็นไปตามหลักของพระไตรลกัษณ์ ได้บรรลุธรรมเป็นพระอนาคามีหรือพระอรหันต์ ก็จะสามารถเข้านิโรธสมาบัติ 
เสวยความสุขอันเปน็วิหารธรรมได้ ผลที่ต้องการจากการเจริญสมถกรรมฐานตามหลกัพระพุทธศาสนาที่แท้จริงนั้น
ใช้เพื่อเป็นบาทฐานในการเจริญวิปัสสนา โดยเฉพาะการปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน 4 จัดเป็นวิชชาบัญญัติ ในการ
เจริญวิปัสสนาเบื้องต้น คำบริกรรมแม้จะทำให้รบัรูค้ำบัญญัติเป็นอารมณ์จรงิ แต่ก็ช่วยให้จิตจดจ่ออารมณ์มากข้ึน 
จากนั้นจึงสามารถหยั่งรู้เห็นรูปนามตามสภาวธรรมนั้น โดยความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตาได้ เมื่อวิปัสสนามี
กำลังมากขึ้นแลว้ ก็ไม่จำเป็นต้องใช้คำบริกรรมอีกต่อไป เพราะสามารถรูรู้ปนามได้ชัดเจนแลว้ เมื่อเห็นอาการพอง
ว่าไม่ใช่ท้องพอง เห็นอาการยุบว่าไม่ใช่ท้องยุบ เหน็รูปนาม เป็นเพียงธาตุที่ถูกรู้ บัญญัติธรรมเกาะติดอารมณ์ไม่ได้
อีก เพราะเห็นแจ้งด้วยปัญญาแลว้ว่าเป็นเพียงธาตุล้วน ๆ  ที่เกิดดับไปตามเหตุปัจจัยของเขาเองอยู่ตลอดเวลา หา
บัญญัติมิได้ ผลในการทำบริกรรมภาวนาจนกระทั่งเกิดวิปัสสนา สามารถตัดละปหานกิเลสได้อย่างเด็ดขาด
ตามลำดับของการบรรลุธรรมในแต่ละข้ันจนถึงสูงสุดคือพระนิพพานตัดกิเลสทั้งหลายได้โดยสิ้นเชิงไม่มีส่วนเหลือ 

2.  วิปัสสนาภูมิกับการปรับอินทรีย์ท่ีปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
วิปัสสนาภูมิ หมายถึง พื้นที่กระทําวิปัสสนาหรืออารมณ์ของวิปัสสนา การเจริญวิปัสสนานั้นตอ้งกําหนด

รู้อยู่ที่วิปัสสนาภูมิ สภาวะที่เปน็อารมณ์ของวิปัสสนาได้ต้องเปน็สิง่ที่มีอยู่จริงไมเ่ปลีย่นแปลงจากสภาวะของตน คือ 
เป็นปรมัตถ์ธรรม ธรรมที่เป็นพื้นฐานของการปฏิบัติวิปัสสนา เรียกว่า วิปัสสนาภูมิ ๆ  มี 5 อย่างได้แก่ ขันธ์ 5 
อายตนะ 12 ธาตุ 14 อินทรีย์ 22 อริยสัจ 4 ปฏิจจสมุปบาท 12 และเมื่อย่อลงแล้วก็เป็นเพียง รูปกับนามเท่านั้น 
ซึ่งมีส่วนเกี่ยวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนา เพราะโดยสรุปแล้วการปฏิบัติวิปัสสนา ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ที่พระ
พุทธองค์ได้ตรัสแสดงไว้นั ้น ก็คือการกําหนดพิจารณาให้รู ้สิ่งที ่เป็นรูป กับนาม โดยความเป็นปรมัตถสัจจะ 
ความหมายของอินทรีย์ ทั้งความหมายตามรูปศัพท์ ในพระไตรปิฎกและคัมภีร์รุ่นต่อมารวมถึงจากทรรศนะของ
วิชาการในยุคปัจจุบันต่างก็ใหค้วามหมายทีอ่อกมาในทิศทางเดียวกัน คือ ธรรมที่มีความเปน็ใหญ่ มีความเป็นใหญ่
ในหน้าที่ตน หรือ มีหน้าที่รับผดิชอบในเรื่องนั้น ๆ  เมื่อแปลความออกมาแล้วในเรื่องการแสดงความเป็นใหญ่ ความ
มีอำนาจเป็นธรรมที่มีอำนาจยิ่งใหญ่ในการปราบปรามอกุศลธรรมที่เป็นปฏิปักษ์กับอินทรีย์ทั้งหลาย สำหรับ
งานวิจัยน้ีจะกล่าวถึง อินทรีย์ คือหมวดธรรมทีเ่กี่ยวข้องกับความสมดุลแห่งอินทรีย์ 5 ประการ คือ (1) สัทธินทรีย์ 
อินทรีย์คือศรัทธา มีลักษณะของความเช่ือมั่น มีความสำคัญคือความอำนาจในการกำจัดอัสสทธิยะ (ความไม่เช่ือ) 
(2) วิริยินทรีย์ อินทรีย์คือวิริยะ มีลักษณะการอุปถัมภ์ค้ำจุนไว้ของความเพียรไม่ให้กุศลธรรมเสื่อมสูญไป มี
ความสำคัญคือ มีอำนาจในการกำจัดโกสัชชะ (ความเกียจคร้าน) (3) สตินทรีย์ อินทรีย์คือสติ มีการระลึก (การไม่
ฟั่นเฟือน) มีการเข้าไปประคองไว้เปน็ลักษณะแนบชิดอารมณ์ มีหน้าที่ไม่หลงลืม มีความสำคัญคือ มีอำนาจในการ
กำจัดปมาทะ (ความประมาท) (4) สมาธินทรีย์ อินทรีย์คือสมาธิ มีลักษณะแสดงถึงความบริสุทธ์ิแห่งจิต ความตั้ง
มั่นของจิต และความควรแก่การงานของจิต มีความสำคัญคือ มีอำนาจในการกำจัดวิกเขปะ (ความฟุ้งซ่าน) (5) 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


735 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 1 (January – March 2025) 
 

ปัญญินทรีย์ อินทรีย์คือปัญญา มีลักษณะแห่งการรู้ การเห็น การรู้แจ้งแทงตลอดตามที่เป็นจริง เป็นแสงสวา่งที่
กำจัดความมดื มีความสามารถตัดปัญหาหรือดับทุกข์ มีความสำคัญคือมีอำนาจในการกำจัดสัมโมหะ (ความหลง) 

3.  วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างวิปัสสนาภูมิกับการปรับอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนา 
วิเคราะห์ความสมัพันธ์ระหว่างการวิปัสสนาภูมิกับการปรับอินทรีย์ พบว่า การปรับอนิทรยี์มีความสำคัญใน

การปฏิบัติกรรมฐานเป็นอย่างยิ่ง จากการศึกษาตามที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์รุ่นต่อมาตลอดจน
นักวิชาการในยุคปัจจุบันนั้น ได้ช้ีแจงถึงเรื่องการปรบัอินทรีย์เพื่อใหไ้ด้ความสมดุลออกมาในรูปแบบและมแีนวทาง
เดียวกัน กล่าวคือ ถ้าอินทรีย์อย่างหนึ่งอย่างใดแรงกล้าเกินไป และอินทรีย์อื่นยังอ่อนอยู่ อินทรีย์อื่นเหล่านี้ก็จะ
เสียความสามารถในการทำหน้าที่ของตน เช่น ถ้าศรัทธาแรงไป วิริยะก็ทำหน้าที่ยกจติไมไ่ด้ สติก็ไม่สามารถดแูลจติ 
สมาธิก็ไม่สามารถทำจิตให้แน่วแน่ ปัญญาก็ไม่สามารถเห็นตามความเป็นจริง ต้องลดศรัทธาด้วยการใช้ปัญญา
พิจารณาสภาวะแห่งธรรม หรือมนสิการในทางที่ไม่เป็นการเพิ่มกำลังให้แก่ศรัทธา ตามหลักทั่วไปในการปรับ
อินทรีย์มีหลักการปรบัอินทรีย์ให้เสมอกันเปน็คู่ ๆ   กล่าวโดยสรุป คือ การปรับอินทรีย์ให้สมดุล คือ เป็นการปรับ
อินทรีย์เสมอกันเป็นคู่ ๆ  กล่าวคือ 1) ปรับศรัทธาให้เสมอกับปัญญา  2) ปรับปัญญาให้เสมอกับศรัทธา  3) ปรับ
วิริยะให้เสมอกับสมาธิ  4) ปรับสมาธิให้เสมอกับวิริยะ 5) ส่วนสตินั้นยิ่งมีเท่าไรก็ยิ่งดีไม่มีคำว่าเกินเป็นตวักลาง
ประสานได้ทุกธรรม เมื่อมีการฝึกฝนอบรมอินทรีย์ทั้ง 5 ให้สมดุลสม่ำเสมอจะทำให้ปฏิบัติธรรมก้าวหนา้และถึง
จุดหมายปลายทางได้รับประโยชน์สูงสุดในพระพุทธศาสนา กล่าวคือ พระอรหันต์ และการที่ได้สำเร็จเป็นพระ
อรหันต์ซึ่งถือได้ว่าเป็นบุคคลผู้ผ่านการอบรมบ่มอินทรีย์ที่ได้สมดุลครบถ้วนบริบูรณ์แล้ว วิเคราะห์ความสัมพันธ์
การปรับอินทรีย์ 5 ในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน โดยแบ่งออกเป็น 

(1) วิเคราะห์ความสัมพันธ์การปรับสทัธินทรีย์ในโพธิปักขิยธรรมเพื่อการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานคือ ในกา
ยานุปัสสนาสติปัฏฐาน มีหลักธรรมที่สนับสนุน 3 ประการ คือ 1. อาตาปี คือ มีความเพียรไว้สำหรับเผากิเลส 2. 
สัมปชาโน คือ มีปัญญาพิจารณาตามความเป็นจรงิ 3. สติมาคือ มีสติอย่างต่อเนื่องไม่ขาดสาย ผู้ปฎิบัติธรรมเมื่อมี
ศรัทธาพึงพิจารณาเห็นกายในกาย และคอยเฝ้าดูสิ่งที่ปรากฏทางกายได้แก่ ลมหายใจเข้าออก กำหนดอิริยาบถ
ใหญ่ อิริยาบถย่อย สิ่งปฏิกูล และธาตุ เป็นต้น ในเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน โดยผู้ปฎิบัติธรรมมีศรัทธาคอืเช่ือ
ปัญญาเครื่องตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าพึงคอยเฝ้าดูความรู้สึกหรือการเสวยอารมณ์ที่มากระทบทางกายเช่น เจ็บปวด 
เมื่อยล้ำ หรือชา เป็นต้น เวทนาเหล่านี้ เป็นสภาวะอารมณ์ที่ทำให้เกิดความทกุข์ ในจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน โดย
ผู้ปฎิบัติธรรมมีศรัทธา คือ เชื่อปัญญาเครื่องตรัสรู้ของตถาคต พึงคอยเฝ้าดูจิตที่ถูกการกระทบ หรือสัมผัสแล้วมี
ความรู้สึกเป็นอย่างไรบ้าง เช่น มีความกำหนัด มีความโกรธ มีความหลง เป็นต้น ผู้ปฏิบัติธรรมพึงเช่ือและมีความ
ศรัทธาในลักษณะของจิตที่เกิดจากใจเท่านั้น เมื่อผู้ปฏิบัติธรรมมีความศรัทธาเชื่อในเบื้องต้นที่เกิดขึ้นจากการ
ประจักษ์แจ้งตามความจริงที่เกิดด้วยตนเองจนจิตของผู้ปฎิบัติธรรมนั้น เกิดความสงบ ตั้งมั่นเป็นสมาธทิำให้เกิด
ปัญญาเห็นแจ้งตามความเป็นจรงิได้ ในธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน โดยผู้ปฎิบัติธรรมมีศรัทธา คือ เช่ือปัญญาเครื่อง
ตรัสรู้ของตถาคต พึงกำหนดรู้สภาวะหรืออาการของธัมมารมณ์ที่เกิดขึ้น เช่น ความรู้สึกกำหนัดในอารมณ์ ความ
โกรธ ความง่วงในระหว่างปฏิบัติ เป็นต้น อารมณ์เหล่าน้ี เป็นนิวรณ์ เป็นตัวขัดขวางการพัฒนาในการปฏิบัติธรรม
ไปสู่มรรค ผล และนิพพาน  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


736 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 1 (January – March 2025) 
 

(2) วิเคราะห์ความสัมพันธ์การปรับวิริยินทรยี์ในโพธิปักขิยธรรมเพื่อการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน คือ ในกา
ยานุปัสสนาสติปัฏฐาน มีหลักธรรมที่สนับสนุน 3 ประการ คือ 1. อาตาปี คือ มีความเพียรไว้สำหรับเผากิเลส 2.
สัมปชาโน คือ มีปัญญาพิจารณาตามความเป็นจริง 3. สติมาคือ มีสติอย่างต่อเนื่องไม่ขาดสายผู้ปฏบิัติธรรมพงึมี
ความเพียรในการกำหนดรูใ้นการเคลื่อนไหวกายต้ังแต่ลมหายใจเข้า หายใจออก กายที่เคลือ่นไหวในอริิยาบถต่าง ๆ  
ด้วยความขยันและอดทน ไม่เกียจคร้านในการกำหนดรู้สภาวะต่าง ๆ  ที่เคลื่อนไหวของรูปกายเป็นต้น ในเวทนา
นุปัสสนาสติปัฏฐาน ผู้ปฏิบัติธรรมพึงมีความเพียรในการกำหนดรู้ในการสภาวะอารมณ์ทีเ่ขา้มากระทบทางทวาร
ทั้ง 6 แล้วส่งผลให้จติหรือใจเข้ารบัรู้แล้วจงึสง่ผลใหเ้กดิเวทนาข้ึน แต่ใจที่เข้าไปรบัรู้ในเวทนาทีเ่ป็นนามธรรม ทำให้
ผู้ปฎิบัติธรรมเข้าไปรับรู้ และพึงกำหนดรู้ในเวทนานั้น ๆ  ตามความเป็นจริง ในจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน ผู้ปฎิบัติ
ธรรมพึงเป็นผู้มคีวามเพียร บากบั่น กำหนดรู้ในการสภาวะอารมณ์ที่เข้ามากระทบทางทวารทั้ง 6 แล้วส่งผลให้จิต
เข้ารับรู้แล้วจึงส่งผลให้เกิดอารมณ์ เช่น จิตมีราคะ จิตมีโทสะ จิตมีโมหะ เป็นต้น พึงกำหนดรู้ในจิตตามความเป็น
จริง ในธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน ผู้ปฎิบัติธรรมพึงมีความเพียร มีความมุ่งมั่น บากบั่นในการกำหนดรู้ ในการ
สภาวะอารมณ์ทางทวารทัง้ 6 และกิเลสเครือ่งปิดกันมีนิวรณ์ 5 เป็นต้น ความรู้สึกเหล่าน้ี เป็นแต่เพียงอาการหรือ
สภาวะที่มีกระทบจิตใจแล้วส่งผลให้จิตได้รับรู้ ผู้ปฏิบัตธิรรมพึงประคับประคองอารมณ์ที่เป็นกุศลธรรมไว้ให้มาก
จนอารมณ์ที่เป็นอกุศลธรรมนั้นไม่สามารถเข้ามาแทรกในระหว่างการปฏิบัติธรรมได้  

(3) วิเคราะห์ความสัมพันธ์การปรับสตินทรีย์ในโพธิปักขิยธรรมเพื่อการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน คือ กายา
นุปัสสนาสติปัฏฐาน มีหลักธรรมที่สนับสนุน 3 ประการ คือ 1. อาตาปี คือ มีความเพียรไว้สำหรบัเผากิเลส 2. สัมป
ชาโน คือ มีปัญญาพิจารณาตามความเป็นจริง 3. สติมาคือ มีสติอย่างต่อเนื่องไม่ขาดสาย ผู้ปฏิบัตธิรรมต้องกำหนด
รู้หรือระลึกรู้ด้วยจิตอย่างจ่อต่อเนื่องไม่ให้ขาดสาย เช่นกำหนดว่า คู้หนอกำหนดว่า เหยียดหนอ เป็นต้น สติก็จะ
เกิดเป็นกำลงั หรือพลังจตินำไปสูส่มาธิช่วยสั่งสมบารมีในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาได้เป็นอย่างดี ในเวทนานุปัสส
นาสติปัฏฐาน โดยผู้ปฏิบัตมิีสติคือ ความระลึกได้หมายถึง การมีปัญญาระลกึถึงการกระทำ หรือคำพูดที่พูดมานาน
แล้ว สติกำหนดพิจารณาเวทนา 3 คือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา อุเบกขาเวทนาซึ่งเป็นกำลังเพื่อการตรัสรู้  การรู้สึก
สภาวธรรมปัจจบุันตามความเป็นจรงิ โดยรับรู้สภาวธรรมอย่างแท้จริง ในจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน ผู้ปฎิบัติธรรม
พึงมีสติอย่างแน่วแน่และมั่นคงต่อการกำหนดรู้ชัดในจิตที่สนองตอบอารมณ์นั้นอย่างจดจ่อต่อเนื่อง เมื่อกำหนด
มาก ๆ  เข้า จิตจะเกิดพลัง จิตจะสงบ จิตจะตั้งมั่น จิตจะมั่นคง จนนำไปสู่สมาธิ มีปัญญาญาณเป็นบาทฐานและ
การสั่งสมบารมีนำไปสูก่ารพัฒนาการเจริญวิปัสสนากรรมฐานต่อไป ในธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน ผู้ปฎิบัติธรรมพึง
มีสติระลึกรู้ในสภาวะอารมณ์ที่เป็นอกุศลธรรมที่คอยขัดขวางจิตที่ส่งผลกระทบ ไม่ว่าจะเป็นความกำหนัด ความ
โกรธ  ความโลภ เป็นต้น สภาวะอารมณ์ที่มากระทบจิตแล้วส่งผลให้จิตได้เข้าไปรับรู้เหล่านี้ เป็นตัวขดัขวางการ
เจริญสติ ฉะนั้นผู้ปฎิบัติธรรมพึงมีสติอย่างแน่วแน่และมั่นคงต่อการกำหนดรู้ชัดในจิตด้วยสตสิัมปชญัญะในขณะ
ปฏิบัติกรรมฐาน  

(4) วิเคราะห์ความสัมพันธ์การปรับสมาธินทรีย์ในโพธิปักขิยธรรมเพื่อการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน มี
หลักธรรมที่สนับสนุน 3 ประการ คือ 1. อาตาปี คือ มีความเพียรไว้สำหรับเผากิเลส 2. สัมปชาโน คือ มีปัญญา
พิจารณาตามความเป็นจริง มีกระบวนการ 3 ประการ คือ 1) จำเป็นต้องมีอาตาปี คือ มีความเพียรเผากิเลส 2) 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


737 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 1 (January – March 2025) 
 

มีสัมปชาโน คือ มีปัญญาหยั่งเห็น หมายความว่า หยั่งเห็นสภาวธรรมตามความเป็นจริง 3) มีสติมา คือ มีสติอย่าง
ต่อเนื่องไม่ขาดสาย คือ ผู้ปฏิบัตธิรรมมีสมาธิพึงเข้าไปกำหนดรู้สภาวธรรมที่เกิดข้ึนกับกายเริ่มตั้งแต่อิริยาบถใหญ่ 
อิริยาบถย่อยเป็นต้นมีสติกำหนดรูว่้า ไม่เที่ยง เป็นทุกข์บังคับไม่ได้ในกายของเราและของคนอื่นก็เช่นเดียวกัน สติ
พึงกำหนดรู้อยู่ตลอดเวลาในการเคลือ่นไหว การคู้ การเหยียดเป็นต้น จนจิตเกิดความตั้งมั่นเป็นสมาธิได้ ในเวทนา
นุปัสสนาสติปัฏฐาน ผู้ปฏิบัติธรรมควรมีสมาธิที่เป็นพลังที่เกิดจากการกำหนดรู้เวทนาที่ต่อเนื่องจากสติ หรือ
อาจจะกล่าวได้เลยว่าผู้มีสติในการกำหนดรู้ที่มั่นคงในเวทนา 3 คือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา อุเบกขาเวทนา  ทนต่อ
การเสวยอารมณ์แห่งเวทนานั้น ย่อมช่วยนำไปสูส่มาธิที่ตั้งมัน่ได้ ในจิตตานุปัสสนาสติปฏัฐาน ผู้ปฏิบัตธิรรมมีสมาธิ
ตั้งมั่น มั่นคงเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันหรือเป็นเอกัคคตาแล้ว จิตน้ันจะทำให้เกิดพลังอันกล้ำแกร่ง จิตที่แข็งแกร่งคือ 
จิตมีราคะก็รู้ชัดว่า จิตมีราคะ จิตปราศจากราคะก็รู้ชัดว่า จิตปราศจากราคะเป็นต้น สู้อดทนฟันฝ่าต่ออารมณ์ที่มา
กระทบอย่างแรงกล้ำ จิตก็จะสงบนิ่งจนเกิดเป็นสมาธิ เกิดขึ้น ในธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน โดยผู้ ปฏิบัติธรรมมี
สมาธิ เป็นพลังทีเ่กิดจากการกำหนดรู้อารมณ์ของจติที่ต่อเนื่องจากสติ หรืออาจจะกลา่วได้ว่าผูม้ีสติในการกำหนดรู้
ที่มั่นคงในอารมณ์ 6 และพิจารณาธรรมเช่น ขันธ์ 5 คือ รูปเป็นอย่างนี้  ความเกิดแห่งรปูเปน็อย่างนี้ ความดับแห่ง
รูปเป็นอย่างนี้เป็นต้น อันเป็นบาทฐานและการสั่งสมบารมีเพื่อการเจริญวิปัสสนากรรมฐานต่อไป 

(5) วิเคราะห์ความสัมพันธ์การปรบัปัญญินทรีย์ในโพธิปักขิยธรรมเพื่อการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน คือ ใน
กายานุปัสสนาสติปฏัฐาน มีหลักธรรมที่สนับสนุน 3 ประการ คือ 1. อาตาปี คือ มีความเพียรไว้สำหรับเผากเิลส 2. 
สัมปชาโน คือ มีปัญญาพิจารณาตามความเป็นจริง 3. สติมาคือ มีสติอย่างต่อเนื่องไม่ขาดสาย  ผู้ปฏิบัติธรรมมี
ปัญญาเป็นความรู้แจ้งในการกำหนดรูท้ี่กาย เป็นผลที่เกิดมาจากสติเข้าไประลึกรูใ้นกายที่เคลื่อนไหวโดยเฉพาะใน
อิริยาบถนั่งสมาธิ กำหนดรู้ว่า ท้องที่พองขึ้น ท้องที่ยุบลงเป็นแต่เพียงรูปที่เคลื่อนไหวเพราะธาตลุมบีบบังคับให้
เคลื่อนไหวเท่านั้น รูปที่เคลือ่นไหวไม่มตีัวตน มีอาการที่เกิดข้ึน และดับไปเทา่น้ัน กำหนดรู้อย่างนี้ เป็นพลังจติทีท่ำ
ให้เกิดปัญญาญาณในการรู้แจ้งแห่งวิปัสสนาปัญญา ในเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน ผู้ ปฏิบัติธรรมมีปัญญาเป็น
ความรู้แจ้งในการกำหนดรู้ที่เวทนา 3 คือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา อุเบกขาเวทนา เป็นผลที่เกิดจากสติเข้าไประลึกรู้
ในเวทนาที่เสวยอารมณ์ของจิต ไม่ว่าจะเป็นอิริยาบถใด ๆ  ก็ตาม โดยเฉพาะกำหนดรู้เวทนาที่เท้าในขณะเดนิมา
อาการปวดเมื่อยเป็นต้น อีกทั้งยังเป็นบาทฐานและเป็นการสั่งสมบารม ีเพื่อการเจริญวิปัสสนาภาวนาต่อไป ในจิต
ตานุปัสสนาสติปฏัฐาน ผู้ปฎิบัติธรรมมีปญัญาเปน็ความรูชั้ด แจ้งในการกำหนดรูอ้ารมณ์ที่สง่ผลกระทบกับจิต เป็น
ผลที่เกิดมาจากสติเข้าไประลกึรู้ในอารมณ์ของจิต ไม่ว่าจะเป็นอารมณ์จะส่งผลอย่างไรก็ตาม จิตของผู้ปฎิบัติธรรม
พึงเข้าไปรับรู้หรือกำหนดรู้ชัดจิตว่า จิตมีราคะก็รู้ชัดว่า จิตมีราคะ จิตปราศจากราคะก็รู้ชัดว่า จิตปราศจากราคะ 
เป็นต้น พลังแห่งปัญญาที่เข้าไปกำหนดรู้อย่างนี้ ในธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน โดยผู้ปฎิบัติธรรมเป็นผู้มีปัญญา คือ 
ประกอบด้วยปัญญาเปน็เครือ่งพิจารณาเหน็ทั้งความเกดิและความดับอันเปน็อริยะ กำหนดรู้ชัดธรรมเช่น กำหนดรู้
อายตนะภายใน 12 ที่เป็นอารมณ์ของวิปัสสนาภาวนา เห็นในความเป็นไตรลกัษณ์นั่นเอง พลังแห่งปัญญาที่เข้าไป
กำหนดรู้อย่างนี้ อีกทั้งยังเป็นบาทฐานและเป็นการสั่งสมบารมีในการเจริญวิปัสสนาภาวนาต่อไป  
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


738 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 1 (January – March 2025) 
 

สรุป  
งานวิจัยนี้ ทำให้เข้าใจชัดการปรับอินทรีย์ให้สมดุล คือ เป็นการปรับอินทรีย์เสมอกันเป็นคู่ ๆ กล่าวคือ  
1) ปรับศรัทธาให้เสมอกับปัญญา   
2) ปรับปัญญาให้เสมอกับศรัทธา   
3) ปรับวิริยะให้เสมอกับสมาธิ   
4) ปรับสมาธิให้เสมอกับวิริยะ  
5) สติย่ิงมากยิ่งดี ไม่ขาดไม่เกิน และเป็นตัวสนับสนุนอินทรีย์อื่นให้สมดุลเร็วข้ึน 
การปรับอินทรีย์มีความสัมพันธ์กับวิปัสสนาภูมิทั้ง ๕ หมวดมี ขันธ์ 5 อายตนะ 12 เป็นต้น ในฐานะเป็น

อารมณ์ของการตามรู้เพื่อให้เห็นไตรลักษณ์ การปรับอินทรีย์ 5 ให้สมดุลจะทำให้การปฏิบัติธรรมก้าวหน้าและถึง
เป้าหมายสูงสุดคือการบรรลธุรรมเป็นพระอรหนัต์ได้อย่างรวดเร็ว พระอรหันต์จงึเปน็ผู้ช่ือว่าผ่านการอบรมอินทรยี์
ให้สมดุล 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ. กรุงเทพมหานคร:  โรงพมิพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2500. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจฬาลงกรณราชวิทยาลัย .  กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺ กถา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. โรงพิมพ์วิญญาณ, 2533. 
คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ธรรมภาคปฏิบัติ 1, พิมพ์ครั้งที่ 4, (กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535. 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

