
260 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

Original Research Article 

The Ethics That Appear in Miracles 3  

จริยศาสตร์ที่ปรากฏในปาฏิหาริย์ 3 

Phrapalat Sitthiphong Thirapunyo Rungklap1*, Somchay Somchit2, 

 & Boonruam Khammuangsaen3 

     พระปลัด สิทธิพงษ์ ถิรปุญฺโญ รุ่งกลับ1*, สมชาย สมจิตต์2, & บุญร่วม คำเมืองแสน3 
ARTICLE INFO ABSTRACT 
Name of Author &  
Corresponding Author: *  

 
1. Phrapalat Sitthiphong Thirapunyo 
Rungklap* 
พระปลัด สิทธิพงษ์ ถิรปุญฺโญ รุ่งกลบั 
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Email: sitipong.rua@student.mbu.ac.th 
 
2. Somchay Somchit 
สมชาย สมจิตต์ 
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Email: somchay@gmail.com 
 
3. Boonruam Khammuangsaen 
บุญร่วม คำเมืองแสน 

Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Email: Boonruam.ka@mbu.ac.th 
 
 
 
คำสำคัญ: 
ปาฏิหาริย์, จริยศาสตร์ 
 
 
Keywords:  
Miracles, Ethics 
 
 
Article history: 
Received: 25/03/2025  
Revised: 25/07/2025 
Accepted: 05/09/2025 
Available online: 21/10/2025 
 
 
 
How to Cite: 
Rungklap, S. et al.  (2025). The Ethics 
That Appear in Miracles 3. Journal 
Dhamma for Life, 31(4), 260-272. 

This research aims to (1) study ethics in the context of 
Buddhist philosophy, (2) examine the ethical dimensions 
manifested in miracles according to Theravāda Buddhist 
philosophy, and (3) analyze the role of miracles as ethical tools 
that contribute to the moral and intellectual development of 
individuals. The study emphasizes interpreting miracles as 
mechanisms for transforming wrong views (micchā-diṭṭhi) into 
right views (sammā-diṭṭhi), which serve as a foundation for 
ethical cultivation within the Theravāda tradition. This is 
qualitative documentary research that gathers data from the 
Tipiṭaka, its commentaries, and relevant academic literature. 
The research employs content analysis to synthesize ethical 
concepts reflected in the three types of miracles: (1) Iddhi-
pāṭihāriya (psychic or supernatural powers), (2) Ādesanā-
pāṭihāriya (mind-reading or telepathy), and (3) Anusāsanī-
pāṭihāriya (miraculous teaching or instruction). 

The findings reveal that all three types of miracles play a 
role in communicating and disseminating the Dhamma. 
However, the Buddha emphasized Anusāsanī-pāṭihāriya as the 
most ethically significant, as it represents teachings that can be 
practically applied and lead to profound and sustainable inner 
transformation. While the other two miracles may possess the 
power to attract attention, if used without the guidance of 
wisdom, they may lead to delusion and attachment to 
miraculous powers rather than a genuine understanding of the 
Dhamma. In conclusion, ethics in Theravāda Buddhist 
philosophy prioritizes the use of miracles within the framework 
of sī la (morality), samādhi (concentration), and paññā 
(wisdom), aiming to promote genuine ethical development 
and ultimately liberation from suffering. 

วารสารธรรมเพื่อชีวิต 
JOU RNA L  OF  D HAM M A FOR L IFE  

I S SN :  2 8 2 2 - 0 4 8 X  
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


261 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

  บทคัดย่อ 

งานวิจัยฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาจริยศาสตร์ในบริบททางพุทธปรัชญา 2) ศึกษาจริยศาสตร์ที่
ปรากฏในแนวคิดเรื่องปาฏิหาริย์ตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท และ 3) วิเคราะห์บทบาทของปาฏิหาริย์ในฐานะ
เครื่องมือทางจริยศาสตร์ที่นำไปสู่การพัฒนาศีลธรรมและปัญญาของปัจเจกบุคคล โดยเน้นการตีความปาฏิหาริย์
ในฐานะกลไกที ่ส ่งเสริมการเปลี ่ยนแปลงทัศนคติจากมิจฉาทิฏฐิส ู ่ส ัมมาทิฏฐิ อันเป็นหลักพื ้นฐานใน
กระบวนการพัฒนาคุณธรรมตามแนวทางพระพุทธศาสนาเถรวาท การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร 
(Documentary Research) โดยอาศัยการวิเคราะห์ข้อมูลจากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา และเอกสารทาง
วิชาการที่เกี่ยวข้อง โดยใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) เพื่อสังเคราะห์แนวคิดและหลักการ
ทางจริยศาสตร์ที่สะท้อนผ่านปาฏิหาริย์ทั้งสามประเภท ได้แก่ อิทธิปาฏิหาริย์ อาเทศนาปาฏิหาริย์ และอนุสาสนี
ปาฏิหาริย์ 

ผลการวิจัยพบว่า ปาฏิหาริย์ทั ้งสามประการมีบทบาทในการสื ่อสารและเผยแผ่พระธรรมวินัยแก่
สาธารณชน โดยเฉพาะอย่างยิ่ง “อนุสาสนีปาฏิหาริย์” ซึ่งได้รับการยกย่องว่าเป็นปาฏิหาริย์ที่มีคุณค่าสูงสุดทาง
จริยธรรม เนื่องจากเป็นการแสดงธรรมะที่สามารถนำไปสู่การปฏิบัติจริง และก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงภายใน
จิตใจอย่างลึกซึ้งและยั่งยืน ขณะที่ปาฏิหาริย์ประเภทอื่น แม้อาจมีอานุภาพในการดึงดูดผู้ฟัง แต่หากปราศจาก
การกำกับด้วยปัญญา อาจนำไปสู่ความหลงผิดและการยึดติดในฤทธิ ์มากกว่าการเข้าถึงธรรมะโดยแท้จริง      
กล่าวโดยสรุป จริยศาสตร์ในพุทธปรัชญาเถรวาทให้ความสำคัญกับการใช้ปาฏิหาริย์ภายใต้กรอบของศีล สมาธิ 
และปัญญา เพ่ือยกระดับจริยธรรมของมนุษย์ให้บรรลุเป้าหมายสูงสุดคือการหลุดพ้นจากความทุกข์อย่างแท้จริง 

บทนำ  

ในบริบทของสังคมไทยร่วมสมัย ความเชื่อในสิ่งเหนือธรรมชาติยังคงมีอิทธิพลอย่างมากต่อวิถีชีวิตและการ
ตัดสินใจของผู้คน โดยเฉพาะในสถานการณ์ที่สังคมเผชิญกับความไม่แน่นอน เช่น ปัญหาด้านเศรษฐกิจ สุขภาพ 
หรือความเปลี ่ยนแปลงของโลกที่เร่งรัดและซับซ้อน ความเชื ่อที ่อิงกับ “ปาฏิหาริย์” หรือ “อิทธิฤทธิ์”              
ได้กลายเป็นความหวังของผู้คนจำนวนไม่น้อย ซึ่งมักนำไปสู่การยึดติด งมงาย หรือแม้กระทั่งการหลงผิดในลัทธิ
ความเชื่อต่าง ๆ ตัวอย่างที่ปรากฏในสื่อสาธารณะ เช่น กรณีของกลุ่ม “แดนธรรมสุขขาววะดี” ที่จังหวัดอุดรธานี 
ซึ่งผู้นำอ้างว่าสามารถรักษาโรคได้ทุกชนิดโดยอาศัยฌานของพระพุทธเจ้า (สมิธ , 2566) และกรณี “ลัทธิเชื่อม
จิต” ที่มีผู้นำเป็นเด็กชายอายุเพียง 8 ขวบซึ่งอ้างตนว่าเป็นร่างอวตารขององค์นาคราช (โจนส์ และ ตัน , 2565) 
เป็นตัวอย่างของปรากฏการณ์ความเชื่อที่สะท้อนถึงช่องว่างในการเข้าถึงความเข้าใจทางศาสนาอย่างถูกต้อง  
สถานการณ์ดังกล่าวชี้ให้เห็นถึงปัญหาสำคัญในสังคมไทย คือ การขาดภูมิคุ ้มกันทางปัญญาในการแยกแยะ
ระหว่าง “ศรัทธา” กับ “ความงมงาย” โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อปรากฏการณ์ทางความเชื่อเหล่านั้นแฝงด้วย
อิทธิพลของ “ปาฏิหาริย์” ซึ่งในมุมมองของพุทธศาสนาแล้ว ถือเป็นองค์ประกอบที่มีนัยสำคัญ และต้องพิจารณา
ภายใต้กรอบจริยธรรมอย่างรอบคอบ ในพระพุทธศาสนา ปาฏิหาริย์ไม่ได้ถูกปฏิเสธทั้งหมด หากแต่ถูกจำแนก

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


262 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

ออกเป็นสามประเภท ได้แก่ อิทธิปาฏิหาริย์ (ฤทธิ์อัศจรรย์) , อาเทศนาปาฏิหาริย์ (การทายใจ), และอนุสาสนี
ปาฏิหาริย์ (คำสอนอัศจรรย์) ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงยกย่องอนุสาสนีปาฏิหาริย์ว่าเป็นสิ่งที่ควรค่าแก่การยึดถือ 
เนื ่องจากสามารถนำไปสู ่การเข้าใจธรรมและพัฒนาจิตใจได้อย่างแท้จริง (ที.สี. 9/339/273 ; องฺ.ติก. 
20/500/217; ขุ.ปฏิ. 31/718/616) (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2539) อย่างไรก็ตาม พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติ
ห้ามพระภิกษุแสดงอิทธิปาฏิหาริย์เพื่อแสวงหาศรัทธา โดยยกตัวอย่างกรณีของพระปิณโฑลภารทวาชะ ที่แสดง
ฤทธิ์เพ่ือปลดบาตรกลางอากาศ ทำให้ประชาชนหลงใหลในฤทธิ์มากกว่าธรรม (ฮาร์วีย์, 2561) จึงอาจกล่าวได้ว่า 
ปาฏิหาริย์ในบริบทของพุทธศาสนา มิใช่เครื่องมือเพื่อการหลอกลวงหรือแสวงหาผลประโยชน์ หากแต่ต้องมี
จริยธรรมกำกับ และมุ่งสู่เป้าหมายในการปลดเปลื้องทุกข์ของสัตว์โลกอย่างแท้จริง 

แม้จะมีงานวิจัยด้านสังคมวิทยา ศาสนวิทยา และจิตวิทยาที่ศึกษาปรากฏการณ์ความเชื่อในลักษณะนี้อยู่
บ้าง แต่ยังพบว่า มีช่องว่างที่สำคัญในการศึกษาปาฏิหาริย์จากมุมมองเชิงจริยศาสตร์ภายใต้กรอบของพุทธ
ปรัชญาเถรวาท โดยเฉพาะในมิติที่เกี่ยวข้องกับการวิพากษ์ความเชื่อในสังคมไทยร่วมสมัยและการเสนอแนวทาง
เพื ่อการเข้าใจอย่างมีเหตุผล กล่าวคือ ยังขาดการศึกษาเช ิงล ึกที ่นำหลักธรรมทางพุทธศาสนา เช่น 
มัชฌิมาปฏิปทา สัมมาทิฏฐิ และหลักจริยศาสตร์เชิงพุทธ มาเป็นกรอบในการประเมินคุณค่าและความเหมาะสม
ของการเชื่อหรือใช้ “ปาฏิหาริย์” ในการดำรงชีวิต การศึกษาครั้งนี้จึงมุ่งหวังที่จะเติมเต็มช่องว่างดังกล่าว        
โดยการวิเคราะห์และตีความปาฏิหาริย์ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท เพ่ือสร้างความเข้าใจที่ลึกซึ้ง รอบด้าน และ
สามารถนำไปสู่การเสริมสร้างภูมิคุ้มกันทางปัญญาในสังคมไทยได้อย่างยั่งยืน 

 ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องและกรอบแนวคิดในการวิจัย 

ทฤษฎีจริยศาสตร์ในพุทธศาสนา 

ทฤษฎีจริยศาสตร์ในพุทธศาสนาเป็นแนวทางทางจริยธรรมที่มีรากฐานมั่นคงในคำสอนของพระพุทธเจ้า 
โดยมุ่งเน้นการพัฒนาจิตใจและพฤติกรรมของปัจเจกบุคคล เพื่อให้สอดคล้องกับหลักธรรมและบรรลุเป้าหมาย
สูงสุด คือ นิพพาน หรือความหลุดพ้นจากทุกข์ พุทธจริยศาสตร์ในแนวเถรวาทเน้นกระบวนการพัฒนาศีล สมาธิ 
และปัญญา ซึ่งเป็นองค์ประกอบหลักของการปฏิบัติธรรม การฝึกฝนในสามส่วนนี้ไม่ใช่เพียงแค่การทำตาม
ข้อบังคับ แต่เป็นการเปลี่ยนแปลงทั้งทางความคิด เจตคติ และพฤติกรรม เพื่อให้ดำรงชีวิตอยู่บนพื้นฐานแห่ง
ความดีงามและความรู้แจ้ง (พรชัย, 2554) หลักการสำคัญที่เป็นหัวใจของจริยศาสตร์ในพุทธศาสนา คือการให้
ความสำคัญกับ “เจตนา” หรือ “ความตั้งใจ” ของผู้กระทำ ซึ่งพระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “เจตนัง ภิกขเว กมฺมํ วทา
มิ” หมายความว่า เจตนาเป็นกรรม กล่าวคือ ผลของการกระทำจะขึ้นอยู่กับเจตนาที่อยู่เบื้องหลังพฤติกรรมนั้น 
หากเจตนาดี การกระทำนั้นก็ถือว่ามีคุณธรรมและสร้างผลดี แต่หากเจตนาไม่ดี ผลของการกระทำนั้นก็อาจนำมา
ซึ่งความทุกข์แก่ตนเองและผู้อ่ืน ดังนั้น พุทธจริยศาสตร์จึงไม่ใช่เพียงการปฏิบัติตามกฎระเบียบภายนอก แต่เป็น
การฝึกฝนเจตนาให้บริสุทธิ์และก่อให้เกิดความเมตตา กรุณา และสติปัญญา ในแนวทางการปฏิบัติ พุทธจริย
ศาสตร์ยึดมั่นในหลักธรรมสำคัญ ได้แก่ อริยสัจ 4 ไตรลักษณ์ และอริยมรรคมีองค์ 8 อริยสัจ 4 คือความจริงสี่

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


263 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

ประการที่อธิบายถึงธรรมชาติของทุกข์ สาเหตุของทุกข์ การดับทุกข์ และหนทางสู่การดับทุกข์ ขณะที่ไตรลักษณ์
บ่งชี้ความเป็นจริงของสรรพสิ่งว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่มีตัวตนที่แท้จริง ส่วนอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นแนวทาง
ปฏิบัติที่ครอบคลุมทั้งด้านความคิด พฤติกรรม และสมาธิ เพื่อให้จิตใจเป็นสมาธิและเกิดปัญญา เหล่านี้ล้วนเป็น
ฐานสำคัญที่ช่วยชี้นำการดำเนินชีวิตอย่างถูกต้องและมีความหมายตามหลักพุทธศาสนา (พุทธทาส , 2545) 
นอกจากนั้น ศีล สมาธิ และปัญญายังเป็นขั้นตอนที่เชื่อมโยงกันอย่างแยกไม่ออก ศีลเปรียบเสมือนรากฐานที่
มั่นคงของชีวิต เป็นข้อปฏิบัติที่ช่วยควบคุมกายและวาจาให้อยู่ในขอบเขตของความดีงาม สมาธิเป็นเครื่องมือที่
ทำให้จิตใจมั่นคงและตั้งมั่นไม่หวั่นไหว ขณะที่ปัญญาคือความรู้แจ้งในธรรมชาติของชีวิต ซึ่งทั้งหมดนี้ช่วยให้เกิด
การพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง จนกระท่ังบรรลุนิพพาน อันเป็นเป้าหมายสูงสุดของการดำเนินชีวิตตามพุทธจริย
ศาสตร์ (สุชีโว, 2552) 

ทฤษฎีจริยศาสตร์ในพุทธศาสนาไม่ได้เป็นเพียงคำสั่งห้ามหรือข้อบังคับทางศีลธรรมเท่านั้น แต่เป็น
กระบวนการพัฒนาจิตใจและเจตนาให้บริสุทธิ์ อันเป็นพื้นฐานของการปฏิบัติธรรมและการดำเนินชีวิตที ่มี
ความหมายและเป็นสุขอย่างแท้จริง การยึดถือเจตนาเป็นหัวใจของการกระทำ ทำให้จริ ยศาสตร์พุทธศาสนา
แตกต่างและลึกซึ้ง เน้นการเปลี่ยนแปลงภายในเพ่ือความสงบสุขและการหลุดพ้นจากทุกข์ในที่สุด 

ทฤษฎีปาฏิหาริย์ในพุทธปรัชญาเถรวาท มิติแห่งธรรมะและการสอน 

ในพระพุทธศาสนาเถรวาท ปาฏิหาริย์มิได้เป็นเพียงเรื่องของการแสดงฤทธิ์อำนาจเหนือธรรมชาติเพ่ืออวด
โอ่หรือทำให้ผู้อื่นประหลาดใจ หากแต่เป็นเครื่องมือสำคัญที่พระพุทธเจ้าใช้ในการสั่งสอนธรรมะ เพื่อชี้นำจิตใจ
ผู้ฟังให้เข้าใจและปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนได้อย่างถูกต้องและลึ กซึ้ง ดังที่ปรากฏในพระไตรปิฎกซึ่งแบ่ง
ปาฏิหาริย์ออกเป็น 3 ประเภทหลัก ได้แก่ อิทธิปาฏิหาริย์ (อภินิหารทางกายภาพ) อาเทศนาปาฏิหาริย์ (การอ่าน
ใจและรู้อุปนิสัย) และอนุสาสนีปาฏิหาริย์ (การสอนธรรมะอย่างลึกซึ้ง) (พระไตรปิฎก , มหาปรินิพพานสูตร,      
เล่ม 16) อิทธิปาฏิหาริย์ หมายถึงความสามารถที่เหนือธรรมชาติที่เกี่ยวข้องกับการแสดงฤทธิ์ทางกายภาพ เช่น      
การลอยตัว เดินบนผิวน้ำ หรือแปรสภาพวัตถุ พระพุทธเจ้าทรงแสดงอิทธิปาฏิหาริย์ในบางโอกาสเพื่อยืนยันถึง
ความบริสุทธิ์และการตรัสรู้ แต่ไม่ใช่เป้าหมายสูงสุดของพระองค์ เพราะหากมุ่งเน้นแค่การแสดงฤทธิ์เพียงอย่าง
เดียว อาจทำให้เกิดความหลงใหลในอำนาจ ซึ่งขัดต่อหลักศีลธรรมและความจริงแท้ของธรรมะ (ประเสริฐ      
เจริญสุข, 2548) อาเทศนาปาฏิหาริย์ คือความสามารถในการอ่านจิตใจของผู้อื่น เห็นความคิดและความรู้สึกที่
ซ่อนอยู่ในใจ ซึ่งช่วยให้พระพุทธเจ้าสามารถเลือกวิธีการสอนหรือแสดงธรรมะให้เหมาะสมกับผู้ฟังแต่ละคนได้
อย่างลึกซึ้งและมีประสิทธิภาพ ความสามารถนี้สะท้อนถึงความเมตตาและปัญญาที่เข้า ใจธรรมชาติของมนุษย์
อย่างแท้จริง (Harvey, 2013) แต่ประเภทที่สำคัญและได้รับการยกย่องสูงสุดในพุทธปรัชญาเถรวาท คือ 
อนุสาสนีปาฏิหาริย์ ซึ่งหมายถึงการสอนธรรมะในลักษณะที่ลึกซึ้งและเป็นไปเพ่ือการปฏิบัติจริง โดยไม่ใช่แค่การ
เข้าใจทางปัญญาเท่านั้น แต่ต้องนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงในจิตใจและการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องตามหลักธรรมคำ
สอน พระพุทธเจ้าทรงเน้นว่า อนุสาสนีปาฏิหาริย์นี้คือ “ปาฏิหาริย์ที่แท้จริง” ที่มีคุณค่าทางจริยธรรมสูงสุด 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


264 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

เพราะช่วยให้ผู้คนหลุดพ้นจากทุกข์และเข้าถึงนิพพาน (พระไตรปิฎก , มหาวรรค, เล่ม 1) กิตติคุณ จารุวรรณ 
กล่าวว่า ทฤษฎีปาฏิหาริย์ในพุทธศาสนาเถรวาทเป็นการเปลี่ยนแปลงความเข้าใจของมนุษย์เกี่ยวกับ “อำนาจ
เหนือธรรมชาติ” จากความหมายที่เป็นการแสดงฤทธิ์ให้เห็นเป็นภาพภายนอก ไปสู่การเข้าใจว่า ปาฏิหาริย์ที่
แท้จริงคือการเปลี่ยนแปลงทางจิตใจและคุณธรรมของมนุษย์ ซึ่งสะท้อนความจริงแท้ของพุทธธรรม (จารุวรรณ, 
2562) เช่นเดียวกับนักวิชาการชาวตะวันตกอย่าง Richard Gombrich ผู้เชี่ยวชาญด้านพุทธศาสนา ได้วิเคราะห์
ว่าในพุทธศาสนาเถรวาท ปาฏิหาริย์ไม่ใช่เป้าหมายในการปฏิบัติ แต่เป็น “สัญลักษณ์” หรือ “เครื่องมือ” ที่ช่วย
ให้ผู้คนเข้าใจและเข้าถึงธรรมะได้ดีขึ้น ความสำคัญจึงอยู่ที่คุณค่าทางจริยธรรมและการพัฒนาจิตใจ ไม่ใช่การ
แสดงอำนาจเหนือธรรมชาติ (Gombrich, 1988) ดังนั้น ทฤษฎีปาฏิหาริย์ในพุทธปรัชญาเถรวาทจึงไม่ได้หมายถึง
การอวดอ้างฤทธิ์เท่านั้น แต่เป็นแนวคิดที่สอนให้เห็นคุณค่าของ “ปาฏิหาริย์แห่งจริยธรรมและปัญญา” ซึ่งเป็น
หนทางที่แท้จริงในการบรรลุธรรมและความหลุดพ้นจากทุกข์ตามหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า 

งานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาปาฏิหาริย์ในพระไตรปิฎกและบทบาททางจริยธรรมของปาฏิหาริย์นั้น     
มีการศึกษาที่น่าสนใจหลากหลายมุมมอง สุจิตรา (2563) ได้ชี้ให้เห็นว่า ปาฏิหาริย์ในคัมภีร์พระไตรปิฎกมักถูก
นำมาใช้ในฐานะเครื่องมือเพื่อประกาศธรรมและกระตุ้นจิตใจของผู้ฟังมากกว่าที่จะเป็นการแสดงฤทธิ์อันน่าทึ่ง
เพียงอย่างเดียว งานวิจัยนี ้ช ่วยเน้นย้ำบทบาทเชิงบวกของปาฏิหาริย์ในการเผยแพร่คำสอนทางศาสนา             
ในขณะเดียวกัน สมพงษ์ (2561) ได้วิเคราะห์แง่มุมด้านจริยธรรมของการใช้ปาฏิหาริย์ โดยระบุว่าหากการใช้
ปาฏิหาริย์ขาดเจตนาอันดีและไม่มุ ่งเน้นไปที่การพัฒนาจิตใจ อาจก่อให้เกิดผลเสีย เช่น การหลงผิดและการ
บิดเบือนธรรมะได้ งานวิจัยนี้จึงเตือนให้ตระหนักถึงความรับผิดชอบในการใช้ปาฏิหาริย์เพ่ือไม่ให้เกิดความสับสน
ในแนวทางปฏิบัติของศาสนา ปรียานุช (2564) ได้ศึกษาผลกระทบของอนุสาสนีปาฏิหาริย์ต่อพฤติกรรมและ
ความคิดของผู้ฟัง โดยพบว่าปาฏิหาริย์ที่ถูกถ่ายทอดด้วยเจตนาดีและมีพื้นฐานจากหลักธรรม สามารถสร้างการ
เปลี่ยนแปลงในเชิงบวกต่อความคิดและพฤติกรรมของผู้คนได้จริง ซึ่งเป็นการสนับสนุนแนวคิดท่ีว่าปาฏิหาริย์ควร
เป็นเครื่องมือส่งเสริมคุณธรรมและความดีงาม งานวิจัยเหล่านี้ร่วมกันสร้างกรอบความเข้าใจที่ลึกซึ้งเกี่ยวกับ
บทบาทของปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนา ทั้งในแง่ของการสื่อสารธรรมะและจริยธรรม ซึ่งจะเป็นพื้นฐานสำคัญ
สำหรับการศึกษาต่อไปในหัวข้อที่เก่ียวข้อง 

กรอบแนวคิดในการวิจัย 

ตารางท่ี 1 กรอบแนวคิดหลักในการวิจัย จริยศาสตร์ ปาฏิหาริย์ 3 การเปลี่ยนแปลงทัศนคติ การพัฒนาศีลธรรม 

องค์ประกอบ รายละเอียด 
ปาฏิหาริย์ 3 อิทธิปาฏิหาริย์ อาเทศนาปาฏิหาริย์ อนุสาสนีปาฏิหาริย์ 
กระบวนการ การประกาศธรรม การโน้มน้าวใจ การสื่อสารเชิงจริยธรรม 
ผลที่เกิดขึ้น การเปลี่ยนแปลงจากมิจฉาทิฏฐิ  สัมมาทิฏฐิ 
คุณค่าทางจริยศาสตร์ เน้นการใช้ปาฏิหาริย์เพ่ือพัฒนาศีลธรรม มิใช่เพ่ืออวดฤทธิ์ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


265 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

วัตถุประสงค ์

1. เพ่ือศึกษาจริยศาสตร์  
2. เพ่ือศึกษาจริยศาสตร์ที่ปรากฏในปาฏิหาริย์ตามพุทธปรัชญาเถรวาท  
3. เพ่ือวิเคราะห์จริยศาสตร์ที่ปรากฏในปาฏิหาริย์ตามพุทธปรัชญาเถรวาท 

สมมติฐานในการวิจัย 

1. การใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงทัศนคติของบุคคลมากกว่าการใช้อิทธิปาฏิหาริย์และ
อาเทศนาปาฏิหาริย์ 

2. จริยศาสตร์ที่อยู่เบื้องหลังปาฏิหาริย์ 3 สามารถส่งเสริมการพัฒนาทางจิตใจของผู้ฟังได้อย่างมีนัยสำคัญ 

ระเบียบวิธีในการวิจัย 

ประเภทของการวิจัย 

การว ิจ ัยคร ั ้ งน ี ้ เป ็นการว ิจ ัยเช ิ งค ุณภาพ (Qualitative Research) ประเภท การว ิจ ัยเอกสาร 
(Documentary Research) มีลักษณะของการศึกษาวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) โดยเน้นการตีความ
ข้อมูลจากเอกสารต้นฉบับในพระพุทธศาสนาเถรวาท เช่น พระไตรปิฎก อรรถกถา ตลอดจนงานวิจัยและเอกสาร
ทางวิชาการท่ีเกี่ยวข้องกับจริยศาสตร์และปาฏิหาริย์ในเชิงปรัชญา ได้แก่ เอกสารทางพระพุทธศาสนา ในสายเถร
วาทที่เกี่ยวข้องกับหัวข้อเรื่อง "ปาฏิหาริย์ 3" และ "จริยศาสตร์ทางพุทธปรัชญา" รวมทั้งงานวิจัย วิทยานิพนธ์ 
บทความวิชาการ และตำราทางปรัชญาพุทธเถรวาทที่มีเนื้อหาเกี่ยวข้อง 

กลุ่มตัวอย่าง 

กลุ่มตัวอย่างท่ีใช้ในการวิจัย ได้แก่ 
1. พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย และฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2. อรรถกถา และ ฎีกา 
3. หนังสือ ตำรา และงานวิจัย ที่ผ่านการรับรองทางวิชาการและเกี่ยวข้องกับหัวข้อการวิจัย 

เครื่องมือในการวิจัย 

1. แบบบันทึกข้อมูล (Data Recording Form) 
2. แบบวิเคราะห์เนื ้อหา (Content Analysis Framework) ที่จัดหมวดหมู่เนื ้อหา เช่น ประเภทของ

ปาฏิหาริย์ บริบทในการใช้ เจตนาในการแสดง และคุณค่าทางจริยธรรม 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


266 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
1. ศึกษาทฤษฎีพ้ืนฐานที่เก่ียวข้องกับจริยศาสตร์และปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนา 
2. รวบรวมเอกสารหลักและเอกสารรองท่ีเกี่ยวข้อง 
3. วิเคราะห์เนื้อหาตามกรอบแนวคิดในการวิจัย 
4. จัดหมวดหมู่ข้อมูลตามประเภทของปาฏิหาริย์ และตรวจสอบความสัมพันธ์กับหลักจริยธรรม 
5. สังเคราะห์ข้อค้นพบเพื่อสร้างข้อสรุปทางจริยศาสตร์ในพุทธปรัชญา 

การเก็บรวบรวมข้อมูล 

การเก็บข้อมูลทำโดยการ อ่าน วิเคราะห์ และสังเคราะห์ เนื้อหาอย่างเป็นระบบจากเอกสารที่เลือกไว้ 
บันทึกข้อมูลสำคัญที่เกี่ยวข้องกับปาฏิหาริย์ 3 และจริยธรรมที่ปรากฏในบริบทนั้น ๆ พร้อมอ้างอิงแหล่งที่มา
อย่างชัดเจน 

การวิเคราะห์ข้อมูล 

ข้อมูลที่รวบรวมได้จะนำมาวิเคราะห์ด้วยวิธี วิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) โดยจัดหมวดหมู่
แนวคิดหลัก เช่น รูปแบบปาฏิหาริย์ เจตนาการใช้ การเปลี่ยนแปลงทางจิตใจ และคุณค่าทางจริยศาสตร์ จากนั้น
สังเคราะห์ข้อมูลเพื่อสรุปแนวโน้มทางจริยศาสตร์ที่ปรากฏในแนวคิดเรื่องปาฏิหาริย์ 3 

ผลการวิจัย 

จากการวิจ ัยเร ื ่อง “จริยศาสตร์ในแนวคิดเร ื ่องปาฏิหาริย์ตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท” พบว่า               
ผลการศึกษาสอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการวิจัยทั้งสามข้อ ดังนี้ 

การศึกษาจริยศาสตร์ในบริบททางพุทธปรัชญา 

การศึกษาจริยศาสตร์ในบริบทของพุทธปรัชญาเถรวาท  การศึกษาพบว่า มิได้เป็นเพียงการพิจารณา
ข้อกำหนดทางศีลธรรมในเชิงพฤตินัยเท่านั้น แต่ยังครอบคลุมถึงการทำความเข้าใจรากฐานแห่งความดีงามที่หยั่ง
ลึกในจิตใจของบุคคล โดยอาศัยแนวคิดพื ้นฐานของพุทธศาสนา ได้แก่ “ศีล สมาธิ และปัญญา” อันเป็น
องค์ประกอบของการปฏิบัติในอริยมรรคมีองค์แปด ซึ่ งมุ่งหมายไปสู่การหลุดพ้นจากทุกข์ ในเชิงจริยศาสตร์ 
แนวทางของพุทธปรัชญาไม่ได้ตั้งอยู่บนกรอบของการบัญญัติว่าพฤติกรรมใด "ถูกหรือผิด" โดยเด็ดขาดในลักษณะ
ตายตัว หากแต่พิจารณาจากเจตนา (เจตนัง ภิกขเว กัมมัง วทามิ) และผลกระทบของการกระทำนั้น ๆ ว่ามีส่วน
ในการส่งเสริมหรือบั่นทอนการพัฒนาจิตใจสู่ความบริสุทธิ์และหลุดพ้นหรือไม่ ดังนั้น จริยธรรมจึงมิใช่เพียงระบบ
ของกฎเกณฑ์ แต่เป็นกระบวนการของ การพัฒนาภายใน ( Inner Development) ซึ ่งมีศ ีลเป็นพื ้นฐาน            

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


267 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

เพ่ือรองรับการฝึกสมาธิ และนำไปสู่การบังเกิดปัญญา การวิเคราะห์เนื้อหาจากพระไตรปิฎกและอรรถกถาเผยให้
เห็นว่า เป้าหมายสูงสุดของจริยศาสตร์ในพุทธปรัชญาคือการเปลี่ยนแปลงทัศนคติและพฤติกรรมของบุคคลให้เข้า
สู่แนวทางแห่งมรรค ซึ่งเริ่มต้นด้วยการละมิจฉาทิฏฐิ (ความเห็นผิด) และพัฒนาไปสู่สัมมาทิฏฐิ (ความเห็นชอบ) 
ที่ตั้งอยู่บนการเข้าใจอริยสัจสี่อย่างลึกซึ้ง 

จริยศาสตร์ในพุทธปรัชญายังมีลักษณะ อภิปรัชญาเชิงปฏิบัติ กล่าวคือ มิได้หยุดอยู่ที่การพิจารณาว่าความ
ดีคืออะไรในเชิงนามธรรม หากแต่เช ื ่อมโยงความดีเข้ากับการดำรงชีว ิตและการฝึกตนอย่างต่อเนื ่อง                 
เป็นกระบวนการที่ต้องใช้การเพียรพยายาม (วิริยะ) การมีสติ (สติ) และการใคร่ครวญด้วยปัญญา (ปัญญา) 
ตลอดเวลา จริยศาสตร์ในพุทธปรัชญาเถรวาท คือระบบการพัฒนาศีลธรรมที่มีความลึกซึ้ง ครอบคลุมทั้งมิติของ
พฤติกรรม ความคิด และเจตนา โดยมุ่งหมายให้บุคคลดำเนินชีวิตอย่างมีสติ รู้เท่าทันกิเลส และมีความมุ่งมั่นใน
การละกิเลสเพ่ือบรรลุเป้าหมายสูงสุดคือ นิพพาน ซึ่งถือเป็นอุดมคติทางจริยธรรมสูงสุดในพุทธศาสนา 

การศึกษาจริยศาสตร์ที่ปรากฏในแนวคิดเรื่องปาฏิหาริย์ 

แนวคิดเรื ่องปาฏิหาริย์ในพุทธศาสนามีความหลากหลายและแบ่งออกเป็นสามประเภทหลัก ได้แก่ 
อิทธิปาฏิหาริย์ อาเทศนาปาฏิหาริย์ และอนุสาสนีปาฏิหาริย์ โดยแต่ละประเภทมีลักษณะและบทบาทแตกต่างกัน
ในการสื่อสารหลักธรรม และในเชิงจริยศาสตร์นั้น การศึกษาพบว่า “อนุสาสนีปาฏิหาริย์” เป็นประเภทปาฏิหาริย์
ที่ได้รับการเน้นย้ำถึงคุณค่าทางจริยธรรมมากที่สุด อิทธิปาฏิหาริย์หมายถึงการแสดงฤทธิ์เหนือธรรมชาติ เช่น    
การเหาะเหิน เดินบนน้ำ หรือการแปลงร่าง ซึ่งแม้จะดึงดูดความสนใจและสร้างความประทับใจแก่ผู้พบเห็น แต่ใน
แง่ของจริยธรรม ปาฏิหาริย์ประเภทนี้ไม่ได้ส่งเสริมให้เกิดการตื่นรู้หรือการเปลี่ยนแปลงภายในจิตใจของผู้คน 
ตรงกันข้าม อาเทศนาปาฏิหาริย์ซึ่งหมายถึงการรู้ใจผู้อ่ืนหรือการสื่อสารด้วยจิตนั้น แม้จะแสดงถึงความลึกซึ้งและ
พลังเหนือธรรมชาติที่สูงกว่า แต่ก็ยังคงเน้นที่ความสามารถพิเศษ ไม่ได้มุ่งเน้นการปลูกฝังคุณธรรมหรือการปฏิบัติ
ที่แท้จริงตามหลักจริยศาสตร์ ในทางกลับกัน อนุสาสนีปาฏิหาริย์คือการแสดงธรรม การเทศนา หรือการสอน
หลักธรรมที่สามารถกระตุ้นจิตใจผู้ฟังให้เกิดการตระหนักรู้ในธรรมะ และนำไปสู่การปฏิบัติที่แท้จริง ซึ่งถือเป็น
การแสดงปาฏิหาริย ์ในรูปแบบที ่ทรงคุณค่าทางจริยธรรมที ่ส ุด เพราะเป็นการใช้ “พลังแห่งธรรมะ”                
เพื่อเปลี่ยนแปลงชีวิตและจิตใจมนุษย์อย่างยั่งยืน การเน้นย้ำในปาฏิหาริย์ประเภทนี้สะท้อนหลักการสำคัญของจ
ริยศาสตร์พุทธศาสนา อาทิ การพ่ึงตนเอง ความรับผิดชอบในกรรม และการส่งเสริมคุณธรรม เช่น เมตตา กรุณา 
สติ และปัญญา พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงความชัดเจนว่า พระองค์มิได้สนับสนุนการแสดงฤทธิ์อันน่ามหัศจรรย์
เพื่อสร้างความศรัทธาแก่ผู้คน แต่ทรงยกย่องอนุสาสนีปาฏิหาริย์ว่าเป็นปาฏิหาริย์แท้จริงที่มีประโยชน์สูงสุดแก่
สัตว์โลก เพราะการฟังธรรมและเข้าใจธรรมนี้เองที่จะนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงภายในจิตใจและการดำเนินชีวิต
ด้วยความถูกต้อง ดังนั้น เมื่อพิจารณาแนวคิดเรื่องปาฏิหาริย์ในแง่ของจริยศาสตร์ จึงเห็นได้ชัดว่าเป้าหมายหลัก
ของปาฏิหาริย์ในพุทธศาสนาไม่ใช่การสร้างความอัศจรรย์หรือความตื่นตาตื่นใจภายนอก หากแต่เป็นการกระตุ้น

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


268 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

ให้ผู้คนเกิดความตื่นรู้ในธรรมะ และเกิดการปฏิบัติที่นำไปสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์อย่างแท้จริง ซึ่งนั่นทำให้
อนุสาสนีปาฏิหาริย์กลายเป็นปาฏิหาริย์ที่ทรงคุณค่าและสำคัญท่ีสุดในแง่ของจริยศาสตร์ 

การวิเคราะห์บทบาทของปาฏิหาริย์ในฐานะเครื่องมือทางจริยศาสตร์ 

การวิเคราะห์บทบาทของปาฏิหาริย์ในฐานะเครื่องมือทางจริยศาสตร์ การศึกษาพบว่า ปาฏิหาริย์ไม่ได้ทำ
หน้าที่เป็นเพียงปรากฏการณ์เหนือธรรมชาติที่น่าประหลาดใจหรือสร้างความเชื่อในเรื่องอำนาจพิเศษเท่านั้น แต่
ยังมีบทบาทสำคัญในฐานะเครื่องมือเชิงจริยธรรมที่ส่งเสริมการเปลี่ยนแปลงภายในจิตใจของผู้คน ปาฏิหาริย์
โดยเฉพาะอนุสาสนีปาฏิหาริย์ ซึ่งมักปรากฏในบริบทของคำสอนหรือการเทศนา มีบทบาทเป็น “กลไก” ที่ช่วยจุด
ประกายความเข้าใจและการตระหนักรู้ในคุณธรรม ผ่านการสร้างประสบการณ์ที่ทำให้ผู้ฟังเกิดความศรัทธาและ
สัมมาทิฏฐิ ซึ่งเป็นมุมมองที่ถูกต้องตามหลักธรรม 

บทบาทเชิงจริยศาสตร์ของปาฏิหาริย์จึงเน้นที่การเปลี่ยนแปลงภายใน มากกว่าการแสดงฤทธิ์อำนาจ
ภายนอก เพราะประสบการณ์ปาฏิหาริย์ช่วยเปิดช่องทางให้ผู้คนได้สะท้อนใจ เกิดความสงบและตั้งมั่นในศีล 
สมาธิ และปัญญา ซึ่งเป็นแกนกลางของการพัฒนาทางจริยธรรมและปัญญาธรรม หากปาฏิหาริ ย์ถูกนำมาใช้ใน
ลักษณะที่มุ่งเน้นเพียงความตื่นตาตื่นใจหรือการแสดงฤทธิ์เพื่อสร้างความนับถือ อาจทำให้คุณค่าทางจริยธรรม
ลดลงและกลายเป็นเพียงเรื่องของความเชื่ออย่างเดียว ดังนั้น ปาฏิหาริย์จึงมีคุณค่าเฉพาะเมื่อปรากฏในบริบท
ของการฝึกฝนตนในศีล สมาธิ และปัญญา เป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการพัฒนาตนเองที ่ส่งเสริมการเกิด
สัมมาทิฏฐิและปัญญาอย่างแท้จริง ทำให้ปาฏิหาริย์เป็นเครื่องมือที่ทรงพลังในการปลุกจิตสำนึกและส่งเสริมชีวิตที่
มีคุณธรรมอย่างยั่งยืน 

อภิปรายผล 

การศึกษาวิเคราะห์หลักจริยศาสตร์ที ่ปรากฏในปาฏิหาริย์ตามพุทธปรัชญาเถรวาทในงานวิจัยนี้               
มีวัตถุประสงค์สำคัญสามประการ ได้แก่ 1) เพ่ือศึกษาหลักจริยศาสตร์ในแง่มุมต่าง ๆ 2) เพื่อศึกษาการแสดงออก
ของจริยศาสตร์ผ่านปาฏิหาริย์ตามพุทธปรัชญาเถรวาท และ 3) เพื่อวิเคราะห์ความสัมพันธ์และบทบาทของจริย
ศาสตร์ที่ปรากฏในปาฏิหาริย์เหล่านั้น ผลการศึกษาพบว่า จริยศาสตร์ตามแนวคิดพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นมิได้
จำกัดอยู่เพียงแค่หลักปฏิบัติทางศีลธรรมพื้นฐานเท่านั้น แต่ยังเน้นย้ำถึงลักษณะของความประพฤติที่สอดคล้อง
กับคุณค่าทางจริยธรรมในระดับสูง รวมทั้งการใช้ปาฏิหาริย์เป็นเครื่องมือส่งเสริมและสนับสนุนการเผยแผ่พระ
ธรรมคำสอนเพ่ือการพัฒนาจิตใจของมนุษย์อย่างยั่งยืน 

เมื่อพิจารณาในเชิงทฤษฎีเกี่ยวกับจริยศาสตร์พบว่า จริยศาสตร์เป็นศาสตร์ที่ศึกษาเก่ียวกับหลักและคุณค่า
ที่เป็นที่ยอมรับในสังคมเพื่อชี้นำวิถีชีวิตให้ดำเนินไปในทิศทางที่ถูกต้องและเหมาะสม (วศิน อินทสระ , 2529) 
โดยจริยศาสตร์มิได้เป็นเพียงข้อกำหนดที่ตายตัว แต่เป็นแนวทางท่ีต้องอาศัยการปฏิบัติอย่างต่อเนื่องและปรับตัว
ให้สอดคล้องกับบริบทของสังคมและยุคสมัย ซึ่งการนำหลักจริยศาสตร์มาใช้ในชีวิตจริงนั้น มีบทบาทสำคัญใน

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


269 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

การสร้างเสถียรภาพและความสงบสุขของชุมชนมนุษย์ เป็นการส่งเสริมให้บุคคลแสวงหาคุณค่าที่แท้จริงของชีวิต 
และดำเนินชีวิตบนพื้นฐานของความดีงามและประโยชน์ส่วนรวม 

ในส่วนของปาฏิหาริย์ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท ผลการศึกษาชี้ให้เห็นว่าปาฏิหาริย์มิได้ถูกใช้เพ่ือ
การแสดงฤทธิ์เพื่อเรียกร้องความยอมรับหรือความเกรงกลัวจากผู้อื่น หากแต่เป็นเครื่องมือในการเผยแผ่ธรรมะ
และคลายทิฐิมานะของผู้ที่ยังยึดติดกับความเห็นผิด โดยเฉพาะอย่างยิ่งในกรณีที่พระพุทธองค์ทรงใช้ฤทธิ์เพ่ือ
คลายความถือมั่นในตัวตน (อัตตวาทุปาทาน) ซึ่งเป็นอุปสรรคสำคัญต่อการเข้าถึงปัญญาและการดับกิเลส        
(นฤมล มารคแมน, 2560) การแสดงฤทธิ์ปาฏิหาริย์ในลักษณะนี้จึงเป็นเพียงผลพลอยได้ (by-product) จากการ
ปฏิบัติธรรมอันเข้มข้น มิใช่เป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา และเป็นเครื่องมือที่มีประโยชน์ในระดับหนึ่งใน
การช่วยปลดเปลื้องทุกข์แก่สัตว์โลก 

ในด้านวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนา พบว่าพระพุทธเจ้าและพระสาวกทรงเลือกใช้เทคนิคและวิธีการที่
หลากหลายและเหมาะสมกับกลุ่มเป้าหมายและลักษณะของผู้ฟังในแต่ละโอกาสอย่างประณีตละเอียดอ่อน     
(พระมหาสมชัย ปนฺนกาโร และคณะ, 2559) เช่น การพิจารณาอุปนิสัยและจริตของผู้ฟังก่อนการแสดงธรรม 
เพ่ือให้ธรรมะท่ีแสดงนั้นเหมาะสมและส่งผลลัพธ์สูงสุด การใช้รูปแบบการสนทนา การบรรยาย และการสาธิตที่มี
ความสร้างสรรค์ช่วยให้การเผยแผ่พระธรรมคำสอนเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพและสามารถเข้าถึงใจผู้ฟังได้ลึกซึ้ง 
นอกจากนี้ นวัตกรรมการใช้สื่อและเครื่องมือสมัยใหม่ที่มีลักษณะคล้ายคลึงกับปาฏิหาริย์ เช่น สื่อสามมิติและ
โฮโลแกรม ถูกเปรียบเปรยว่าเป็นรูปแบบใหม่ของอิทธิปาฏิหาริย์ที่ช่วยให้การเรียนรู้พระธรรมมีความสมจริงและ
เข้าใจง่ายขึ้น (พระครูสุนทรธรรมากร สุจิตฺโต, 2566) 

ผลการศึกษายังแสดงให้เห็นว่าปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนาสามารถจำแนกออกเป็นสามประเภทหลัก คือ 
1) อิทธิปาฏิหาริย์ คือ ฤทธิ์ที่สามารถแสดงให้เกิดความอัศจรรย์ 2) อาเทศนาปาฏิหาริย์ คือ การทายใจและรอบรู้
กระบวนจิตของผู้อื่น และ 3) อนุสาสนีปาฏิหาริย์ ซึ่งเป็นปาฏิหาริย์ที่ เกิดจากการปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอน
อย่างถูกต้องและสม่ำเสมอ (พระสันติชัย สิรินฺธโร และคณะ , 2566) โดยระดับของปาฏิหาริย์ยังแบ่งออกเป็น
ระดับโลกิยะ (ระดับโลก) และโลกุตระ (ระดับสูงสุด) ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงเน้นย้ำความสำคัญของอนุสาสนี
ปาฏิหาริย์เป็นพิเศษ เนื่องจากเป็นปาฏิหาริย์ที ่สามารถนำไปสู่การดับทุกข์และความหลุดพ้นอย่างแท้จริง           
ยังพบว่าปาฏิหาริย์ที่เกี่ยวข้องกับวัตถุมงคลในบริบทของพระเถราจารย์ท้องถิ่น มีพื้นฐานมาจากความเชื่อและ
ศรัทธาที่เกิดจากการปฏิบัติที่ดีงามของพระสงฆ์ และมีผลต่อการสร้างความศรัทธาในชุมชน (พระสันติชัย สิรินฺธ
โร และคณะ, 2566) ซึ่งแสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์เชิงจริยธรรมระหว่างการปฏิบัติธรรมที่ถูกต้องและผลลัพธ์
ทางจิตใจที่เกิดขึ้นในสังคม ความสำคัญของการใช้ปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนา ไม่ใช่เพื่อสร้างความหวาดกลัว
หรือความเกรงใจ แต่เพื่อเสริมสร้างความเข้าใจในธรรมะและสัจธรรมที่แท้จริง ดังที่พระบุญมี สุจิตฺโต และคณะ 
(2560) ได้กล่าวไว้ว่า พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับธรรมะมากกว่าฤทธิ์ปาฏิหาริย์ โดยใช้ธรรมะเป็นหลักใน
การเผยแผ่พระศาสนาอย่างต่อเนื่อง และใช้ฤทธิ์ปาฏิหาริย์เป็นเครื่องมือช่วยในบางกรณีเท่านั้น เพ่ือให้ผู้คนเข้าใจ
และเข้าถึงสัจธรรมที่นำไปสู่ความสุขและความหลุดพ้นที่แท้จริง 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


270 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

โดยสรุป การปรากฏของจริยศาสตร์ในปาฏิหาริย์ตามพุทธปรัชญาเถรวาทมีบทบาทสำคัญในการ
เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมและความเชื่อของบุคคลจากความเห็นผิด (มิจฉาทิฏฐิ) สู ่ความเห็นถูก (สัมมาทิฏฐิ)        
ซึ่งเป็นรากฐานของการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องตามหลักศีล สมาธิ และปัญญา การใช้ปาฏิหาริย์ในลักษณะนี้จึงเป็น
การนำเสนอหลักจริยธรรมในระดับโลกียะ (อิทธิปาฏิหาริย์และอาเทศนาปาฏิหาริย์) เพื่อส่งเสริมให้เกิดความ
ศรัทธาและความสนใจในการปฏิบัติธรรม และยังสามารถพัฒนาต่อไปสู่ ระดับโลกุตระ (อนุสาสนีปาฏิหาริย์)        
ซึ่งเป็นการปฏิบัติที่นำไปสู่การพ้นทุกข์อย่างแท้จริง ดังนั้น ปาฏิหาริย์จึงเป็นทั้งเครื่องมือและกระบวนการที่มี
บทบาทสำคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาและการส่งเสริมหลักจริยศาสตร์ตามแนวทางของพระพุทธเจ้าอย่าง
สมบูรณ์ 

สรุป 

งานวิจัยฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาจริยศาสตร์ในบริบทของพุทธปรัชญาเถรวาท โดยเฉพาะแนวคิด
เกี่ยวกับปาฏิหาริย์ในฐานะเครื่องมือทางจริยศาสตร์ที่ส่งเสริมการพัฒนาศีลธรรมและปัญญาของปัจเจกบุคคล 
งานวิจัยใช้วิธีการศึกษาข้อมูลเชิงเอกสารจากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา และเอกสารวิชาการที่เกี่ยวข้อง 
พร้อมวิเคราะห์เชิงเนื้อหา เพ่ือสังเคราะห์แนวคิดและบทบาทของปาฏิหาริย์ในสามประเภท ได้แก่ อิทธิปาฏิหาริย์ 
อาเทศนาปาฏิหาริย์ และอนุสาสนีปาฏิหาริย์ ผลการวิจัยพบว่า ปาฏิหาริย์ทั้งสามประเภทมีบทบาทสำคัญในการ
เผยแผ่พระธรรมวินัย โดยเฉพาะ “อนุสาสนีปาฏิหาริย์” ที่ถือเป็นปาฏิหาริย์ทางจริยธรรมที่สูงสุด เนื่องจากเป็น
การแสดงธรรมะที่นำไปสู่การปฏิบัติจริงและเกิดการเปลี่ยนแปลงภายในจิตใจอย่างลึกซึ้งและยั่งยืน ในขณะที่
ปาฏิหาริย์ประเภทอ่ืน แม้ว่าจะดึงดูดความสนใจได้ดี แต่ถ้าไม่มีปัญญาควบคุม อาจก่อให้เกิดความหลงผิดและยึด
ติดในฤทธิ์เดช มากกว่าการเข้าถึงธรรมะอย่างแท้จริง 

ในพุทธปรัชญาเถรวาท ปาฏิหาริย์ถูกนำมาใช้ภายใต้กรอบของศีล สมาธิ และปัญญา เพื่อส่งเสริมและ
ยกระดับจริยธรรมของมนุษย์จนถึงเป้าหมายสูงสุด คือ การหลุดพ้นจากความทุกข์อย่างแท้จริง งานวิจัยนี้จึงมี
ประโยชน์เชิงวิชาการในการเสริมสร้างความเข้าใจเชิงลึกเกี่ยวกับบทบาทของปาฏิหาริย์ในจริยศาสตร์พุทธศาสนา 
และการพัฒนาคุณธรรมตามแนวทางเถรวาท 

ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะเชิงองค์ความรู้  

งานวิจัยนี้ชี้ให้เห็นว่าปาฏิหาริย์ในพุทธปรัชญาเถรวาทไม่ได้เป็นเพียงเหตุการณ์ที่เหนือธรรมชาติ แต่มี
บทบาทสำคัญในฐานะเครื่องมือทางจริยศาสตร์ ที่ช่วยกระตุ้นให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทัศนคติและพัฒนาศีลธรรม
อย่างลึกซึ ้ง โดยเฉพาะอย่างยิ่งอนุสาสนีปาฏิหาริย์ที ่นำไปสู่การปฏิบัติธรรมและการพัฒนาปัญญา ดังนั้น        

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


271 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

การตีความและการนำปาฏิหาริย์มาใช้ในบริบททางศีลธรรมและจริยธรรม ควรให้ความสำคัญกับความรู้คู่ปัญญา 
เพ่ือป้องกันการเข้าใจผิดและการยึดติดในฤทธิ์มากกว่าธรรมะ  

ข้อเสนอแนะต่อสาธารณะ  

เพื่อส่งเสริมการเข้าใจและการปฏิบัติธรรมอย่างถูกต้อง ควรมีการเผยแพร่ความรู้เกี่ยวกับบทบาทของ
ปาฏิหาริย์ในฐานะเครื่องมือทางจริยศาสตร์อย่างกว้างขวางในชุมชนและองค์กรทางศาสนา รวมทั้งในสื่อการ
เรียนการสอน เพื่อให้ประชาชนตระหนักถึงความสำคัญของศีล สมาธิ และปัญญาเป็นหลักสำคัญในการพัฒนา
คุณธรรมและการหลุดพ้นจากความทุกข์อย่างแท้จริง  

ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป  

ควรมีการศึกษาวิจัยเพ่ิมเติมในเชิงปฏิบัติ (empirical research) เพ่ือตรวจสอบบทบาทของปาฏิหาริย์ใน
กระบวนการเรียนรู้และการพัฒนาจริยธรรมของปัจเจกบุคคลและชุมชนจริง รวมทั้งศึกษาความสัมพันธ์ระหว่าง
ปาฏิหาริย์กับแนวคิดจริยธรรมในพุทธศาสนานิกายอ่ืนๆ เพ่ือเปรียบเทียบและขยายองค์ความรู้ให้ครอบคลุมมาก
ยิ่งขึ ้น นอกจากนี้ ควรมีการวิจัยเชิงสหวิทยาการที่ผสมผสานมุมมองทางจิตวิทยา สังคมวิทยา และปรัชญา       
เพ่ือเพ่ิมความลึกซึ้งในการเข้าใจบทบาทและผลกระทบของปาฏิหาริย์ในสังคมร่วมสมัย 

เอกสารอ้างอิง 

กิตติคุณ, จ. (2562). ทฤษฎีปาฏิหาริย์ในพุทธศาสนาเถรวาท: การเปลี ่ยนแปลงความเข้าใจอำนาจเหนือ
ธรรมชาติ. วารสารพุทธศาสนาศึกษา, 15(2), 45-67. 

จารุวรรณ, ก. (2562). พุทธปรัชญาเถรวาท: การตีความเชิงจริยศาสตร์ของปาฏิหาริย์.  กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
ธรรมศาสตร์. 

โจนส์, เจ., & ตัน, พี. (2565). ลัทธิเชื่อมจิตในสังคมไทยร่วมสมัย. วารสารสังคมวิทยาไทย, 12(1), 45-62. 
นฤมล มารคแมน. (2560). ปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท: การวิเคราะห์บทบาทและความหมายเชิง

จริยธรรม. วิทยานิพนธ์ปริญญาเอก สาขาปรัชญาและศาสนา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ประเสริฐ เจริญสุข. (2548). ปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ธรรมะ. 
ปรียานุช. (2564). ผลกระทบของอนุสาสนีปาฏิหาริย์ต่อพฤติกรรมและความคิดของผู้ฟัง. วารสารจริยธรรมและ

การพัฒนา, 8(4), 101-120. 
พระครูสุนทรธรรมากร สุจิตฺโต. (2566). นวัตกรรมการเผยแผ่ธรรมะด้วยเทคโนโลยีสมัยใหม่: อิทธิปาฏิหาริย์ใน

ยุคดิจิทัล. วารสารพุทธศาสน์และเทคโนโลยี, 12(1), 45-60. 
พระบุญมี สุจิตฺโต, และคณะ. (2560). บทบาทของฤทธิ์ปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนา: มุมมองเชิงจริยธรรมและ

การเผยแผ่ธรรมะ. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา, 8(2), 112-130. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


272 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

พระมหาสมชัย ปนฺนกาโร, และคณะ. (2559). เทคนิคและวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในพระพุทธศาสนาเถร
วาท. สำนักพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระสันติชัย สิรินฺธโร, และคณะ. (2566). การจำแนกประเภทของปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทและ
บทบาทเชิงจริยธรรม. วารสารวิชาการพุทธศาสนา, 15(3), 75-95. 

พรชัย. (2554). ทฤษฎีจริยศาสตร์ในพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2545). ธรรมะในชีวิตประจำวัน. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ธรรมะ. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2552). พระไตรปิฎกฉบับหลวง. เล่ม 1: มหาวรรค ; เล่ม 16: มหาปรินิพพานสูตร. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2552). พระไตรปิฎกฉบับหลวง. พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2552). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช

วิทยาลัย. ที.สี. (พระไตรปิฎก เล่ม 9 หน้า 339 ข้อ 273); องฺ.ติก. (พระไตรปิฎก เล่ม 20 หน้า 500 ข้อ 
217); ขุ.ปฏิ. (พระไตรปิฎก เล่ม 31 หน้า 718 ข้อ 616).  

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2552). องฺ. ติ. พระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต. ใน มหามกุฏราชวิทยาลัย 
(บ.ก.), พระไตรปิฎกภาษาไทย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

วศิน อินทสระ. (2529). จริยศาสตร์: แนวคิดและการประยุกต์ใช้. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ธรรมสาร. 
สมิธ, เอช. (2566). กรณีศึกษากลุ ่มแดนธรรมสุขขาววะดี: การอ้างอิงฌานพระพุทธเจ้าในการรักษาโรค. 

วารสารศาสนศึกษา, 8(3), 89-105. 
สมพงษ์. (2561). การวิเคราะห์จริยธรรมของปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารมนุษยศาสตร์และ

สังคมศาสตร์, 10(3), 23-39. 
สุชีโว. (2552). ศีล สมาธิ ปัญญา และการปฏิบัติธรรม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์สถาบันพุทธศาสตร์. 
สุจิตรา. (2563). บทบาทของปาฏิหาริย์ในพระไตรปิฎก: เครื่องมือในการประกาศธรรม. วารสารพุทธศาสนาและ

สังคม, 12(1), 58-75. 
ฮาร์วีย์, ปีเตอร์. (2543). บทนำสู ่จริยศาสตร์ทางพระพุทธศาสนา: พื ้นฐาน คุณค่า และประเด็นปัญหา.  

สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยเคมบริดจ์. 
Gombrich, R. (1988). Theravāda Buddhism: A Social History from Ancient Benares to Modern 

Colombo. London: Routledge. 
Harvey, P. (2013). An Introduction to Buddhism: Teachings, History and Practices (2nd ed.). 

Cambridge University Press.  
Richard Gombrich. (1988). Theravāda Buddhism: A Social History from Ancient Benares to 

Modern Colombo. London: Routledge. 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

