
 

642 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

 
Original Research Article  

A Study of the Relationship Between the Ultimate Truth and  
Aristotle’s Philosophy 

ศึกษาความสัมพันธ์เรื่องปรมัตถธรรมกับอภิปรัชญาของอริสโตเติล 
Phannapha Rattanaphan1*, Sittipong Tirapunyo (Rungklab)2, .Boonruam Khammuangsaen3 

พรรณภา  รัตนพันธ์1*, พระสิทธพิงษ์ ถิรปฺญโญ (รุ่งกลับ)2, บุญร่วม  คำเมืองแสน3 
 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author &  

Corresponding Author: *  
 
1. Phannapha Rattanaphan* 

พรรณภา  รัตนพันธ์* 
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
Email: 
phannapha.rat@student.mbu.ac.th 
 
2. Manthana Pandee 

พระสิทธิพงษ์ ถิรปฺญโญ (รุ่งกลับ)  
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
Email: 
Sitipong.rua@student.mbu.ac.th 
 
3. Suneeta Kositchaivat 

สุนีตา โฆษิตชัยวัฒน ์
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
Email: Boonruam.ka@mbu.ac.th 
 
คำสำคัญ: 
ปรมัตถธรรม4, อภิปรัชญาม การวิเคราะห์ 
Keywords: 
The Four Ultimate Truths, Philosophy, 
Analysis 
 
Article history: 
Received:  21/03/2025 
Revised:    13/04/2025 
Accepted: 15/05/2025 
Available online: 29/06/2025 

 
How to Cite: 
Rattanaphan, P., et al. (2025). A Study of 
the Relationship Between the Ultimate 
Truth and Aristotle’s Philosophy. Journal 

Dhamma for Life, 31(2), 642-654. 

This research article aims to 1. Study the Four Ultimate Truths 2. Study 
Aristotle's Philosophy 3. Analyze the relationship between the Four Ultimate 
Truths and Aristotle's Philosophy. This article analyzes data from primary and 
secondary sources and presents it descriptively. 

The results of the research found that the four ultimate truths are 
mind, mental factors, matter, and nirvana, which are the true nature, 
certainty, and natural conditions that are related to each other. The mind that 
has mental factors to decorate the mind is different. Mind, mental factors, and 
materiality depend on causes and factors that support each other, revolving 
around birth, aging, illness, and death, continuing endlessly. If there is nirvana, 
mind, mental factors, and materiality will stop circulating in birth and death. 

Aristotle's Philosophy In terms of the truth of all things, there are both 
thoughts and substance. They cannot be separated. Both are true. Train the 
mind to think correctly and be able to extract the truth from objects. Birth, 
change, and decay are universal laws of all things. In terms of goodness, 
morality is the highest good. In psychology, there are three levels of spirit. The 
lowest spirit is found in plants and controls life. The animal spirit has feelings. 
The highest spirit is the thinking spirit, the reasoning spirit found only in 
humans, the only type that can think. 

The relationship between ultimate truth and Aristodean's philosophy 
Consistency In terms of acceptance, there are many levels of reality that are 
connected through the process of the mind and perception. In terms of the 
law of change and causality, it accepts that everything changes and depends 
on causal factors to arise and cease. In terms of the highest goal, it sees true 
happiness as above objects and external factors. It is a state of calm mind and 
wisdom. Differences In terms of characteristics, the highest truth is Nirvana, 
which is emptiness without self, while God is a complete self. In terms of mind 
and spirit, ultimate truth denies the true self. Aristotelian Philosophy accepts 
the existence of the soul. In terms of the process of liberation, the ultimate 
truth 4 emphasizes letting go and destroying the ego. Aristotelian Philosophy 
emphasizes the development of the ego. 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

643 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์ 1.ศึกษาเรื่องปรมัตถธรรม4 2.ศึกษาอภิปรัชญาของอริสโตเติล 3.
วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปรมัตถธรรม4 กับอภิปรัชญาของอริสโตเติล บทความนี้ใช้การวิเคราะห์ข้อมูล
จากปฐมภูมิและทุติยภูมิ นำเสนอเชิงพรรณนา 

ผลของการศึกษาพบว่า ปรมัตถธรรม4 คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน เป็นธรรมชาติที่เป็นความจริงแท้
แน่นอน เป็นสภาวธรรมที่มีความสัมพันธ์กัน จิตที่มีเจตสิกมาปรุงแต่งจิตจึงแตกต่างกัน จิต เจตสิก รูป อาศัย
เหตุและปัจจัยอุดหนุนซึ่งกันและกันวนเวียนอยู่กับการเกิด แก่ เจ็บ ตาย สืบต่อกันไม่มีจบสิ้น ถ้านิพพาน จิต 
เจตสิต และรูป จะหยุดเวียนว่ายตายเกิด 

อภิปรัชญาของอริสโตเติล ด้านความแท้จริงของสรรพสิ่งมีทั้งความคิดและเนื้อสาร แยกกันไม่ออกเป็น
จริงท้ังสองอย่าง ฝึกฝนให้จิตคิดถูกต้องสามารถถอดเอาส่ิงแท้จริงออกจากวัตถุได้ การเกิดขึ้น เปล่ียนแปลงและ
สลายไปเป็นกฎสากลของสรรพสิ่ง ด้านความดี คุณธรรมคือความดีสูงสุด ด้านจิตวิทยาวิญญาณมี 3 ระดับ 
วิญญาณต่ำสุดมีในพืชทำหน้าท่ีควบคุมชีวิต วิญญาณสัตว์มีความรู้สึก และวิญญาณระดับสูงสุดเป็นวิญญาณคิด
หาเหตุผลมีในมนุษย์เท่านั้นเป็นประเภทเดียวที่รู้จักคิด 

ความสัมพันธ์ระหว่างปรมัตถธรรม4 กับอภิปรัชญาของอริสโตเติล ความสอดคล้อง ด้านการยอมรับ
ความเป็นจริงที่มีหลายระดับและเชื่อมโยงกันโดยผ่านกระบวนการของจิตและการรับรู ้ ด้านกฎแห่งความ
เปลี่ยนแปลงและเหตุปัจจัยยอมรับว่าทุกสิ่งเปลี่ยนแปลงและอาศัยเหตุปัจจัยในการเกิดขึ้นและดับไป ด้าน
เป้าหมายสูงสุดมองว่าความสุขท่ีแท้จริงอยู่เหนือวัตถุและปัจจัยภายนอกเป็นภาวะท่ีจิตสงบและมีปัญญา ความ
แตกต่าง ด้านลักษณะ ความจริงสูงสุดคือนิพพานเป็นความว่างท่ีปราศจากตัวตนในขณะท่ีพระเจ้าเป็นตัวตนท่ี
สมบูรณ์ ด้านจิตและวิญญาณ ปรมัตถธรรม4ปฏิเสธตัวตนท่ีแท้จริง อภิปรัชญาอริสโตเติลยอมรับวิญญาณมี
ตัวตน ด้านกระบวนการหลุดพ้น ปรมัตถธรรม4เน้นการปล่อยวาง ทำลายอัตตา อภิปรัชญาอริสโตเติลเน้นการ
พัฒนาอัตตา 
 
บทนำ 

พระธรรมคำส่ังสอนของพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้ามีเป้าหมายสูงสุดเพื่อให้ผู้ปฏิบัติตามมีจิตหลุดพ้น
จากความทุกข์โดยสิ้นเชิง แต่การจะหลุดพ้นจากความทุกข์นั้นจะต้องรู้แจ้งความจริง ฉะนั้นไม่ว่าพระองค์จะ
สอนโดยวิธีใด จุดมุ่งหมายของพระองค์คือเพื่อสอนให้ผู้ฟังรู้ความจริงตรงตามความเป็นจริง ความจริงในช้ัน
อรรถกถาจะกล่าวแยกไว้เป็น 2 อย่าง คือ (1) ความจริงโดยสมมติ (Conventional Truth) และ (2) ความจริง
โดยปรมัตถ์ (Absolute Truth) ต่างก็เป็นความจริงเกี่ยวกับความเป็นไปของโลกและชีวิต ความจริงโดยบัญญัติ
ธรรมหรือสมมติสัจจะ(The Conventional Reality) เป็นความจริงท่ีเนื่องด้วยประสาทสัมผัสท่ีทุกคนรับรู้แล้ว
สมมติศัพท์บัญญัติขึ้นใช้  หรือความจริงท่ีขึ้นต่อการรับของคน ความจริงท่ีถือตามความกำหนดหมายตกลงกัน
ไว้ของชาวโลก เช่น คน สัตว์ โต๊ะ หนังสือ เป็นต้น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ปอ.ปยุตฺโต), 2559, 77) เป็น
ความจริงโดยสมมติท่ีสามารถเปล่ียนแปลงได้ตามกาลเวลาและส่ิงแวดล้อม ความจริงโดยปรมัตถ์ เป็นความจริง

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

644 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

สูงสุดหรือ ปรมัตถสัจจะ (The Ultimate Reality)  ปรมัตถ์ มาจากคำ 2 คำ คำสมาสกัน คือ ปรม (แท้จริง/
สูงสุด)และอัตถะ (ความหมาย,ประโยชน์)ปรมัตถ์แปลว่า ความหมายที่แท้จริงหรือสูงสุด ,ประโยชน์ที่แท้จริง
หรือสูงสุด คือ นิพพาน  พระอภิธรรมเป็นธรรมะช้ันสูงท่ีมีเนื้อหาเกี่ยวกับปรมัตถธรรม 4 ประการ อันได้แก่ จิต 
เจตสิก รูป และนิพพาน พระอภิธรรมเปรียบเสมือนแก่นแท้ของพระพุทธศาสนา มีเนื้อหาสุขุมล้ำลึกอันนำไปสู่
ความรู้ความเข้าใจในเรื่องธรรมชาติของชีวิต 

หลักการสำคัญของปรมัตถธรรม เป็นธรรมชาติท่ีเป็นความจริงแท้แน่นอนท่ีดำรงลักษณะเฉพาะของตน
ไว้โดยไม่ผันแปรเปล่ียนแปลง เป็นธรรมท่ีปฏิเสธความเป็นสัตว์ ความเป็นบุคคล ความเป็นตัวตนโดยส้ินเชิง มี 
4 ประการ คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน จิต เป็นนามธรรม คือ เป็นธรรมชาติท่ีทำหน้าท่ีเห็น ได้ยิน รับกล่ิน รับ
รส ผู้สัมผัสถูกต้อง ตลอดจนเป็นธรรมชาติท่ีทำให้เกิดการนึกคิด เจตสิก เป็นนามธรรม คือธรรมชาติท่ีประกอบ
กับจิต ปรุงแต่งจิต ทำให้เกิดความรู้สึก นึก คิด ที่แตกต่างกันทั้งทางที่ดีหรือไม่ดี รูป เป็นธรรมชาติที่แตกดับ 
ย่อยยับ สลายไปด้วยความเย็นและความร้อน ตลอดเวลาหาความเท่ียงแท้ถาวรไม่ได้ นิพพาน เป็นธรรมชาติท่ี
พ้นจากกิเลสซึ่งเป็นเครื่องร้อยรัด พ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด  

อภิปรัชญา คำว่า “อภิปรัชญา” เป็นศัพท์ท่ีพระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหมื่นนราธิปพงศ์ประพันธ์ (พระองค์
เจ้าวรรณไวทยากร) ทรงบัญญัติขึ้นเพื่อใช้คู่กับคำภาษาอังกฤษว่า “Metaphysics” เป็นคำมาจากรากศัพท์
ภาษาสันสกฤต 3 คำคือ 1. อภิ : ยิ ่ง 2. ปฺร : ประเสริฐ 3. ชฺญา : ความรู้, รู้, เข้าใจ เมื ่อรวมกันแล้ว เป็น 
“อภิปฺรชฺญา” (อภิปรัชญา) แปลว่า ความรู้อันประเสริฐที่ยิ่งใหญ่ เป็นวิชาที่ว่าด้วยความแท้จริงของสรรพส่ิง 
หรือ คำว่า “อภิปรัชญา” ตรงกับคำภาษาบาลีว่า “ปรมัตถ์” ซึ่งมีรากศัพท์มาจาก ปรม (อย่างยิ่ง, ลึกซึ้ง) + 
อัตถ (เนื้อความ) เมื่อรวมกันแล้ว แปลว่า ความรู้ที่มีเนื้อความที่ลึกซึ้ง ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน 
พ.ศ. 2525 ได้นิยามความหมายของคำว่า “อภิปรัชญา” เอาไว้ว่า “สาขาหนึ่งของปรัชญา ว่าด้วยความแท้จริง 
ซึ่งเป็นเนื้อหาสำคัญของปรัชญา” อภิปรัชญา เป็นปรัชญาบริสุทธิ์สาขาหนึ่ง มีลักษณะเป็นการศึกษาค้นหา
ความจร ิงที ่ส ิ ้นสุด เดิมทีเร ียกว ่า “ปฐมปรัชญา” (First Philosophy) หรือปร ัชญาเริ ่มแรก (Primary 
Philosophy) ซึ่งเป็นชื่อเรียกผลงานของ อริสโตเติ้ล (Aristotle) อีกอย่างหนึ่ง เหตุที่เรียกวิชาอภิปรัชญานี้ว่า 
First Philosophy  

เนื่องจากว่าเป็นวิชาที่เกี่ยวเนื่องด้วยหลักพื้นฐานที่แท้จริงของจักรวาลและเป็นวิชาที่ควรศึกษาเป็น
อันดับแรก ส่วนวิชาการต่าง ๆ ในสมัยแรก ๆ นั้น ก็รวมอยู่ในปฐมปรัชญาทั้งนั ้น เพราะหลักการของปฐม
ปรัชญาสามารถใช้อธิบายวิชาอื่น ๆ ได้ทุกวิชา จึงเป็นศาสตร์ต้นตอแห่งศาสตร์ท้ังปวง หรือเป็นศาสตร์ท่ีทำให้
เกิดศาสตร์ต่าง ๆ ดังนั้น อภิปรัชญา เป็นวิชาท่ีเกี่ยวกับพื้นฐานท่ีแท้จริงของจักรวาล เป็นศาสตร์เบื้องต้นแห่ง
ศาสตร์ทั ้งปวง เพราะศาสตร์หรือวิชาการต่าง ๆ ได้รวมอยู่ในปฐมปรัชญาหรืออภิปรัชญานี้ทั ้งนั ้น เราจึง
สามารถนำหลักการของปฐมปรัชญาไปอธิบายสาขาของปรัชญาได้ทุกสาขา เมื่อพิจารณาตามรูปศัพท์ คำว่า 
“Metaphysics” ในภาษากร ีกซ ึ ่ งเป็นภาษาด ั ้ งเด ิมของอภ ิปร ัชญาใช ้คำว ่า “MetaPhysika” หร ือท่ี
ภาษาอังกฤษใช้ว่า Metaphysics มีรากศัพท์มาจากคำ 2 คำคือ Meta : After, Above (หลัง, เบื ้องหลัง , 
ล่วงเลย) Physika : Physics = Nature (สิ ่งที ่สัมผัสได้ด้วยประสาทสัมผัส , สิ ่งที ่สัมผัสได้ด้วยอินทร ีย์ ) 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

645 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

“Metaphysics” จึงหมายถึง “After Physics” แปลว่า “ส่ิงท่ีอยู่เหนือประสาทสัมผัส, ส่ิงท่ีอยู่หลังฟิสิกส์, ส่ิง
ท่ีอยู่เบ้ืองหลังวัตถุ หรือวิชาท่ีว่าด้วยส่ิงท่ีอยู่เบ้ืองหลังส่ิงท่ีรู้สึกทางประสาทสัมผัส”อภิปรัชญา (Metaphysics) 
เป็นวิชาว่าด้วยความแท้จริงของสรรพสิ่ง สิ่งที่มีอยู่จริงย่อมเป็นสิ่งที่แท้จริงและสิ่งที่แท้จริงย่อมเป็นสิ่งที่มอียู่
จริง อภิปรัชญาแบ่งเป็น 3 แขนงย่อย ได้แก่ อภิปรัชญาว่าด้วยธรรมชาติ อภิปรัชญาว่าด้วยจิตวิญญาณและ
อภิปรัชญาว่าด้วยพระเจ้าหรือส่ิงสมบูรณ์ 

 
วัตถุประสงค ์

1. เพื่อศึกษาเรื่องปรมัตถธรรม 4  
2. เพื่อศึกษาอภิปรัชญาของอริสโตเติล 
3. เพื่อศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์เรื่องปรมัตถธรรมกับอภิปรัชญาของอริสโตเติล 

 
ระเบียบวิธีการวิจัย 

ตามที่ผู้เขียนได้ศึกษาค้นคว้าเกี่ยวกับปรมัตถธรรม 4 และอภิปรัชญาของอริสโตเติล จากเอกสารและ
งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องของนักวิชาการต่าง ๆ ปรากฏได้ดังนี้ 

1. แนวคิดเก่ียวกับปรมัตถธรรม 4 
ข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิ (Primly sources)  
พระคันธสาราภิวงศ ์(2552) ผู้แปล อภิธัมมัตถสังคหะและปรมัตถทีปนี บาลี เป็นคัมภีร์อรรถกถา รจนา

โดยพระอนุรุทธาจารย์เถระ พอสรุปใจความโดยสังเขปได้ว่า อภิธัมมัตถสังคหะ แปลว่า รวมหรือย่อเนื้อความ
ในพระอภิธรรมปิฎกทั้งสิ้น 7 พระคัมภีร์ เป็น หนังสืออรรถกถาที่เล็กที่สุด เรียกว่า อรรถกถานิ้วก้อย ว่าด้วย
ปรมัตถธรรม 4 ประการ คือ จิต1 เจตสิก1 รูป1 นิพพาน1 เรียกย่อว่า จิ เจ รุ นิ โดยแบ่งปรมัตถธรรม เป็น
ตอน ๆ เป็น 9 ตอน ซึ่งเรียกว่า ปริเฉท 

ตอนท่ี 1 ว่าด้วยเรื่องจิต เรียกว่า จิตตสังคหวิภาค จำแนกจิตตามประเภทแห่งภูมิ 4 คือ กามาวจรภูมิ รู
ปาวจรภูมิ อรูปาวจรภูมิ และ โลกุตรภูมิ รวมเป็นจิต 89 ดวง หรือ 121 ดวง 

ตอนท่ี 2 ว่าด้วยเรื่องเจตสิก เรียกว่า เจตสิกสังคหวิภาค จำแนกเจตสิก ธรรมชาติท่ีเกิดกับจิต 52 ดวง 
ตอนที่ 3 ว่าด้วยเรื่องเบ็ดเตล็ด เรียกว่า ปกิณณกสังคหวิภาค จำแนกสภาวธรรมเบ็ดเตล็ด จำนวน 53 

ดวง คือ จิต 1 เจตสิก 52 
ตอนท่ี 4 ว่าด้วยเรื่องวิถี เรียกว่า วิถีสังคหวิภาค จำแนกทางเดินของจิตและเจตสิก 
ตอนท่ี 5 ว่าด้วยเรื่องพ้นจากวิถี เรียกว่า วิถีมุตตสังคหวิภาค เป็นการจำแนกเรื่องภพภูมิต่างๆ ท้ังทุคติ 

สุคติ 
ตอนท่ี 6 ว่าด้วยเรื่องรูป เรียกว่า รูปสังคหวิภาค จำแนกรูปมีท้ังมหาภูตรูป 4 และอาศัยมหาภูตรูป 
ตอนที่ 7 ว่าด้วยเรื่องรวมปรมัตถธรรม เรียกว่า สมุจจยสังคหวิภาค จำแนกการรวมปรมัตถธรรมต่างๆ 

เข้าในขันธ์ อายตนะ ธาตุ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

646 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

ตอนท่ี 8 ว่าด้วยเรื่องปัจจัย เรียกว่า ปัจจยสังคหวิภาค จำแนกปฏิจจสมุปบาทธรรม 
ตอนท่ี 9 ว่าด้วยเรื่องกัมมัฏฐาน เรียกว่า กัมมฐานสังคหวิภาค 
ข้อมูลจากเอกสารทุติยภูมิ (secondary sources) 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน) (2553) พระ

นิพนธ์ ความเข้าใจเรื่องพระอภิธรรม กล่าวถึงอภิธรรม 7 คัมภีร์ โดยยกหัวข้อเป็นส่ือ 1.จิต 2.เจตสิก 3.รูป 4.
นิพพาน พิจารณาตามหัวข้อที่วางไว้ตามความเข้าใจ จิตเป็นตัวยืนโดยปรกติจิตมีดวงเดียว จิตจะเป็นต่างๆ ก็
เพราะเจตสิก เจตสิกจึงเป็นสิ่งที่มีผสมอยู่ในจิต เทียบเหมือนดั่งว่าน้ำกับสีที่ผสมอยู่ในน้ำ น้ำโดยปกติก็เป็น
อย่างเดียวแต่เมื่อใส่สีลงไปในน้ำสีนั้น น้ำสีนี้ ฉะนั้นในอภิธรรมท่ีแจกจิตไว้ถึง 89 ดวงก็ด้วยอำนาจของเจตสิกนี้ 
ยกเจตสิกออกแล้วจิตก็เป็นอันเดียวเท่านั้นแจกออกไปเป็นอย่างไรมิได้ ถ้าหากว่ารูปแตกทำลายจิตก็ส้ินท่ีอาศัย
เหมือนอย่างว่าขวดน้ำแตก น้ำก็หมดที่อาศัย และนิพพานนั้นก็เป็นธรรมะที่สุดในเมื่อได้ปฏิบัติจิตสูงขึ้นโดย
ลำดับ 

ประยุทธ์ ปยุตโต, (พระพรหมคุณาภรณ์) (2558) ได้กล่าวไว้ในหนังสือพุทธธรรม (ฉบับปรับขยาย) กฎ
ธรรมชาติ หรือ กฎแห่งปัจจยาการ กฎ 3 ข้อ คือ อนิจจตา ทุกขตา และ อนัตตตา นี้ พระพุทธเจ้ามิได้ตรัสช่ือ
เรียกรวมไว้ แต่ในอรรถกถาเป็นต้นมา เรียกว่า “ไตรลักษณ์” แปลว่า ลักษณะ 3 ของประดาธรรม  

ข้อท่ี 1 ว่า สังขารท้ังปวง คือ สังขตธรรมท้ังปวง รวมหมดขันธ์ทั้ง 5 เป็นอนิจจา ไม่เท่ียง คือ มีแล้วไม่มี 
มีข้ึนแล้วดับหาย เกิดมีแล้วดับสลาย 

ข้อท่ี 2 ว่า สังขารท้ังปวง คือ สังขตธรรมท้ังปวง รวมหมดขันธ์ทั้ง 5 เป็นทุกขา คงทนอยู่ไม่ได้ คือ ถูกบีบ
ค้ันด้วยการเกิดขึ้นสลายไป 

ข้อท่ี 3 ว่า ธรรมท้ังปวง คือ ท้ังสังขตธรรมและอสังขตธรรม ท้ังหมดท้ังส้ิน เป็นอนัตตา ไม่เป็นไม่มีตัวตน 
คือ ไม่เป็นไปในอำนาจ ไม่อยู่ใต้อำนาจครอบครองใครท่ีจะส่ังบังคับให้เป็นไปตามปรารถนาได้ ลักษณะท่ี 3 คือ 
อนัตตา ไม่เป็นไม่มีตัวตนอะไรเป็นเจ้าของครอบครองบังคับบัญชาสั่งการบัญชาให้เป็นไปอย่างไร ๆ อย่างท่ี
ต้องการได้ 

พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ (2558) รจนาปรมัตถโชติกะ  แสดงถึง ปริจเฉทท่ี 1-2-6 จิต เจตสิก รูป 
นิพพาน เป็นหลักสูตรชั้นจูฬอาภิธรรมมิกะตรี ปริจเฉทที่ 4 วิถีสังคหะและนามรูปวิถีวินิจฉัย ปริเฉจที่ 5 ภูมิ
จตุกกะและปฏิสนธิจตุกกะ เป็นหลักสูตรช้ันมัชฌิมอาภิธรรมมิกะตรี ฯ ในปัจจุบันอภิธรรมโชติกะวิทยาลัยเป็น
หน่วยงานหนึ่งของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย กล่าวถึง ความหมายของปรมัตถธรรม คือ 
ธรรมชาติท่ีเป็นความจริงแท้แน่นอน ท่ีดำรงลักษณะเฉพาะของตนไว้โดยไม่ผันแปรเปล่ียนแปลงไป เป็นธรรมท่ี
ปฏิเสธความเป็นสัตว์ ความเป็นบุคคล ความเป็นตัวตนโดยสิ้นเชิง มี 4 ประการ คือ 1. จิต 2. เจตสิก 3. รูป 
และ 4. นิพพาน  

จิต คือ ธรรมชาติที่ทำหน้าที่เห็น ได้ยิน รับกลิ่น รับรส รู้สัมผัส ถูกต้อง ตลอดจนธรรมชาติที่ทำให้เกิด
การคิด นึก กล่าวโดยลักษณะมี 1 คือ รู้อารมณ์(อามรณ์ในที่นี้หมายถึง รูป เสียง กลิ่น รส สิ่งต่าง ๆ และ
เรื่องราวต่าง ๆ ท่ีจิตไปรับรู้  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

647 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

เจตสิก คือ ธรรมชาติที่ประกอบกับจิต ปรุงแต่งจิต ทำให้เกิดความรู้นึก นึก คิด ที่แตกต่างกัน จิตเกิด
โดยไม่มีเจตสิกไม่ได้และเจตสิกเกิดโดยไม่มีจิตไม่ได้เช่นกัน เป็นธรรมชาติท่ีต้องเกิดร่วมกัน อาศัยซึ่งกันและกัน 

รูป คือ ธรรมชาติท่ีแตกดับ ย่อยยับ สลายไปด้วยความเย็นและความร้อน หาความเท่ียงแท้ถาวรไม่ได้ 
นิพพาน เป็นธรรมชาติท่ีพ้นจากกิเลสเครื่องร้อยรัด พ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด 
พระมหาวิชิต อคฺคชิโต,พระสุทธิสารเมธี (2564) ได้กล่าวไว้ในบทความวารสารปรัชญาปริทรรศน์ 

พบว่า ความจริงในปรมัตถสัจจะ พุทธปรัชญาแสดงหลักคำสอนเรื่องปรมัตถสัจจะไว้ 4 อย่าง คือ จิต เจตสิก 
รูป นิพพาน  เนื่องจากมีอยู่จริงโดยธรรมชาติ มนุษย์และสัตว์ทุกชนิดเมื่อวิเคราะห์ในแง่ปรมัตถ์จะพบว่าเกิด
จากสภาวธรรมที่เรียกว่า จิต เจตสิก รูป มาประกอบกันวิเคราะห์ว่าเกิดจากขันธ์ 5 คือ รูปขันธ์ เวทนาขันธ์ 
สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ วิญญาณขันธ์ เมื่อแยกปรมัตถสภาวะทั้ง 3 จิต คือ วิญญาณขันธ์ เจตสิก คือ เวทนา
ขันธ์ สัญญาขันธ์ 

ภาณุ อัครยรรยง และพระมหาวิโรจน์ คุตฺตวีโร (2564) ได้กล่าวถึงขันธ์ 5 ในการศึกษาวิเคราะห์ใน
คัมภีร์ทางพุทธศาสนาตามทัศนะทางวิทยาศาสตร์ ผลการวิจัยพบว่า ขันธ์ 5 ในคัมภีร์ทางพุทธศาสนา ขันธ์ คือ 
องค์ประกอบของร่างกายท่ีประกอบมาจากรูปธรรมและนามธรรม ได้แก่ 1) รูปขันธ์ ส่วนประกอบฝ่ายรูปธรรม
ของร่างกาย 2) เวทนาขันธ์ การรับรู้หรือการเสวยอารมณ์ ความรู้สึกที่เกิดจากการสัมผัสทางประสาททั้ง 5 
และทางใจ 3) สัญญาขันธ์ เป็นส่วนท่ีทำหน้าท่ีเกี่ยวกับความจำ การประเมินข้อมูล 4) สังขารขันธ์ ส่ิงปรุงแต่ง
ทางใจให้เกิดเจตนาในการกระทำทางกาย วาจา ใจ ให้ดี หรือช่ัวเป็นกลาง 5) วิญญาณขันธ์ การรู้แจ้งอารมณ์ท่ี
ผ่านเข้ามาทางตา หู จมูก ลิ ้น กาย ใจ จากปัจจัยภายนอกทั้งหลายที่เข้ามากระทบ ขันธ์ 5 ตามทัศนของ
วิทยาศาสตร์กล่าวถึงพัฒนาการกำเนิดมนุษย์ เป็นการเจริญเปลี่ยนแปลงตามลำดับของกายมนุษย์ตั ้งแต่
เริ ่มแรกที่เริ ่มทีการปฏิสนธิ มีความสอดคล้องกันคือสามารถนำกระบวนการทางวิทยาศาสตร์มาใช้เป็น
เครื่องมือในการอธิบายเรื่องของร่างกายหรือขันธ์ 5 ได้ และอธิบายความเป็นอนัตตาของขันธ์ 5 ได้ 

กัณห์ทิพย์ ชลวิสุทธิ์ (2546) ได้กล่าวถึง จิต เจตสิก รูป นิพพาน ในการศึกษาเชิงวิเคราะห์พระอภิธรรม 
: คำสอนของพระพุทธเจ้า ท่ีนำไปใช้ในชีวิตประจำวันได้ ผลการวิจัยพบว่า จิตท่ีทำหน้าท่ีการงานต่างๆได้ในคน
และสัตว์ จิตมีจำนวน 89 หรือ 121 สำหรับอกุศล 1.ความโลภ มี 8 ลักษณะ คือ อยากได้ประกอบด้วย
ความเห็นผิด ไม่ประกอบด้วยความเห็นผิด อยากได้พร้อมกับความดีใจหรือเฉยๆ มีสิ่งชักชวนหรือ 2. ความ
โกรธมี 2 ลักษณะ คือโกรธเองไม่มีสิ่งชักชวน และ โกรธโดยมีสิ่งชักชวน 3. ความหลง มี 2 ลักษณะคือ ความ
ฟุ้งซ่านและความสงสัย 

เจตสิกที่ประกอบปรุงแต่งจิตให้เกิดอารมณ์ต่างๆ มีทั้งสิ้น 52 ตัวอย่างเช่น อิสสาเจตสิก จะทำให้เกิด
ความไม่พอใจในสมบัติหรือคุณความดีของผู้อื่น มุทิตาเจตสิก เมื่อเกิดข้ึนจะเป็นธรรมชาติท่ีมีความยินดีต่อผู้อื่น
ท่ีกำลังได้รับความสุข 

รูปคือร่างกายของเราประกอบด้วยรูปต่าง ๆ 28 รูป มีธาตุดิน น้ำ ลม ไฟ เป็นต้น เมื่อมีธาตุใดแปร
เปลี่ยนไปจะทำให้เกิดโรคภัยหรือเมื่อจิตมีโลภะ โทสะ หรือโมหะมากร่างกายจะพลอยเร่าร้อนไปด้วยอำนาจ
ของกิเลสก่อให้เกิดการกระทำท่ีไม่ดีต่าง ๆ ได้ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

648 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

นิพพานทำให้รู้ความจริงว่าสามารถนำมาเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตด้วยสติและปัญญาให้พ้นจาก
กิเลส สร้างสันติสุขให้กับตนเอง ครอบครัว สังคม ประเทศชาติ และโลก 

นัตติมา ชูดวงแก้ว (2545) ได้กล่าวถึงเจตสิกธรรม ในการศึกษาเปรียบเทียบเจตสิกธรรมในพระ
อภิธรรมปิฎกกับพระสุตตันตปิฎก ผลการวิจัยพบว่า เจตสิกหรือเจตสิกธรรม เป็นปรมัตถธรรม เป็นสภาวธรรม
ท่ีประกอบกับจิตเกิดพร้อมกับจิต มีหน้าท่ีปรุงแต่งจิต ทำให้จิตมีความแตกต่างกัน เจตสิกได้แก่ความรัก ความ
โกรธ ความจำ ความรู้สึกทุกข์ สุข เป็นต้น เจตสิกมีอิทธิพลต่อสุขภาพกายและสุขภาพจิตของบุคคล สุขภาพจิต
ไม่ดีเป็นจิตท่ีเศร้าหมอง คือ จิตท่ีประกอบด้วยอกุศลเจตสิก ได้แก่ โลภะ โทสะ โมหะ ท่ีเป็นรากเหง้าของอกุศล 
สุขภาพจิตที่ดี คือ จิตที่ประกอบด้วยกุศลเจตสิก ได้แก่ปัญญา สติ ศรัทธา เมตตา กรุณา เป็นต้น ประโยชน์ท่ี
ได้รับจากการศึกษาเจตสิกธรรมในพระอภิธรรม คือ ทำให้มีความรู้และความเข้าใจเกี่ยวกับจิตและเจตสิก
ท้ังหมดอย่างเป็นระบบมีการจำแนกเป็นประเภทใหญ่และแยกย่อยให้เห็นลักษณะของจิตและเจตสิกท่ีประกอบ
อย่างชัดเจน เป็นความรู้เชิงทฤษฎีมากกว่านำมาปฏิบัติ สำหรับเจตสิกธรรมในพระสูตรมุ่งเน้นการนำความรู้ไป
ปฏิบัติ 

แนวคิดเก่ียวกับปรัชญา 
ข้อมูลจากเอกสารทุติยภูมิ (secondary sources) 
พระครูธรรมธร มะลิน กิตฺติปาโล และคณะ (2560) กล่าวไว้ในหนังสือปรัชญาเบื้องต้น ประกอบการ

เรียนในมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ได้ให้ความหมายว่า อภิปรัชญา Metaphysics) เป็นความรู้
เกี่ยวกับความมีอยู่เป็นสรรพส่ิง ส่ิงท่ีมีอยู่จริงย่อมเป็นส่ิงท่ีแท้จริงและส่ิงท่ีแท้จริงย่อมเป็นส่ิงท่ีมีอยู่ อภิปรัชญา
แบ่งออกเป็น 3 ได้แก่ อภิปรัชญาว่าด้วยธรรมชาติ อภิปรัชญาว่าด้วยจิตวิญญาณ และอภิปรัชญาว่าด้วยพระ
เจ้าหรือส่ิงสมบูรณ์  

พระครูปริยัติวีรธรรม(แท่งทองหลาง) (2564) ได้กล่าวถึงจิต ในการศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องจิต
ในพุทธปรัชญาเถรวาทกับปรัชญาตะวันตกสำนักจิตนิยม ผลการวิจัยพบว่า จิตในพุทธปรัชญาเถรวาท หมายถึง 
ความคิด สภาพนึกคิด ธรรมชาติที่รู้อารมณ์ การรับรู้ ทั้งภายนอกและภายในอยู่เสมอ จิตคือธรรมชาติรู้และ
เป็นสังขารอย่างหนึ่ง เป็นธรรมปรุงแต่งได้ มีลักษณะเกิดดับต่อเนื่องไม่ขาดสาย 

จิตในปรัชญาสำนักจิตนิยมตะวันตก เช่ือว่าเป็นความแท้จริงเพียงส่ิงเดียว สสารเป็นเพียงปรากฏการณ์
ของจิตเท่านั้น จิตมีลักษณะเป็นนิรันดรมีอยู่จริงไม่ใช่สิ่งที่สมมุติขึ้น จิตมีเพียงดวงเดียว มนุษย์ประกอบด้วย
ร่างกาย จิตวิญญาณ แต่ส่วนท่ีสำคัญจิตเป็นตัวบงการร่างกายหรือบังคับให้ร่างกายแสดงพฤติกรรมออกมา  

จิตในพุทธปรัชญาเถรวาทและปรัชญาจิตนิยม มีทั้งความเหมือนและความแตกต่าง คือ ต่างมองจิตว่า
เป็นนามธรรม มีลักษณะการรับรู้อารมณ์ มีการเปล่ียนแปลงและสืบต่อกันตลอดเวลา ไม่มีรูปร่าง ร่างกายสลาย
หรือตาย จิตยังอยู่ไม่สูญสลายตามร่างกาย ความแตกต่างคือ พุทธปรัชญาเถรวาทมองว่าจิตมีสภาวะเป็น
ภาพรวมไม่ได้เป็นของเฉพาะบุคคล มีลักษณะเกิดขึ้นได้กับทุกคน จิตดำเนินไปด้วยอาการที่มีทั้งดี ชั่ว และ
เฉยๆ ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับสิ่งที่มากระทบทางอายตนะ ปรัชญาจิตนิยมตะวันตกมองว่าจิตเป็นลักษณะของบุคคล มี

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

649 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

ลักษณะรู้อารมณ์เฉพาะบุคคลมีความอิสสระ มีการเปล่ียนแปลงในลักษณะของการมีเหตุผล มีอยู่ท่ัวไปสำหรับ
ทุกชีวิต 

พระมหาปพน กตสาโร(แสงย้อย) (2561) ได้กล่าวถึง อภิปรัชญา ในการศึกษาการวิเคราะห์อภิปรัชญา
ที่ปรากฏในสารัตถะแห่งคัมภีร์มิลินทปัญหา ผลการวิจัยพบว่า ในมิลินทปัญหาจุดใหญ่คือ การกล่าวถึงความ
จริง อันได้แก่ จิต เจตสิก รูป และนิพพาน ในทางปรัชญาความจริงเหล่านี้เรียกว่า อภิปรัชญา ด้วยพื้นฐานของ
การศึกษาปรัชญาตะวันออกที่มีแนวคิดอยู่บนพื้นฐานของศาสนา ดังนั้นปรัชญาจึงไม่สามารถแยกออกจาก
ศาสนาได้ เพราะปรัชญาและศาสนาเป็นเรื่องเดียวกันเพียงวิธีการศึกษาเท่านั้น ปรัชญาตะวันตกเป็นทฤษฎีทาง
ความคิดล้วนๆ ซึ่งมีบ่อเกิดมาจากความสงสัยและความพยายามท่ีจะตอบปัญหาความสงสัยเหล่านั้นด้วยความ
จริงจากการสังเกตและได้พัฒนาเป็นทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์เป็นเครื่องพิสูจน์หา อภิปรัชญา(Metaphysics) 
เป็นหนึ่งในสาขาใหญ่ของปรัชญาที่เก่าแก่ที่สุดหรืออยู่ในกลุ่มของปรัชญาบริสุทธิ ์ที่ศึกษาเนื้อแท้ของวิชา
ปรัชญาล้วน ๆ อภิปรัชญาพัฒนาจากความคิดหรือความสงสัยของมนุษย์ต่อปรากฏการณ์อันลึกลับเกินกว่าท่ี
ประสาทสัมผัสของมนุษย์จะรู ้ตามได้ เช่น เรื ่องจิต มโน วิญญาณ พระเจ้ าและการเกิดขึ ้นของจักรวาล 
ประกอบด้วย 3 ทฤษฎี ดังนี้ 1.ทฤษฎีสสารนิยม (Materialism) 2.ทฤษฎีจิตนิยม (Idealism) และ 3.ทฤษฎี
ธรรมชาตินิยม (Naturalism)  

พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี (2563) กล่าวไว้ในหนังสือพุทธปรัชญาในพระไตรปิฎก หนังสือประกอบการ
เรียนในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย ได้ให้ความหมายว่า อภิปรัชญาในมุมมองกันระหว่างความ
เป็นจริงกับบุคคล คือ ความเป็นจริงตามกฎธรรมชาติ ตรงกับคำว่าสภาวะ คือ ความเป็นเอง ,สิ่งที ่เป็นเอง
,ธรรมดา ตรงกับความจริงแบบวัตถุวิสัย(Objectivism) ซึ่งเกี่ยวโยงกับความเป็นจริงภายนอกว่ามีอยู่จริง เมื่อ
พิจารณาในแง่นี้คามเป็นจริงนี้จึงตรงกับสภาวะที่ปรากฏในการอธิบายธรรมต่าง ๆ เช่นปัจจัยแห่งสภาวธรรม
อันเป็นท่ีอาศัยกันเกิดขึ้น 2.สังขตธรรม คือ ความเป็นจริงท่ีมีเหตุปัจจัยปรุงแต่ง โดยมีการพิจารณาสภาวะของ
สังขตธรรม มี 3 แบบ คือ 1.มีความเกิดข้ึน 2.ความเส่ือมไป 3.เมื่อต้ังอยู่มีความแปรปรวน 

พระมหาสมปอง จนฺทวํโส(ยุงรัมย์) (2547) ได้กล่าวถึงธรรมชาติของมนุษย์ ในการศึกษาเปรียบเทียบ
ธรรมชาติของมนุษย์ในพุทธปรัชญาเถรวาทกับปรัชญาของอริสโตเติล ผลการวิจัยพบว่า ประเด็น แนวคิดเรื่อง
ธรรมชาติของมนุษย์ในพุทธปรัชญาเถรวาทตั้งอยู่บนพื้นฐานของทฤษฎีอนัตตา ซึ่งเป็นผลให้ความเข้าใจ
ธรรมชาติของมนุษย์ในด้านต่าง ๆ ถึงขั้นความเป็นตัวตนหรือความเห็นแต่ตัวอย่างแท้จริง ส่วนแนวคิดใน
ปรัชญาของอริสโตเติลตั้งอยู่บนพื้นฐานของทฤษฎีอัตตา ซึ่งเป็นผลให้ความเข้าใจเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ใน
ทุกด้านยังพัวพันเชื่อมโยงกับอัตตาและยังไม่ถึงขั ้นความเป็นตัวตน ดังนั้นจึงมีทั้งประเด็นที่เหมือนกันและ
แตกต่างกัน ในส่วนท่ีเหมือนกัน คือ มนุษย์เป็นสัตว์ที่เกิดจากองค์ประกอบ ๒ ส่วน คือ ส่วนท่ีเป็นสสารหรือรูป
(กาย) และส่วนท่ีเป็นอสสารหรือนาม(จิตหรือวิญญาณ) กายของมนุษย์ประกอบข้ึนจากหน่วยพื้นฐานท่ีเรียกว่า
ธาตุ คือ ดิน น้ำ ไฟ ลม การรับรู้ของมนุษย์ผ่านประสาทสัมผัสซึ่งแต่ละอย่างจะมีอารมณ์หรือวัตถุท่ีวัตถุท่ีเป็น
ของเฉพาะตน จิตหรือวิญญาณของมนุษย์มีอยู่จริงโดยอาศัยร่างกายที่มีอยู ่เป็นธรรมชาติที ่ไม่มีรูปร่าง มี
ความสัมพันธ์และสำคัญกว่าร่างกาย จิตหรือวิญญาณมีศักยภาพสูงมีการฝึกฝนพัฒนาตนเอง สำหรับประเด็นท่ี

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

650 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

แตกต่างเช่น วิญญาณในทรรศนะของพุทธปรัชญาเถรวาทมีเกิดขึ้น ต้ังอยู่ ดับไป เป็นกระแสตลอดเวลาและตก
อยู่ภายใต้กฎธรรมนิยาม แต่ อริสโตเติลเชื่อว่า วิญญาณเป็นอมตะเป็นแบบของชีวิตไม่ตกอยู่ภายใต้กฎธรรม
นิยาม เรื่องของความเปล่ียนแปลงเป็นเรื่องของภาวะจริง(แบบ) ภาวะแฝง(สสาร) เป็นต้น 
 
ผลการวิจัย 

จากการรวบรวมและศึกษาค้นคว้ามาจากแหล่งข้อมูลที่สำคัญที่ได้กล่าวมาแล้วได้นำมาเพื่อทำการ
วิเคราะห์ความสัมพันธ์ ดังนี้ 

วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปรมัตถธรรม 4 กับอภิปรัชญาของอริสโตเติล 
1. ความเห็นพ้องกันระหว่างปรมัตถธรรม 4 และอภิปรัชญาของอริสโตเติล 
1.1 การยอมรับความเป็นจริงท่ีมีหลายระดับ: 
- ปรมัตถธรรม 4 แบ่งความเป็นจริงออกเป็น จิต, เจตสิก, รูป, และนิพพาน โดยเฉพาะ จิตและเจตสิก 

ท่ีสัมพันธ์กันและส่งผลให้เกิดการรับรู้และปฏิกิริยาทางจิตใจ 
- อริสโตเติล แบ่ง วิญญาณเป็น 3 ระดับ คือ วิญญาณในพืช (การดำรงชีวิต) , วิญญาณในสัตว์ (การ

รับรู้), และวิญญาณในมนุษย์ (การใช้เหตุผล) ซึ่งแสดงให้เห็นถึง ลำดับช้ันของการรับรู้และการดำรงอยู่ 
ข้อสอดคล้อง: ท้ังสองแนวคิดมองว่า ความเป็นจริงมีหลายระดับและเช่ือมโยงกัน โดยผ่านกระบวนการ

ของจิตและการรับรู้ 
1.2 กฎแห่งความเปล่ียนแปลงและเหตุปัจจัย: 
-    ปรมัตถธรรม: จิต, เจตสิก, และรูป เกิดขึ้นและดับไปตาม เหตุและปัจจัย (ปฏิจจสมุปบาท) และ

เป็นไปตาม ไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง (ไม่เท่ียง), ทุกขัง (เป็นทุกข์), และอนัตตา (ไม่ใช่ตัวตน) 
-    อริสโตเติล: เช่ือใน กฎสากลของการเกิดขึ้น, เปล่ียนแปลง, และสลายตัว ของสรรพส่ิง รวมถึงการมี 

เหตุและผล (Cause and Effect) เป็นพื้นฐาน 
ข้อสอดคล้อง: ท้ังสองยอมรับว่า ทุกส่ิงเปล่ียนแปลงและอาศัยเหตุปัจจัย ในการเกิดขึ้นและดับไป 
1.3 เป้าหมายสูงสุด: 
- ปรมัตถธรรม: เป้าหมายสูงสุดคือ นิพพาน ซึ่งเป็นสภาวะที่หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดและ

กิเลส 
- อริสโตเติล: เป้าหมายสูงสุดของชีวิตคือ Eudaimonia (ความสุขที่แท้จริง) ผ่านการใช้ เหตุผลและ

คุณธรรม 
ข้อสอดคล้อง: ท้ังสองมองว่า ความสุขท่ีแท้จริงอยู่เหนือวัตถุและปัจจัยภายนอก และเป็นสภาวะท่ีจิตใจ

สงบและมีปัญญา 
2. ความแตกต่าง ระหว่างปรมัตถธรรม 4 และอภิปรัชญาของอริสโตเติล 
1.1 ลักษณะของความจริงสูงสุด: 
- ปรมัตถธรรม: นิพพาน เป็นสภาวะท่ีไร้ตัวตน(อนัตตา)และไม่ข้ึนอยู่กับวัตถุหรือสสารใด ๆ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

651 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

- อริสโตเติล: เช่ือว่าพระเจ้าเป็นผู้สร้างและเป็นผู้ควบคุมจักรวาล เป็นตัวตนท่ีมีอยู่จริงและเป็นนิรันดร์ 
แต่ไม่เปล่ียนแปลง เป็นภาวะบริสุทธิ์ หรือ ภาวะจริงสูงสุด (First Mover or Unmoved Mover) 

ข้อแตกต่าง: นิพพานเป็นความว่างท่ีปราศจากตัวตน ในขณะพระเจ้า เป็นตัวตนท่ีสมบูรณ์ 
2.2 มุมมองต่อจิตและวิญญาณ: 

- ปรมัตถธรรม: มองว่า จิตและเจตสิก เป็นเพียงปรากฏการณ์ช่ัวคราวและปราศจากตัวตนที่แท้จริง 
- อริสโตเติล: มองว่า วิญญาณมีระดับและมีหน้าที่เฉพาะ โดยเฉพาะในมนุษย์ที่สามารถใช้เหตุผล

และมีตัวตนท่ีชัดเจน 
ข้อแตกต่าง: ปรมัตถธรรมปฏิเสธตัวตนที่แท้จริง ในขณะที่อริสโตเติลยอมรับว่า วิญญาณมีตัวตนและ

หน้าท่ี 
2.3. กระบวนการหลุดพ้น: 
- ปรมัตถธรรม: การหลุดพ้นเกิดจาก การดับตัณหาและกิเลส ผ่าน อริยมรรคมีองค์ 8 
- อริสโตเติล: ความสมบูรณ์ของชีวิตเกิดจากการ บรรลุคุณธรรมและใช้เหตุผลอย่างเต็มท่ี 
ข้อแตกต่าง: ปรมัตถธรรมเน้นการปล่อยวาง และการทำลายอัตตา แต่ อริสโตเติลเน้นการพัฒนาอัตตา

ให้สมบูรณ์ 
 

อภิปรายผล 
จากการศึกษาในครั้งนี ้ มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ เพื่อศึกษาเรื ่องปรมัตถธรรม 4 เพื่อศึกษา

อภิปรัชญาของอริสโตเติล และเพื่อศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างทั้งสองแนวคิด ผลการศึกษาแสดงให้
เห็นดังนี้ 

1. การศึกษาเรื่องปรมัตถธรรม 4 
ปรมัตถธรรม 4 ในพระพุทธศาสนา ประกอบด้วย จิต เจตสิก รูป และนิพพาน ซึ่งอธิบายองค์ประกอบ

พื้นฐานของสรรพส่ิง จิตและเจตสิกเป็นปรากฏการณ์ทางจิตท่ีสัมพันธ์กันและมีบทบาทในการรับรู้ รูปคือสสาร
หรือส่ิงท่ีถูกรับรู้ และนิพพานเป็นสภาวะสูงสุดท่ีหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด ท้ังหมดนี้ดำเนินไปตามหลัก
ไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และเกิดดับตามเหตุปัจจัย (ปฏิจจสมุปบาท) 

2. การศึกษาอภิปรัชญาของอริสโตเติล 
อภิปรัชญาของอริสโตเติลให้ความสำคัญกับการอธิบายธรรมชาติของความเป็นจริงและเหตุปัจจัยที่ทำ

ให้สิ่งต่าง ๆ ดำรงอยู่ เขาจำแนกวิญญาณเป็น 3 ระดับ ได้แก่ วิญญาณพืช (การเจริญเติบโต) , วิญญาณสัตว์ 
(การรับรู ้), และวิญญาณมนุษย์ (การใช้เหตุผล) (พระครูธรรมธร มะลิน กิตฺติปาโล และคณะ , 2560 : 21)
นอกจากนี้ อริสโตเติลเชื่อในพระเจ้าในฐานะ Unmoved Mover หรือภาวะจริงสูงสุดที่ไม่มีการเปลี่ยนแปลง 
เป้าหมายสูงสุดของมนุษย์คือการบรรลุ Eudaimonia หรือความสุขแท้จริง ผ่านการใช้เหตุผลและคุณธรรม
(พระมหาสมปอง จนฺทวํโส(ยุงรัมย์), 2547 : 80, 91) 

3. การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปรมัตถธรรม 4 กับอภิปรัชญาของอริสโตเติล 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

652 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

การวิเคราะห์เปรียบเทียบพบว่าท้ังสองแนวคิดมีความสอดคล้องและแตกต่างกัน คือ 
ความสอดคล้องกัน ทั้งคู่เห็นพ้องว่า ความเป็นจริงมีหลายระดับ เช่น การจำแนกจิต รูป หรือวิญญาณ

แบบต่าง ๆ ทั้งสองฝ่ายยอมรับกฎของเหตุปัจจัยและความเปลี่ยนแปลง และต่างมีเป้าหมายสูงสุดที่เน้น
ความสุขท่ีแท้จริง ซึ่งอยู่เหนือวัตถุภายนอก 

ความแตกต่างกัน แนวคิดพุทธศาสนาเน้น อนัตตา และการดับตัวตนเพื่อหลุดพ้นสู่นิพพาน ส่วน
อริสโตเติลเน้นการพัฒนา อัตตา ผ่านการใช้เหตุผลให้สมบูรณ์ นอกจากนี้ นิพพานเป็นสภาวะที่ไร้ตัวตน ต่าง
จากพระเจ้าของอริสโตเติลท่ีเป็นตัวตนถาวรและสมบูรณ์ 

 
สรุป 

ปรมัตถธรรม คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน นั้น เจตสิกเมื่อประกอบกับจิตเป็นสภาวธรรมทำให้เกิด
อารมณ์ต่าง ๆ เช่น ความโกรธ ความจำ ทุกข์ สุข มีอิทธิพลต่อสุขภาพกายและสุขภาพจิต เมื่อพิจารณาถึงจิต
ในพุทธปรัชญาเถรวาทกับปรัชญาตะวันตกสำนักจิตนิยม มีท้ังความเหมือนและความแตกต่าง คือ ต่างมองจิต
ว่าเป็นนามธรรม มีลักษณะการรับรู้อารมณ์ มีการเปลี่ยนแปลงและสืบต่อกันตลอดเวลา ไม่มีรูปร่าง ร่างกาย
สลายหรือตาย จิตยังอยู่ไม่สูญสลายตามร่างกาย ความแตกต่างคือ พุทธปรัชญาเถรวาทมองว่าจิตมีสภาวะเป็น
ภาพรวมไม่ได้เป็นของเฉพาะบุคคล มีลักษณะเกิดขึ้นได้กับทุกคน มีลักษณะรู้อารมณ์เฉพาะบุคคลมีความอิส
สระ มีการเปลี ่ยนแปลงในลักษณะของการมีเหตุผล มีอยู ่ทั ่วไปสำหรับทุกชีวิต รูปคือร่างกายของเรา
ประกอบด้วยรูปต่าง ๆ 28 รูป มี ขันธ์ 5 เป็นการรวมส่วนประกอบของกระบวนการแห่งชีวิต ได้แก่ รูป (กาย) 
เวทนา (ความรู้สึก) สัญญา (ความจำ) สังขาร (ส่ิงปรุงแต่ง) วิญญาณ (ความแจ้ง) แนวคิดในปรัชญาพื้นฐานของ
ทฤษฎีอัตตาในอภิปรัชญามนุษย์เป็นสัตว์ที่เกิดจากองค์ประกอบ 2 ส่วน คือ ส่วนท่ีเป็นสสารหรือรูป(กาย) และ
ส่วนที่เป็นอสสารหรือนาม(จิตหรือวิญญาณ) กายของมนุษย์ประกอบขึ้นจากหน่วยพื้นฐานที่เรียกว่าธาตุ คือ 
ดิน น้ำ ไฟ ลม การรับรู้ของมนุษย์ผ่านประสาทสัมผัสซึ่งแต่ละอย่างจะมีอารมณ์หรือวัตถุท่ีวัตถุท่ีเป็นของเฉพาะ
ตน วิญญาณเป็นอมตะเป็นแบบของชีวิตไม่ตกอยู่ภายใต้กฎธรรมนิยาม  

การวิเคราะห์และเปรียบเทียบระหว่าง ปรมัตถธรรม 4 และ อภิปรัชญาของอริสโตเติล แสดงให้เห็นถึง
ความลึกซึ้งและความแตกต่างในการอธิบายการมีอยู่และการเปล่ียนแปลงของสรรพส่ิง พุทธปรัชญามุ่งเน้นการ
ปล่อยวางและดับทุกข์ ขณะที่อริสโตเติลมุ่งสู่การทำความเข้าใจจุดมุ่งหมายตามธรรมชาติของสิ่งต่าง ๆ อย่าง
เป็นระบบ แนวคิดท้ังสองจึงสามารถเสริมสร้างความเข้าใจในเรื่องการมีอยู่และจุดหมายของชีวิตได้อย่างลึกซึ้ง
และครอบคลุม.  

 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการศึกษา ผู้เขียนมีข้อเสนอแนะ ดังนี้  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

653 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

1. เสนอแนะให้ศึกษาวิจัยในหัวข้อนี้จะทำให้มองเห็นภาพของแนวคิดดังกล่าวชัดเจนขึ้น ทั้งนี ้เพื่อ
ประโยชน์ทางวิชาการ และเป็นประโยชน์ต่อผู้ที่สนใจศึกษาวิชาการทางปรัชญาและพุทธปรัชญาโดยเฉพาะ
อภิธรรม 

2. การเปรียบเทียบกับแนวคิดของนักปรัชญาตะวันตกท่านอื่น เสนอแนะให้ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่าง
ปรมัตถธรรม 4 กับปรัชญาของนักคิดคนอื่น เช่น เพลโต (Plato), เรอเน เดส์การ์ตส์ (René Descartes), เพื่อ
เปิดมุมมองใหม่เกี่ยวกับความจริง จิต และเป้าหมายชีวิต ท่ีอาจมีท้ังจุดร่วมและจุดต่างท่ีน่าสนใจ 

3. การศึกษาประยุกต์เชิงจริยศาสตร์หรือจิตวิทยา เสนอแนะให้ศึกษาแนวคิดปรมัตถธรรม 4 กับ
อภิปรัชญาของอริสโตเติลในบริบทจริยศาสตร์หรือจิตวิทยาสมัยใหม่ เช่น การพัฒนาจิตใจ การสร้างความสุขท่ี
ยั่งยืน หรือจิตวิทยาเชิงบวก เพื่อให้เห็นความสอดคล้องและการประยุกต์ใช้แนวคิดท้ังสองในชีวิตจริง 
 
ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยคร้ังต่อไป 

บทความมีความครอบคลุมและลึกซึ้ง ในการวิเคราะห์และเปรียบเทียบ ปรมัตถธรรม 4 กับแนวคิดทาง
ปรัชญาของอริสโตเติล มีการนำเสนอข้อเสนอแนะที่เป็นรูปธรรมและปฏิบัติได้จริง อย่างไรก็ตามควรมีการ
เพิ่มเติมกรณีศึกษา การวิจารณ์เชิงลึก และลดความซ้ำซ้อน ในข้อเสนอแนะ รวมถึงการขยายขอบเขตไปยังมิติ
ทางสังคมและการเมือง เพื่อให้บทความมีความครบถ้วนและมีประโยชน์ในเชิงปฏิบัติมากยิ่งขึ้น.  

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

654 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

เอกสารอ้างอิง 
กัณห์ทิพย์ ชลวิสุทธิ์. (2546). การศึกษาเชิงวิเคราะห์พระอภิธรรม: คำสอนของพระพุทธเจ้า ที่นำไปใช้ใน

ชีวิตประจำวันได้ [วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต , มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย]. 

นัตติมา ชูดวงแก้ว. (2545). การศึกษาเปรียบเทียบเจตสิกธรรมในพระอภิธรรมปิฎกกับพระสุตตันตปิฎก 
[วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย]. 

ประยุทธ์ ปยุตโต (พระพรหมคุณาภรณ์). (2558). พุทธธรรม (ฉบับปรับขยาย). มูลนิธิธรรมสภา. 
พระคันธสาราภิวงศ์ (ผู้แปล). (2552). อภิธัมมัตถสังคหะและปรมัตถทีปนี. โรงพิมพ์ประยูรสาส์นไทย. 
พระครูธรรมธรมะลิน กิตฺติปาโล และคณะ. (2560). ปรัชญาเบื้องต้น. โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
พระครูปริยัติวีรธรรม (แท่งทองหลาง). (2564). ศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องจิตในพุทธปรัชญาเถรวาทกับ

ปรัชญาตะวันตกสำนักจิตนิยม [วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย]. 

พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ. (2558). ปรมัตถโชติกะ. ห้างหุ้นส่วนจำกัดทิพยวิสุทธิ์. 
พระมหาวิชิต อคฺคชิโต และ พระสุทธิสารเมธี. (2564). ความจริงตามทัศนะพุทธปรัชญา. วารสารปรัชญา

ปริทรรศน์, 26(1), 12-20. 
พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี (เหมประไพ). (2563). พุทธปรัชญาในพระไตรปิฎก (พิมพ์ครั้งที่ 1). โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาปพน กตสาโร (แสงย้อย). (2561). การศึกษาการวิเคราะห์อภิปรัชญาท่ีปรากฏในสารัตถะแห่งคัมภีร์มิ

ลินทปัญหา [วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย]. 
พระมหาสมปอง จนฺทวํโส (ยุงรัมย์). (2547). ศึกษาเปรียบเทียบธรรมชาติของมนุษย์ในพุทธปรัชญาเถรวาทกับ

ปรัชญาของอริสโตเติล [วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย]. 

ภาณุ อัครยรรยง และ พระมหาวิโรจน์ คุตฺตวีโร. (2564). การศึกษาวิเคราะห์ขันธ์ 5 ในคัมภีร์ทางพุทธศาสนา
ตามทัศนะทางวิทยาศาสตร์. วารสารบาฬีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศน์, 7(1), 107-122. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช. (2553). ความเข้าใจเรื่องอภิธรรม. โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺตโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (พิมพ์ครั้งท่ี 

34). โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

