
466 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

Academic Article 

The Value of Phraking Watsuthatthepwararam  
According to Aesthetics 

คุณค่าของพระกริ่งวัดสุทัศน์เทพวรารามตามแนวสุนทรียศาสตร์ 
Phramaha Niti Thiradhammo Phromkhaw1*, Paisin Pongpa2, Phramaha 
Wasan Ponsen3, Bunruam Khammuangsaen4, & Kitsuchin Ponsen5 

พระมหานิธิ ถิรธมฺโม พรมขาว1*, ไพสิน ป้องภา2, พระมหาวสันต์ วสนฺโต พลเสน3,               
บุญร่วม คำเมืองแสน4, & กฤตสุชิน พลเสน5 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author &  
Corresponding Author: *  

 
1. Phramaha Niti Thiradhammo Phromkhaw * 
พระมหานิธิ ถิรธมฺโม พรมขาว  
Graduate School, Mahamakut Buddhist 
University, Thailand.                                                                                       
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวทิยาลยัมหามกุฎราช
วิทยาลัย 
Email: Niti_Phromkhaw@gmail.com 
 
2. Paisin Pongpa  
ไพสิน ป้องภา  
Graduate School, Mahamakut Buddhist 
University, Thailand.                                                                                       
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวทิยาลยัมหามกุฎราช
วิทยาลัย 
Email: Paisin_Pongpa@gmail.com   
 
3. Phramaha Wasan Ponsen  
พระมหาวสันต์ พลเสน 
Graduate School, Mahamakut Buddhist 
University, Thailand.                                                                                       
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวทิยาลยัมหามกุฎราช
วิทยาลัย 
Email: Wasan_Ponsen@gmail.com 
 
4. Bunruam Khammuangsaen 
บุญร่วม คำเมืองแสน 
Graduate School, Mahamakut Buddhist 
University, Thailand.                                                                                       
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวทิยาลยัมหามกุฎราช
วิทยาลัย 
Email: Boonruam.ka@mbu.ac.th 
 
5. Kitsuchin Ponsen 
กฤตสุชิน พลเสน 
Graduate School, Mahamakut Buddhist 
University, Thailand.                                                                                       
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวทิยาลยัมหามกุฎราช
วิทยาลัย 
Email: Kitsuchin.pon@mbu.ac.th 
 
คำสำคัญ: 
คุณค่า, พระกริ่ง, สุนทรียศาสตร ์
 
Keywords:  
Value, Phra Kring, Aesthetics 
 

This academic article Phra Kring of Wat Suthat has 
aesthetic value in various dimensions. Its artistic value is 
derived from Khmer art and Thai Buddhist art. It has detailed 
and proportional Buddha images. It is believed to have the 
virtue of loving-kindness and safety. Phra King Wat Suthat is 
considered one of the amulets with a long history and has 
been valued by Buddhism in each era, reflecting the ideas and 
beliefs of people in that era. The study found that Phra Kring of 
Wat Suthat Thepwararam is important in terms of art, culture 
and beliefs of Thai society through aesthetic concepts and 
aesthetic aspects in three main aspects: 1) Artistic value, which 
appears in a beautiful, delicate and refined form, reflecting the 
craftsmanship of Thai artists in the past. 2) Spiritual and 
emotional value that creates a sense of peace, coolness and 
faith through its shape, internal ringing sound and consecration 
rituals. 3) Historical and cultural value, which reflects the 
relationship between Phra Kring and the context of Thai society 
in the past, as well as the continuation of beliefs and the art of 
faith. This article therefore proposes to view Phra Kring not 
only as an amulet. But as an art object that has profound 
aesthetic value and can help to understand the value and 
beauty of Phra Kring in a dimension that provides knowledge 
about Thai amulets from the past to the present era to 
continue to be studied. 

วารสารธรรมเพ่ือชีวิต 
J OU RN AL  OF  DHAMM A F OR L IF E  

I S S N :  2 8 2 2 - 0 4 8 X  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


467 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

Article history: 
Received: 25/03/2025  
Revised:   02/05/2025 
Accepted: 18/07/2025 
Available online: 25/08/2025 
 
How to Cite: 
Phromkhaw, P. et al. (2025). The Value of 
Phraking Watsuthatthepwararam According to 
Aesthetics. Journal Dhamma for Life, 31(3), 
466-476. 

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการพระกริ่งวัดสุทัศน์มีคุณค่าในด้านสุนทรียศาสตร์แห่งมิติต่าง ๆ คุณค่าทางศิลปะ ได้รับ
จากศิลปะขอมกับศิลปะแบบไทยพุทธมีรายละเอียดองค์พระท่ีต้องใช้และสมส่วน เช่ือกันว่ามีพุทธคุณด้านเมตตา
มหานิยม แคล้วคลาด พระกิ่งวัดสุทัศน์ถือว่าเป็นหนึ่งในพระเครื่องท่ีมีประวัติศาสตร์ยาวนานและได้รับคุณค่า
จากพุทธในแต่ละยุคสมัยสะท้อนถึงแนวคิดและคติความเชื่อของคนในยุคนั้น จากการศึกษาพบว่าพระกริ่งวัด
สุทัศน์เทพวรารามมีความสำคัญในเชิงศิลปะวัฒนธรรมและความเช่ือของสังคมไทยโดยแนวคิดทางสุนทรีย์ศาสตร์
และด้านสุนทรียภาพในสามด้านหลัก ได้แก่ 1) คุณค่าทางศิลปะ ซึ่งปรากฏในรูปแบบที่งดงาม ประณีต 
ละเอียดอ่อน แสดงถึงฝีมือช่างศิลป์ไทยในอดีต 2) คุณค่าทางจิตวิญญาณและอารมณ์ ท่ีก่อให้เกิดความรู้สึกสงบ 
เย็นใจ และศรัทธา ผ่านทั้งรูปทรง เสียงกริ่งภายใน และพิธีกรรมปลุกเสก 3 ) คุณค่าทางประวัติศาสตร์และ
วัฒนธรรม ซึ่งสะท้อนถึงความสัมพันธ์ระหว่างพระกริ่งกับบริบทสังคมไทยในอดีต ตลอดจนการสืบทอดความเช่ือ
และศิลปะแห่งความศรัทธา บทความนี้จึงเสนอให้มองพระกริ่งไม่เพียงในฐานะวัตถุมงคล แต่ในฐานะศิลปวัตถุท่ี
ทรงคุณค่าทางสุนทรียศาสตร์อย่างลึกซึ้งและทำให้สามารถช่วยให้เข้าใจถึงคุณค่าและความงามของพระกริ่งในมิติ
ท่ีให้องค์ความรู้เกี่ยวกับพระเครื่องไทยต้ังแต่ครั้นอดีตมาจนถึงยุคปัจจุบันให้คงอยู่ได้ศึกษาสืบต่อไป 

บทนำ 

ประเทศไทยเป็นเมืองพุทธ คนไทยส่วนใหญ่นับถือพุทธศาสนานิกายเถรวาท และมีบางส่วนท่ีนับถือพุทธ 
ศาสนานิกายมหายานด้วย โดยพระพุทธศาสนาทั้งสองนิกายนี้ ได้ผสมกลมกลืนอยู่ในสังคมวัฒนธรรมประเพณี
ของ ไทยมาแต่โบราณ และนอกจากการเคารพกราบไหว้พระพุทธรูปซึ่งเป็นสัญลักษณ์แทนองค์สมเด็จพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าแล้ว ก็ยังนิยมพกพระเครื่อง (ย่อมาจากคำว่าพระเครื่องราง) คือพระพุทธรูปองค์เล็กๆ ติดตัวไว้
ตลอดเวลา โดยเช่ือว่า อำนาจพุทธคุณในพระเครื่องนั้นจะช่วยป้องกันภัยอันตรายต่าง ๆ ได้ ซึ่งนอกจากจะถือว่า
เป็นของสำคัญมี คุณค่าต่อจิตใจแล้ว พระเครื่องบางองค์ บางรุ่นปัจจุบันหาได้ยากเพราะมีการสร้างขึ้นมาน้อย
มาก เช่นพระกริ่ง เป็นต้น และเชื่อกันว่าใครมีไว้บูชาย่อมมีแต่สิริมงคล เพราะมีพุทธคุณสูงในด้านแคล้วคลาด   
อยู่ยงคงกระพัน เมตตามหา นิยม เกิดความสุขความเจริญ และยังใช้ทำน้ำพุทธมนต์เพื่อรักษาโรคได้ด้วย จึงมีการ
เช่าบูชาในราคาท่ีสูงมาก (พระพรหมคุณาภรณ์ “ป.อ. ปยุตโต”: 2547) 
 การสร้างพระกริ่งเริ่มต้นที่ทิเบตและจีน จึงเรียกพระกริ่งทิเบตและพระกริ่งหนองแส ต่อมานิยมสร้างใน
เขมร เรียกว่า พระกริ่งอุบาเก็ง หรือพระกริ่งพนมบาเก็ง และพระกริ่งพระปทุมสุริยวงศ์ พบว่าขอมได้สร้างพระ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


468 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

กริ่งปทุมข้ึนอย่างแพร่หลายทุกยุคในรัชสมัยพระเจ้าชัยวรมันท่ี 7 เพื่ออุทิศบูชาแด่พระพุทธไภษัชยคุรุ ซึ่งได้มีการ
สร้างขึ้นมาตั้งแต่ในสมัยพระเจ้าชัยวรมันที่ 1 ภายหลังแพร่หลายในหมู่ชาวไทย ลาว สำหรับประเทศไทย       
การสร้างพระกริ่งปรากฏเป็นหลักฐาน ก่อนยุครัตนโกสินทร์ บ้างว่า สมัยกรุงศรีอยุธยา บ้างว่าต้ังแต่สมัยสุโขทัย 
 พระกริ่งในประเทศไทย นั้นต้องยอมรับว่า เจ้าตำรับการสร้างพระกริ่งในปัจจุบันนี้ ต้องยกให้วัดสุทัศน์
เทพวราราม เนื่องจากมีช่ือเสียงโด่งดังและมีประวัติการสร้างพระกริ่งมาอย่างต่อเนื่อง ต้ังแต่พ.ศ. 2441 เป็นต้น
มา แต่ถ้าจะยกย่องให้พระกริ่งองค์แรก ที่หล่อขึ้นในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ก็ได้แก่ วัดบวรนิเวศ โดยสมเด็จพระ
มหาสมณเจ้า กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ์ วัดบวรนิเวศวิหาร ทรงสร้างขึ้นมาและเรียกกันโดยสามัญว่า “พระ
กริ่งปวเรศ” สำหรับตำราการสร้างพระกริ่งในประเทศไทยพบดังนี้ว่าตำราสร้างพระกริ่งในยุคกรุงรัตนโกสินทร์นี้ 
เดิมเป็นตำราของสมเด็จพระนพระชัต วัดป่าแก้ว สำนักอรัญญิกาวาสสมถธุระวิปัสสนาธุระแห่งกรุงศรีอยุธยา 
และมาอยู่ที่สมเด็จกรมพระยาปรมานุชิตชิโนรส ศรีสุคตขัตติยวงศ์ วัดพระเชตุพนฯ จากนั้นพรมงคลทิพย์มุนี 
(มา) วัดจักรวรรดิราชาวาส ก่อนท่ีจะมาตกอยู่ท่ีสมเด็จพระสังฆราช (แพ) เมื่อครั้งยังทรงสมณศักด์ิเป็นพระเทพ
โมลี (ทวีศักดิ์ ศรีทอง: 2560) 
 พระกริ่งไม่ใช่เพียงพระเครื่ององค์เล็ก ๆ หากแต่เป็น เครื่องสะท้อนศรัทธาและภูมิปัญญาทางศาสนา ท่ี
แฝงไว้ด้วยศิลปะ ประวัติศาสตร์ และพลังศรัทธาในพุทธคุณอย่างลึกซึ้ง จากจุดเริ่มต้นในทิเบตและจีน สู่การสร้าง
ในเขมร และพัฒนาอย่างสมบูรณ์ในประเทศไทยโดยวัดสุทัศน์ พระกริ่ งจึงถือเป็น “มรดกทางจิตวิญญาณ”       
ท่ียังคงความศักดิ์สิทธิ์ และได้รับการสืบทอดอย่างต่อเนื่องในสังคมไทยมาจนถึงปัจจุบัน 

ประวัติและความเป็นมาของพระกร่ิงวัดสุทัศน์ 

 พระกริ่งวัดสุทัศน์ หรือท่ีรู้จักอย่างแพร่หลายในช่ือ พระกริ่งวัดสุทัศน์เทพวราราม นับเป็นหนึ่งในพระกริ่ง
ท่ีมีช่ือเสียงและได้รับความนิยมสูงสุดในประเทศไทย ด้วยพุทธลักษณะท่ีงดงามตามแบบศิลปะด้ังเดิม ผสานกับ
พุทธคุณอันเข้มขลัง จึงจัดอยู่ในกลุ่ม "พระกริ่งสายวัดสุทัศน์" ซึ่งเป็นสายท่ีมีความเข้มขลังท้ังด้านเมตตามหานิยม 
แคล้วคลาด คงกระพัน และเป็นท่ียึดเหนี่ยวจิตใจของพุทธศาสนิกชนมายาวนาน 
 จุดเริ่มต้นแห่งตำนานพระกริ่งวัดสุทัศน์นั้น มีท่ีมาจากเหตุการณ์สำคัญในยุครัตนโกสินทร์ตอนต้น เมื่อครั้ง
ที่ สมเด็จพระวันรัต (แดง) ซึ่งดำรงตำแหน่งพระอุปัชฌาย์ในสมัยนั้น ป่วยหนักด้วยโรคอหิวาตกโรค (ซึ่งในสมัย
นั้นถือเป็นโรคร้ายแรงและระบาดหนัก) พระอาการอยู่ในขั้นวิกฤติ ไม่มียารักษาให้หายขาดได้เมื่อทราบข่าว 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ์ ซึ ่งเป็นพระอุปัชฌาย์ของสมเด็จพระวันรัต (แดง)      
และเป็นผู้ทรงภูมิธรรมช้ันสูง ได้ทรงระลึกถึงประสบการณ์เก่า ว่าเคยรักษาผู้ป่วยอหิวาตกโรคให้หายได้ ด้วยการ 
อาราธนา "พระกริ่ง" ลงในน้ำ แล้วสวดพระพุทธมนต์ ทำน้ำมนต์ศักดิ์สิทธิ์ให้ผู้ป่วยดื่ม ซึ่งเกิดผลเป็นที่อัศจรรย์ 
ผู้ป่วยหายจากโรคร้ายอย่างน่าอัศจรรย์ เมื่อทรงเล่าความหลังดังกล่าวแล้ว ทรงนำ "พระกริ่งปวเรศ" ซึ่งถือเป็น
พระกริ่งต้นแบบอันศักดิ์สิทธิ์ของวัดสุทัศน์ มาทำน้ำพระพุทธมนต์ แล้วถวายแก่สมเด็จพระวันรัต (แดง) เมื่อท่าน
ฉันน้ำมนต์นั ้นเข้าไป อาการป่วยก็ บรรเทาและหายเป็นปกติ จนเป็นที่ประจักษ์ในหมู่สงฆ์และปร ะชาชน 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


469 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

เหตุการณ์ครั้งนั้นได้สร้างความเลื่อมใสอย่างสูงใน พุทธานุภาพของพระกริ่ง โดยเฉพาะพระกริ่งที่จัดสร้างตาม
แบบฉบับวัดสุทัศน์ จึงทำให้เกิดการสืบสานแนวทางการสร้างพระกริ่งขึ้นในวัดสุทัศน์อย่างจริงจัง โดยมีรูปแบบ
พิธีกรรมท่ีเข้มขลัง และเน้นคุณลักษณะสำคัญ 3 ประการ ได้แก ่

1. ความงดงามในพุทธศิลป์ ตามแบบพระพุทธรูปจีน (ทิเบต) ผสานศิลปะรัตนโกสินทร์ 
2. ความบริสุทธิ์ในเจตนา เพื่อสืบพระศาสนาและเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางจิตใจ 
3. ความเข้มขลังของพิธีกรรม ปลุกเสกโดยพระเถระผู้มีอภิญญา ผ่านพิธีมหาพุทธาภิเษกท่ีสมบูรณ์ 
ต่อมาการจัดสร้างพระกริ่งในวัดสุทัศน์จึงได้รับการสืบทอดและพัฒนาเรื่อยมา เช่น พระกริ่งปวเรศ ปี พ.ศ. 

2413 พระกริ่งรุ่นหลังสมเด็จพระสังฆราช (แพ) พระกริ่งศิริราช และพระกริ่งในยุคปัจจุบัน ล้วนแต่มีพื้นฐาน
ความศรัทธาจากเรื่องราวอัศจรรย์นั้น  

จุดเร่ิมต้นของการสร้างพระกร่ิงวัดสุทัศน์ 

พระกริ่งวัดสุทัศน์ เริ่มสร้างขึ้นในสมัย พระเดชพระคุณสมเด็จพระสังฆราช (แพ ติสฺสเทโว) ขณะดำรง
ตำแหน่งเจ้าอาวาสวัดสุทัศนเทพวรารามท่านได้รับแรงบันดาลใจจาก พระกริ่งจีน โดยเฉพาะจากวัดในประเทศ
จีนที่มีการบรรจุเม็ดกริ่งไว้ภายในองค์พระพระกริ่งรุ่นแรกที่จัดสร้างขึ้น เรียกว่า "พระกริ่งปวเรศ" สร้างเมื่อ
ประมาณ ปี พ.ศ. 2470 

สมเด็จพระสังฆราช (แพ ติสฺสเทว) วัดสุทัศนเทพวรารามได้ทอดพระเนตรเห็นคุณวิเศษน่าอัศจรรย์ของ
พระกริ่งในขณะนั้นแล้ว จึงเกิดความสนพระทัย และทรงเริ่มศึกษาค้นคว้าตำราที่จะสร้างพระกริ่งเรื่อยมา จนมี
ความรู้ความเช่ียวชาญในการสร้างจนเจนจบ เมื่อจะมีการสร้างพระกริ่งขึ้นครั้งใด พระองค์จะถูกขอร้องให้เป็นผู้
ชี้แจงการสร้าง และการหล่อ ในฐานะประธานการหล่อพระกริ่งเสมอมา การสร้างพระกริ่งตำรับวัดสุทัศน์นั้น 
สมเด็จพระสังฆราช (แพ) ท่านได้ตรัสว่า “ดีในและดีนอก” หมายถึงเมื่อสร้างพระกริ่งออกมาแล้ว จะต้องมีเสียง
เขย่า ดังของเม็ดกริ่งท่ีดังกังวาน และไม่เห็นรูเจาะ รูคว้านให้เห็น ซึ่งจะต้องทำให้เป็นเนื้อเดียวกับองค์พระ ซึ่งคือ 
“ดีใน”สำหรับ “ดีนอก” คือมวลสารแห่งเนื้อพระต้องตามสูตรอย่างโบราณประกอบไปด้วย  

1. ชินน้ำหนัก 1 บาท  
2. จ้าวน้ำเงิน น้ำหนัก 2 บาท (แร่ชนิดหนึ่ง สีเขียวปนน้ำเงิน)  
3. เหล็กละลายตัว น้ำหนัก 3 บาท  
4. บริสุทธิ์ทองแดงบริสุทธิ์น้ำหนัก 4 บาท  
5. ปรอท น้ำหนัก 5 บาท  
6. สังกะสี น้ำหนัก 6 บาท 
7. ทองแดง น้ำหนัก 7 บาท  
8. เงิน น้ำหนัก 8 บาท   
9. ทองคำ น้ำหนัก 9 บาท  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


470 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

มาหล่อหลอมให้กินกันดีแล้วนำมาตีเป็นแผ่นแล้วจารยันต์ 108 กับ นะ ปถมัง 14 จึงได้เนื้อนวโลหะ
ออกมาสีอย่างนาคสุก เมื่อปล่อยไว้นานเข้าจะกินอากาศ เป็นผิวกลับดำ มีพรายเงิน พรายทองแล้วแต่กระแส
โลหะ และผิวดำมันวาวอย่างสีปีกแมลงทับ ซึ่งเรียกว่า “ดีนอก”หลังจากการสิ้นพระชมน์ของพระสมเด็จ
พระสังฆราช (แพ) การสร้างพระกริ่งสายวัดสุทัศน์ยังคงสืบทอดำรับกันอย่างต่อเนื่อง ทำให้การสร้างพระกริ่ง
ยังคงได้รับการพัฒนาและต่อยอดมาจนทุกวันนี้ (สุเมธ เกียรติสุรนนท: 2556)  

แนวคิดในการสร้าง 

การจัดสร้างพระเครื่องในครั้งนี้มีจุดมุ่งหมายอันศักดิ์สิทธิ์และลึกซึ้ง โดยมี จุดประสงค์หลักเพื่อเป็นพระ
ประจำตัว สำหรับพุทธศาสนิกชนผู้ประพฤติปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบ ให้สามารถยึดเหนี่ยวจิตใจและใช้ในการเจริญ
ภาวนา ป้องกันภัย และเสริมสร้างกำลังใจในวิถีแห่งธรรม การสร้างพระเครื่องครั้งนี ้ ยึดถือหลักการทาง
พระพุทธศาสนาอย่างเคร่งครัด โดยมุ่งเน้นถึงความบริสุทธิ์แห่งเจตนาและพิธีกรรม เพื่อให้เป็นไปตามแนวทาง
ด้ังเดิมท่ีสืบทอดมาแต่โบราณ การปลุกเสกพระเครื่องได้จัดขึ้นอย่างเข้มขลังในรูปแบบของ "มหาพุทธาภิเษก" ซึ่ง
ถือเป็นพิธีกรรมใหญ่ที่ทรงคุณค่าสูงสุดในพระพุทธศาสนา ในพิธี ได้มีการ อัญเชิญพุทธคุณ ธรรมคุณ และ      
สังฆคุณ เพื่อประสิทธิ์ประสาทพลังแห่งพระรัตนตรัยลงสู่พระเครื่อง โดยสมเด็จพระสังฆราช (แพ) ได้ทรงเป็น      
องค์ประธานในพิธี พร้อมทั้งทรงควบคุมการสร้างและดำเนินการอย่างใกล้ชิดในทุกขั้นตอน เพื่อให้มั่นใจว่า     
พระเครื่องที่จัดสร้างขึ้นจะเปี่ยมไปด้วยความศักดิ์สิทธิ์ ถูกต้องตามพระธรรมวินัย และเป็นที่เคารพบูชาอย่าง
แท้จริง 
 นอกจากนี้ ยังให้ความสำคัญกับการรวบรวมพระเกจิอาจารย์ผู้ทรงคุณธรรมและมีชื่อเสียงด้านวิปัสสนา
กรรมฐานจากท่ัวประเทศ มาร่วมสวดภาวนาและปลุกเสกในพิธี เพื่อให้เกิดพลังจิตอันบริสุทธิ์และเป็นหนึ่งเดียว
ในการประจุพลังลงสู่พระเครื่องแต่ละองค์ 

 พระกร่ิงรุ่นสำคัญ 

พระกริ่งปวเรศ (รุ่นแรก) ปี 2470 เป็นพระกริ่งต้นแบบ สร้างน้อยมาก มีคุณค่าทางประวัติศาสตร์สูง 
พระกริ่งธรรมจักร สร้างในปีต่าง ๆ ต่อมา เช่น ปี 2485 และ 2500 
พระกริ่งวัดสุทัศน์ รุ่นปี 2490, 2500, 2505, 2510 เป็นที่นิยมในหมู่นักสะสมและผู้ศรัทธา 

 ลักษณะเด่น 

 มีเม็ดกริ่งบรรจุอยู่ภายใน ทำให้เวลาเขย่าจะมีเสียงดัง "กริ ่ง" พิมพ์พระมักอิงศิลปะแบบจีนผสมไทย        
มีความงดงาม อ่อนช้อยใต้ฐานมักเจาะรูเพื่อบรรจุเม็ดกริ่ง และอุดด้วยโลหะผสมหรือโลหะเงิน ส่วนทางด้าน
พุทธคุณ พระกริ่งวัดสุทัศน์ขึ้นช่ือในเรื่อง เมตตามหานิยม แคล้วคลาดปลอดภัย คงกระพัน เสริมบารมีและความ
เจริญรุ่งเรืองในชีวิต พุทธลักษณะหล่อครั้งแรกนั้น เป็นพระรูปขัดสมาธิเพชร พระกรซ้ายหงายฝ่าพระหัตถ์บนตัก 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


471 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

พระกรขวาวางพระหัตถ์ไว้ที่พระเพลา ปลายพระหัตถ์ทรงชี้พระธรณีเป็นพยาน ประทับบนพระแท่นบัวคว่ำบัว
หงาย 8 กลีบ ต่อมาทรงเห็นว่าจะเป็นการซ้ำแบบครู จึงทรงยักย้ายให้พระหัตถ์ซ้ายทรงประคองหม้อน้ำมนต์ 
และเพิ่มบัวหลังตรงจุดศูนย์กลางขึ้นอีก 1 บัว ผสมทองเนื้อสัมฤทธิ์ พระกริ่งปวเรศฯ นี้ เนื้อในขององค์พระเป็นสี
จำปาอ่อน ผิวกลับดำ ทรงสร้างไว้ 2 คราว คราวแรกอุดฐานด้วยทองแดง คราวที่ 2 อุดฐานด้วยทองเหลือง        
มีเครื่องหมายกันปลอม ในยุคนี้การนิยมสร้างพระกริ่งยังไม่แพร่หลาย 
 สุนทรียศาสตร์ เป็นสาขาหนึ่งของปรัชญาว่าด้วยเรื่องของความงามและศิลปะ นับเป็น แนวคิดที่ดำเนิน
สืบเนื่องมาช้านานนับพันปี ความหมายสุนทรียภาพของชีวิต เป็นความซาบซึ้งที ่ มีคุณค่าในจิตใจของมนุษย์  
เพราะทุกคนปรารถนาสิ่งที่ทำให้เจริญหู เจริญตา ซึ่งถือเป็นอาหารใจที่ได้รับจากทางหูและตาสุนทรียศาสตร์ 
“วิชาที่ว่าด้วยความสวย ความงาม และความไพเราะ สามารถรับรู้ได้ ด้วยประสาทสัมผั เกิดความรู้สึกปีตยิินดี 
อิ่มเอมใจ พอใจ และช่ืนชมในส่ิงต่างๆ ท่ีเข้ามาปะทะ อาจจะเป็นในธรรมชาติเอง หรือท่ีมนุษย์ผลิตคิดค้นขึ้นโดย
มีจุดประสงค์ให้มีความงาม”สุนทรียภาพ “ประสบการณ์ทางความงามเกิดขึ้นจากการได้สัมผัสกับส่ิงท่ีมีความงาม 
ความไพเราะ แล้วทำให้เกิดอารมณ์สุนทรียะ เกิดความปีติสุขเพลิดเพลิน” ประสบการณ์ทาง ความงามมี           
2 ลักษณะ ได้แก่ ประสบการณ์ตรง ซึ่งมีผลต่อการรับรู้คุณค่าสุนทรียะได้มากที่สุด และประสบการณ์รอง ส่วน
ใหญ่ล้วนเป็นผลงานท่ีมนุษย์สร้างขึ้นและไม่มีโอกาสได้ชมของจริง (อังคณา สมคิด: 2552) 
 สุนทรียศาสตร์ตะวันตกพยามยามเพื่อมุ่งหาคำตอบว่า ความงามนั้นคืออะไร โดยมีประเด็นใหญ่อยู่หลาย
ประการอันได้แก่คุณค่าของความงามเป็นจริงหรือมีอยู ่แล้วในตัวเองหรือไม่หรือความงามกับสิ ่งที ่งามมี      
ความสัมพันธ์กันอย่างไร ซึ่งได้พัฒนามาเป็นระบบแนวคิดที่ถ่ายทอด และมีอิทธิพลต่อแนวคิดทฤษฎีของนัก
ปรัชญาแต่ละท่าน ว่าชอบใจหรือรับแนวคิดของ ท่านใดไปพัฒนาเป็นแนวคิดทางปรัชญาของตนเอง ก่อให้เกิด
เป็นระบบแนวคิดและจำแนก ออกเป็นทฤษฎีต่างๆ โดยมีความแตกต่างกันทางด้านทฤษฎีที่ชัดเจนในแต่ละ
ทฤษฎ ีไม่ว่าจะเป็น ทฤษฎีแบบ ทฤษฎีรูปทรง หรือแม้แต่ทฤษฎีการแสดงออกทางอารมณ์ เป็นต้น 

สุนทรียศาสตร์ 

 สุนทรียศาสตร์ (Aesthetics) คือ ปรัชญาสาขาหนึ่งท่ีว่าด้วยเรื่องของความงาม เป็นการ แสวงหาคำตอบ
เกี่ยวกับนิยามความหมายของความงาม ประสบการณ์การรับรู้ความงาม และการตัดสิน คุณค่าความงาม ท้ังท่ีมี
อยู่ในธรรมชาติและในศิลปะ เนื่องจากสุนทรียศาสตร์เป็นสาขาหนึ่งของปรัชญา (Philosophy) วิธีการศึกษาจึง
ดำเนินไปตามวิธีการทางปรัชญา คือ เป็นการมุ่งหา “คำตอบ” ที่เป็นไปได้ ต่อ “ปัญหา” หนึ่งๆ ด้วยการใช้
เหตุผลเป็นเครื่องมือ ด้วยเหตุนี้คำตอบทางปรัชญาจึงมีลักษณะเป็น ปลายเปิด มีสภาวะของการไม่รู้จบ และยาก
ท่ีจะบ่งช้ีได้อย่างชัดเจนเป็นรูปธรรม ปรัชญาในสมัยหนึ่งอาจ ถูกพัฒนาต่อไป หรือถูกโต้แย้งโดยปรัชญาซึ่งคิดค้น
ขึ้นในภายหลังได้ดังนั้น ปรัชญาทางสุนทรียศาสตร์จึง ไม่มีความสมบูรณ์อันเป็นท่ีสุดในตัวเอง และไม่มีความเป็น
สากล เพราะปรัชญาหนึ่งอาจเป็นของคนกลุ่ม หนึ่ง หรือจำกัดอยู่กับโลกทัศน์สมัยใดสมัยหนึ่ง แต่ไม่สอดคล้อง
หรือไม่สามารถใช้กับคนกลุ่มอื่นหรือสมัย อื่นได้  (จรูญ โกมุทรัตนานนท์: 2539) 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


472 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

 การแสวงหาความรู้หรือความจริงเกี่ยวกับศิลปะและความงามของชาวตะวันตกนั้น เริ่มมีมา ตั้งแต่สมัย
คลาสสิค (The Classical Period) 480-323 ปีก่อนคริสตกาล โดยนักปรัชญาชาวกรีกคนสำคัญ ของโลกคือ   
เพลโต (Plato) ได้ให้นิยามศิลปะว่า เป็นการลอกเลียนแบบ (representation) จาก ธรรมชาติหรือสิ่งที่อยู่
รอบตัวในโลกแห่งผัสสะ (sensible world) ซึ่งสามารถรับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัส โดยสรรพส่ิงต่างๆ นั้นล้วนไม่มี
ความสมบูรณ์ เนื่องจากเป็นส่ิงท่ีลอกเลียนแบบมาจากโลกของแบบ (The world of Ideas) หรือโลกแห่งมโนคติ
ที่สมบูรณ์ (ideas) ซึ่งอยู่เหนือไปจากการรับรู้ด้วยประสาทสัมผัส ของมนุษย์ สามารถเข้าถึงได้ด้วยปัญญาอกีที  
ผลงานศิลปะจึงเป็นเพียงจินตภาพ (image) หรือภาพลวง ตา (illusion) เหมือนภาพสะท้อนในกระจกเงาของส่ิง
ท่ีอยู่ในโลก ไม่สามารถเข้าถึงความจริงสูงสุดในโลก ของแบบได้ (จรูญ โกมุทรัตนานนท์: 2547) 
 ความงามเป็นหัวใจของสุนทรียวิทยา และสุนทรียศาสตร์ที่ให้ความสนใจยิ่ง เป็นคุณค้าสำคัญของผลงาน
ศิลปะ และความงามในธรรมชาติ ซึ่งกีมีข้อสังเกตเกี่ยวกับคำว่า “ความงาม” เพราะคำ ๆ นี้ยังมีความหมาย
คลุมเครือ ไม่ชัดเจน เพราะเป็นได้ท้ังคุณศัพท์ และกริยาวิเศษณ์ และยังใช้ในลักษณะท่ีชวนฟัง ชวนยินดี ชวนให
สมเพชอกด้วย เช่น ผลงาม กำไรงาม และงามหน้า เป็นต้น ซึ่งยังไม่ถูกต้องตรง กับความงามในสุนทรียศาสตร์   
เพราะยังมีความหมายถึงสิ ่งงของและความรู้สึกอื่น ๆ อีก เช่นความงาม คือ ความดี ความงามคือ ความจริง   
ความงามคือ ความน่าเกลียด ความ ทุกข์โศก ถ้าสร้างใหม่ศิลปะก็เป็นความงามได้และคำ ๆ นี้ยังไม่เป็นศัพท
เฉพาะ ฉะนั้น โดยท่ัวไปจึงนิยมใช้คำสุนทรีย์ สุนทรียะและสุนทรียภาพแทนแม้แต่คำว่า Beauty ในภาษาอังกฤษ
เอง ก็ยังมีนักปราชญหลายคนมีความเห็นแย้งว่า ไม่ตรงกับความหมาย ท่ีแท้จริง 

แนวคิดทางด้านสุนทรียศาสตร์ 

 สุนทรียศาสตร์ในปรัชญาตะวันตก สุนทรียศาสตร์ในปรัชญาตะวันตก หากไม่นับในยุคท่ีมีการบัญญัติคำว่า  
สุนทรียศาสตร์ในช่วงศตวรรษที่18 โดยนักปรัชญาชาวเยอรมัน คือ เบาว์มการ์เทน (Alexander Goltieb  
Baumgarten) ซึ่งเป็นผู้ตั้งชื่อ สุนทรียศาสตร์ว่า “เอสเธติกซ์” (Aesthietics)  ก็นับได้ว่ามีการก่อ ตัวขึ้นอย่าง
เป็นรูปเป็นร่างในยุคปรัชญากรีกเจริญรุ่งเรืองหรือในยุคของพลาโต (Plato) และ อริสโตเติล (Aristotle) ซึ่งท่าน
ท้ังสองนี้ได้เป็นผู้ให้กำเนิดทฤษฎีแบบ 
 สุนทรียศาสตร์แบบตะวันตกนี้เนื่องจากนักปรัชญาเป็นผู้คิดค้นเสียเป็นส่วนมาก และส่วนใหญ่ไม่มีความ
เกี่ยวเนื่องในศาสนาโดยตรงโดยปรัชญาเมธีแต่ละท่านมีอิสระในกรอบความคิด ของตนเอง  และนำเสนอทฤษฎี
ตามความคิดของตนเองได้ค่อนข้างอิสระจนบางครั้งก็มีความ ขัดแย้งกับศาสนจักรและอาณาจักร ทำให้ปรัชญา
เมธีหลายคนต้องถูกลงโทษโทษและถูกประหารชีวิตดังเช่น โสคราตีส (Socrates) (Srinivasan, T. “Ed.”: 2007) 
 เมื ่อกล่าวถึงสุนทรียศาสตร์โดยทั ่วไปหมายถึงเรื ่องของความงามซึ่งถือว่าเป็นเป้าหมาย สูงสุดทาง
สุนทรียศาสตร์  ในเรื่องความงามนี้นักปรัชญาหลายๆ ท่านได้ให้ข้อสังเกตและความคิดเห็นท่ีแตกต่างกันออกไป  
โดยบางท่านกล่าวว่าความงามเป็นวัตถุวิสัย (Objective) บางท่าน ให้คำตอบว่า ความเป็นจิตวิสัย (Subjective)  
และต่างก็ได้ให้แสดงแนวคิด และทฤษฎีตาม ความคิดของแต่ละท่าน เพื่อหาคำตอบอันว่าด้วยเรื่องความงาม

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


473 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

สูงสุด ประเด็นนี้นับว่าเป็นปัญหา และข้อถกเถียงทางสุนทรียศาสตร์ที่สำคัญประการหนึ่ง ที่จริงแล้วความงาม
เป็นทั้งจิตวิสัยและวัตถุวิสัยเพราะที่ตั้งของความงามแยกจากจิตและวัตถุไม่ได้กล่าวคือ ความงามมีอยู่ทั้งใน 
สิ่งแวดล้อมและในจิตใจของเราแลงเฟลด์ (Langfeld)  จึงกล่าวว่า “ความงามไม่ได้ขึ้นอยู่กับ บุคคลเพียงอย่าง
เดียวและไม่ได้ขึ ้นอยู่กับวัตถุเพียงอย่างเดียวแต่ขึ ้นอยู่กับทั้งสองสิ่งคือจิตและวัตถุ (สมพร ช วยชู: 2561)
สุนทรียศาสตร์นักปรัชญาตะวันออก สุนทรียศาสตร์ตะวันออก คือ แนวคิดเกี ่ยวกับความงามและศิลปะที่มี
รากฐานจากวัฒนธรรมตะวันออก เช่น จีน อินเดีย ญี่ปุ่น และเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ซึ่งมีลักษณะเฉพาะท่ี
แตกต่างจากแนวคิดตะวันตก โดยให้ความสำคัญกับความกลมกลืน ความสงบ ความเรียบง่าย และจิตวิญญาณ 

ลักษณะเด่นของสุนทรียศาสตร์ตะวันออก 

 ความกลมกลืนกับธรรมชาติ มองความงามว่าเกิดจากความสอดคล้องกับธรรมชาติ เช่น ศิลปะจีนหรือ
ญี่ปุ่นมักแสดงถึงภูเขา แม่น้ำ ดอกไม้ โดยไม่ต้องมีความสมบูรณ์แบบ แต่เน้นความรู้สึกลึกซึ้ง  ความเรียบง่าย 
แนวคิดเช่น "วาบิ-ซาบิ" (Wabi-sabi) ของญี่ปุ่น ชี้ว่าความไม่สมบูรณ์ ความเก่า หรือความไม่แน่นอนก็สามารถ
เป็นความงามได้ จิตวิญญาณและความสงบภายใน สุนทรียศาสตร์ในพุทธศาสนา เต๋า หรือฮินดู ให้ความสำคัญ
กับภาวะจิต ความว่างเปล่า ความเงียบสงบ และการตระหนักรู้ในตนเอง 
ความหมายแฝงและการตีความศิลปะตะวันออกมักไม่ตรงไปตรงมา แต่มักสื่อด้วยสัญลักษณ์หรือความหมาย
ลึกซึ้ง ให้ผู้ชมตีความด้วยตนเอง 
 การใช้ศิลปะเพื่อจรรโลงใจและการฝึกจิต เช่น การประดิษฐ์อักษรจีน (Calligraphy) การจัดดอกไม้ของ
ญี่ปุ่น (Ikebana) หรือภาพวาดพุทธศิลป์ ใช้เป็นเครื่องมือฝึกสมาธิ มุ่งเน้นแนวคิดอันเกี่ยวเนื่องด้วยเทพเจ้าส่ิงท่ี
ไม่มีตัวตนธรรมชาติและศาสนาซึ่งแตกต่างจากสุนทรียศาสตร์แบบตะวันตกที่ว่าด้วยแนวคิดทาง ปรัชญาดังนั้น
สุนทรียศาสตร์แบบพุทธก็มีพื้นฐานตามแบบฉบับของสุนทรียศาสตร์ตะวันออก (วัลลภา สุดใจ: 2553) 

การวิเคราะห์คุณค่าของพระกร่ิงวัดสุทัศน์ตามแนวสุนทรียศาสตร์ 

 การวิเคราะห์ คุณค่าของพระกริ่งวัดสุทัศน์ ตามแนว สุนทรียศาสตร์จะพิจารณาทั้งในด้านรูปลักษณ์    
ความงามทางศิลปะ ความหมายเชิงสัญลักษณ์ และความรู้สึกท่ีผู้ชมได้รับจากการสัมผัสหรือมีปฏิสัมพันธ์กับองค์
พระ ซึ่งสามารถแจกแจงได้เป็น 3 ด้านหลัก ๆ ดังนี้ 
 1. คุณค่าด้านรูปทรงและศิลปะ ความประณีตทางช่าง พระกริ่งวัดสุทัศน์ได้รับการหล่อด้วยเทคนิค "ปั้น
หุ่นเทียน" (Lost Wax Casting) ที่ต้องใช้ความละเอียดสูง องค์พระมีความอ่อนช้อย ได้สัดส่วน มีเส้นสายท่ี
นุ่มนวลแต่แฝงพลัง ลักษณะพิเศษของพิมพ์ ลักษณะเด่นคือพระพักตร์ยิ้มแบบ "อมยิ้ม" ดวงตาเปิด องค์พระอยู่
ในอิริยาบถสมาธิ (ปางสมาธิ) และฐานบัวแบบบัวฟันปลา ซึ่งทั้งหมดนี้ให้ความรู้สึกสงบนิ่ง สมดุล และสง่างาม 
ความงามแบบไทยผสมจีน พระกริ่งวัดสุทัศน์ได้รับอิทธิพลจากศิลปะจีน เช่นการใส่เม็ดกริ่ง และองค์ประกอบ
บางส่วน เช่น พระเกศาและจีวร แต่ก็ผสมผสานกับศิลปะไทยอย่างลงตัว 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


474 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

 2. คุณค่าด้านความหมายเชิงสัญลักษณ์ เม็ดกริ่ง ส่ือถึง "เสียงแห่งธรรม" (เสียงของพระธรรมท่ีดังกังวานใน
จิตใจ) เปรียบเหมือนการปลุกจิตวิญญาณให้ต่ืนรู้ อิริยาบถสมาธิ ส่ือถึงความสงบ สติ สมาธิ และปัญญา แก่นแท้
ของการฝึกฝนจิตตามแนวทางพุทธศาสนา โลหะศักดิ์สิทธิ์ มักมีการผสมชนวนโลหะจากพระเครื่องรุ่นเก่า หรือ
โลหะจากวัตถุมงคลต่าง ๆ ซึ่งสะท้อนถึงความเชื่อในพลังแห่งจิตวิญญาณและความศักดิ์สิทธิ์ที่ถ่ายทอดได้ผ่าน
วัตถุ 
 3. คุณค่าทางจิตวิญญาณและสุนทรียภาพในใจผู้ศรัทธา ความรู้สึกศรัทธาและปลอดภัย การได้ครอบครอง
หรือเห็นพระกริ่งวัดสุทัศน์ทำให้เกิดความรู้สึกสงบ อบอุ่น มั่นคง และศรัทธาในพระพุทธศาสนาเป็นศูนย์รวม
จิตใจ ผู้ท่ีบูชามักใช้พระกริ่งเป็นส่ือในการภาวนา ทำสมาธิ หรือเป็นเครื่องเตือนใจให้ดำเนินชีวิตด้วยเมตตาและ
สติ ความทรงจำทางวัฒนธรรม องค์พระเป็นตัวแทนของความรุ่งเรืองทางศิลปะและพุทธศาสนาในยุคหนึ่งของ
ไทย เป็นสัญลักษณ์ของการสืบทอดจิตวิญญาณไทย พระกริ่งวัดสุทัศน์ไม่เพียงแต่มีค่าในแง่ของความเก่าและ
พุทธคุณ แต่ยังเปี่ยมไปด้วย ความงามทางสุนทรียศาสตร์ ที่ผสานศิลปะ วัฒนธรรม ความเชื่อ และจิตวิญญาณ
เข้าไว้ด้วยกันอย่างลึกซึ้ง เป็น "วัตถุท่ีมีชีวิต" ซึ่งสร้างความงดงามท้ังต่อสายตาและหัวใจของผู้ศรัทธา  

สรุป 

จากการวิเคราะห์ในเชิงสุนทรียศาสตร์ พระกริ่งวัดสุทัศน์ไม่เพียงแต่เป็นพระเครื่องท่ีมีความงามทางศิลปะ 
แต่ยังมีคุณค่าทางจิตวิญญาณ ประวัติศาสตร์ และวัฒนธรรมอย่างลึกซึ้ง องค์ประกอบเหล่านี้ทำให้พระกริ่งวัด
สุทัศน์เป็นมากกว่าวัตถุมงคล แต่เป็นศิลปวัตถุที ่เชื่อมโยงจิตใจของผู้คนกับศรัทธาและสุนทรียภาพของพุทธ
ศาสนา บทความนี้ศึกษาคุณค่าของพระกริ่งวัดสุทัศน์เทพวรารามผ่านมุมมองทางสุนทรียศาสตร์ โดยพิจารณาท้ัง
ด้านความงามทางศิลปะ พุทธลักษณะอันประณีต และความสมดุลขององค์พระกริ่ง ซึ่งสะท้อนถึงอิทธิพลของ
พุทธศิลป์ลังกาวงศ์ นอกจากนี้ พระกริ่งยังมีคุณค่าทางจิตวิญญาณ โดยเป็นวัตถุมงคลท่ีส่งเสริมศรัทธาและความ
เชื่อในพุทธคุณ ด้านประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม พระกริ่งวัดสุทัศน์ถือเป็นมรดกสำคัญของพุทธศาสนาไทยท่ี
เกี่ยวข้องกับคณาจารย์ผู้ทรงคุณวุฒิ และกระบวนการสร้างที่เข้มขลัง ท้ายที่สุด พระกริ่งยังสร้างประสบการณ์
สุนทรียะให้แก่ผู้ศรัทธา ทำให้เกิดความสงบและความเช่ือมโยงทางจิตใจ ด้วยเหตุนี้ พระกริ่งวัดสุทัศน์จึงไม่ได้เป็น
เพียงวัตถุมงคล แต่ยังเป็นศิลปวัตถุที่สะท้อนถึงศรัทธา ความงาม และมรดกทางวัฒนธรรมของไทย คุณค่าทาง
จิตวิญญาณ ที่ทำให้พระกริ่งเป็นวัตถุมงคลศักดิ์สิทธิ ์ ส่งเสริมศรัทธาและความเชื่อในพุทธคุณ คุณค่าทาง
ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม ซึ่งเกี่ยวข้องกับสมเด็จพระสังฆราช (แพ) และแสดงถึงภูมิปัญญาการสร้างพระ
เครื่องไทย สุดท้ายคือ มิติแห่งประสบการณ์สุนทรียะ ท่ีทำให้ผู้ศรัทธารู้สึกสงบและเช่ือมโยงกับจิตวิญญาณ ดังนั้น 
พระกริ่งวัดสุทัศน์จึงเป็นมากกว่าวัตถุมงคล แต่เป็นศิลปวัตถุที่มีความงดงามและคุณค่าทางศาสนา วัฒนธรรม 
และจิตใจ 

ข้อเสนอแนะ  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


475 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

 องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จาการศึกษา 

 จากการศึกษาและวิเคราะห์พระกริ่งวัดสุทัศน์เทพวรารามในเชิงสุนทรียศาสตร์ ทำให้เห็นถึงคุณค่าท่ี
ครอบคลุมหลายมิติ ท้ังด้านศิลปะ จิตวิญญาณ ประวัติศาสตร์ และวัฒนธรรม ซึ่งสามารถนำไปสู่ข้อเสนอแนะท่ี
เป็นประโยชน์ต่อการอนุรักษ์ เผยแพร่ และการศึกษาต่อไป ดังนี้ 
 1. การส่งเสริมการเรียนรู้แบบบูรณาการควรมีการส่งเสริมการศึกษาพระกริ่งวัดสุทัศน์ในลักษณะ           
สหวิทยาการ ท่ีเช่ือมโยงองค์ความรู้ด้านศิลปะ พุทธศาสนา ประวัติศาสตร์ และวัฒนธรรม เพื่อเสริมสร้างความ
เข้าใจท่ีลึกซึ้งและรอบด้านต่อคุณค่าของพระเครื่องในบริบทสังคมไทย 
 2. การอนุรักษ์และเผยแพร่มรดกทางวัฒนธรรม พระกริ่งวัดสุทัศน์ควรได้รับการอนุรักษ์ท้ังในแง่ของวัตถุ
และองค์ความรู้ โดยสามารถจัดแสดงในพิพิธภัณฑ์หรือเผยแพร่ผ่านสื่อดิจิทัลที่มีบริบททางประวัติศาสตร์และ
ศิลปะ เพื่อให้คนรุ่นใหม่ได้รับรู้และเข้าใจถึงความสำคัญของมรดกทางวัฒนธรรมไทย 
 3. การส่งเสริมประสบการณ์สุนทรียะในมิติศาสนา ควรพัฒนากิจกรรมหรือพื้นท่ีการเรียนรู้ท่ีเปิดโอกาสให้
ประชาชนได้สัมผัสและเรียนรู้พระกริ่งผ่านประสบการณ์ตรง เช่น การศึกษาศิลปะการสร้างพระ การภาวนา
ร่วมกับพระเครื่อง หรือการจัดนิทรรศการเชิงสุนทรียศาสตร์ท่ีเน้นความสงบและศรัทธา 
 4. การศึกษาเชิงจิตวิญญาณควบคู่กับศิลปะ ควรมีการวิจัยและพัฒนาหลักสูตรหรือแนวทางการศึกษาท่ี
เช่ือมโยงจิตวิญญาณกับศิลปะไทย โดยใช้พระกริ่งวัดสุทัศน์เป็นกรณีศึกษา เพื่อแสดงให้เห็นว่า ความงามสามารถ
เป็นส่ือกลางในการถ่ายทอดศรัทธา และเสริมสร้างประสบการณ์ภายในของผู้ศึกษา 
 5. การนำเสนอเป็นกรณีศึกษาในสาขาสุนทรียศาสตร์ไทย พระกริ่งวัดสุทัศน์เป็นตัวอย่างท่ีเด่นชัดของการ
หลอมรวมคุณค่าทางศิลปะและศาสนา จึงควรถูกนำมาใช้เป็นกรณีศึกษาในหลักสูตรด้านสุนทรียศาสตร์ ศิลปะ
ไทย หรือวัฒนธรรมศึกษา เพื่อให้นิสิตนักศึกษาได้เรียนรู้จากองค์จริงของวัฒนธรรมไทยท่ีมีชีวิต   

เอกสารอ้างอิง 

จรูญ โกมุทรัตนานนท์. (2539). ศิลปะคืออะไร. กรุงเทพฯ: บริษัท คอมแพคท์พริ้นท์ จำกัด. 
จรูญ โกมุทรัตนานนท์. (2547). สุนทรียศาสตร์ กรีก-ยุคฟื้นฟู. กรุงเทพฯ: บริษัท แอคทีฟ พริ้นท์ จำกัด. 
ทัศนา หงษ์ทอง. (2559). ศิลปะในพระพุทธศาสนา: แนวคิดและการตีความ. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
ทวีศักดิ ์  ศร ีทอง. (2560). พระพุทธร ูปไทยและการศึกษาศิลปะพุทธศาสนา.  เชียงใหม่: สำนักพิมพ์

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2547). ศิลปะพุทธศาสนาในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหามกุฏ

ราชวิทยาลัย. 
สุเมธ เกียรติสุรนนท์. (2556). พระกริ่งวัดสุทัศน์: สัญลักษณ์และความหมายทางศิลปะ. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์

พระไตรปิฎก. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


476 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

สมพร ช่วยชู. (2561). สุนทรียศาสตร์ในศิลปะไทย: ศิลปะพุทธและความงามในวิถีไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
ศิลปวัฒนธรรม. 

วัลลภา สุดใจ. (2553). การศึกษาศิลปะไทยในแง่มุมสุนทรียศาสตร์. วารสารวิจัยศิลปะและวัฒนธรรม, 4(2), 15–
34. 

อังคณา สมคิด. (2552). ศิลปะและวัฒนธรรมไทย: แนวทางการศึกษาผ่านสุนทรียศาสตร์. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

Srinivasan, T. (Ed.). (2007). Aesthetics and art: An introduction to the philosophy of art. Oxford 
University Press. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

