
 

15 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

 
Academic Article  

The Concept of “Water” According to Buddhist Philosophy 
มโนทัศน์เรื่อง “น้ำ” ตามแนวพุทธปรัชญา  

Paisin Pongpha1*, PhramahaNiti Thiradhammo (Phromkhaw)2 
Bunruam Khammuangsaen3, Siriporn Krongcheep4 & Kitsuchin Ponsen5 

ไพสิน ป้องภา1*, พระมหานิธิ ถิรธมฺโม (พรมขาว)2 
บุญร่วม คำเมืองแสน3, สิริพร ครองชพี4 & กฤตสุชิน พลเสน5 

 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author &  
Corresponding Author: *  
1. Paisin Pongpha* 
ไพสิน ป้องภา* 
Graduate School, Mahamakut 
Buddhist University, Thailand. 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฎ
ราชวิทยาลัย 
Email: paisinpongpha@gmail.com 
2. PhramahaNiti Thiradhammo 
(Phromkhaw) 
พระมหานิธิ ถิรธมฺโม (พรมขาว)  
Graduate School, Mahamakut 
Buddhist University, Thailand. 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฎ
ราชวิทยาลัย 
Email: niti.thira@gmail.com 
3. Bunruam Khammuangsaen 
บุญร่วม คำเมืองแสน  
Graduate School, Mahamakut 
Buddhist University, Thailand. 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฎ
ราชวิทยาลัย 
Email: bunr.kham@gmail.com 
4. Siriporn Krongcheep 
สิริพร ครองชีพ  
Graduate School, Mahamakut 
Buddhist University, Thailand. 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฎ
ราชวิทยาลัย 
Email: siri.krong@gmail.com 
5. Kitsuchin Ponsen 
กฤตสุชิน พลเสน 
Graduate School, Mahamakut 
Buddhist University, Thailand. 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฎ
ราชวิทยาลัย 
Email: Kitsuchin.pon@mbu.ac.th 
 
คำสำคัญ: 
มโนทศัน์, น้ำ, พุทธปรัชญา 
Keywords: 
Concept, Water, Buddhist Philosophy 
 

This academic article aims to study the concept of “water” 

according to Buddhist philosophy. From the study, it was found that 

water is a very important factor for the survival of living beings. Water 

makes natural resources survive. Water is the source of all types of 

living things. In Buddhist philosophy, water resources, water sources, 

and streams are promoted. That is, the Lord Buddha prescribed a rule 

prohibiting monks from excreting waste into rivers and streams. In the 

Sekhiyawat, the Lord Buddha instructed monks to always be aware not 

to excrete waste, such as feces, urine, and spitting into rivers and 

canals. That is, to reduce the amount of waste in rivers and canals, to 

make them clean and suitable for consumption and consumption, in 

order to conserve nature and the environment. Rivers and canals are 

resources that are important to the lives of all humans and animals. 

Buddhist philosophy focuses on understanding the role and meaning 

of water in religious and cultural contexts. Water is used as a symbol of 

purity, cleansing, and impermanence (anicca), reflecting important 

principles in Buddhism, likening a calm mind to still water and the 

purification of the mind. In addition, water plays an important role in 

religious ceremonies and royal ceremonies, such as the water pouring 

ceremony, bathing the Buddha’s relics, and the coronation water. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

16 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

Article history: 
Received: 11/03/2025  
Revised:    23/03/2025  
Accepted: 01/04/2025  
Available online: 26/07/2025 

How to Cite: 
Pongpha et al. (2025). The Concept of 
“Water” According to Buddhist 
Philosophy. Journal Dhamma for Life, 
31(3), 15-26. 

which helps to enhance auspiciousness and sacredness. This study also 

points out the application of water in daily life, both in terms of 

meditation practice and environmental conservation according to 

Buddhist principles. 

  บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษามโนทัศน์เรื่อง “น้ำ” ตามแนวพุทธปรัชญา จากการศึกษาพบว่า 
น้ำเป็นปัจจัยที่สำคัญยิ่งสำหรับความอยู่รอดของเหล่าสัตว์มีชีวิต น้ำ ทำให้แหล่งธรรมชาติดำรงอยู่ได้ น้ำเป็นบ่อ
เกิดของสิ่งมีชีวิตทุกประเภท ในพุทธปรัชญาได้ส่งเสริมทรัพยากรน้ำ แหล่งน้ำ ลำธาร คือ ทรงบัญญัติสิกขาบท 
ห้ามพระภิกษุทั้งหลายขับถ่ายของเสียลงในแม่น้ำลำธาร ในเสขิยวัตรพระพุทธเจ้าทรงให้พระภิกษุมีความสำเหนียก
อยู่เสมอว่า ไม่ขับถ่ายของเสีย ได้แก่ อุจจาระ ปัสสาวะ และบ้วนเขฬะลงในแม่น้ำลำคลอง คือ ลดปริมาณของเสีย
ในแม่น้ำลำคลอง ทำให้แม่น้ำลำคลองสะอาดเหมาะแก่การอุปโภคและบริโภค เพื่อเป็นการอนุรักษ์ธรรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อม แม่น้ำ ลำคลอง ซึ่งเป็นทรัพยากรที่มีความสำคัญต่อชีวิตมวลมนุษย์ และสัตว์ทั้งหลาย พุทธปรัชญา
มุ ่งเน้นการทำความเข้าใจบทบาทและความหมายของน้ำในบริบททางศาสนาและวัฒนธรรม น้ำถูกใช้เป็น
สัญลักษณ์ของความบริสุทธิ์ การชำระล้าง และความไม่เที่ยง (อนิจจัง) สะท้อนหลักธรรมสำคัญในพุทธศาสนา 
เปรียบจิตใจที่สงบเหมือนน้ำนิ่ง และการชำระล้างจิตใจให้บริสุทธิ์ นอกจากนี้ น้ำยังมีบทบาทสำคัญในพิธีกรรมทาง
ศาสนาและพระราชพิธี เช่น พิธีกรวดน้ำ สรงน้ำพระธาตุ และน้ำราชาภิเษก ที่ช่วยเสริมสร้างความเป็นสิริมงคล
และความศักดิ์สิทธิ์ การศึกษานี้ยังชี้ให้เห็นถึงการประยุกต์ใช้น้ำในชีวิตประจำวัน ทั้งในด้านการฝึกสมาธิและการ
อนุรักษ์สิ่งแวดล้อมตามหลักพุทธธรรม 
 
บทนำ 

มนุษย์มีวิถีชีวิตที่ผูกพันกับน้ำเพราะน้ำเป็นสิ่งที่หล่อเลี้ยงให้มนุษย์ดำรงชีวิตรอด น้ำจึง เปรียบเสมือนเส้น
เลือดใหญ่ของมนุษยชาติ ในอดีตนั้นการกำเนิดของเมืองต่างๆ ล้วนเป็นการกำเนิด จากพื้นที่ใกล้น้ำทั้งสิ้น ซึ่งแสดง
ให้เห็นว่าน้ำเป็นสิ่งจำเป็นต่อการกำเนิดและการดำรงอยู่ นอกจากนี้น้ำยังสัมพันธ์กับการชะล้าง การทำลาย และ
การสิ้นสุด โดยจะเห็นได้จากตำนานน้ำท่วมโลก ทั้งใน ตำนานของเมโสโปเตเมีย กรีก และอินเดีย ที่กล่าวถึง
ประเด็นเกี่ยวกับน้ำท่วมโลก (Deluge) คือการ ชำระล้างคนชั่วให้หมดไปจากโลก ในเชิงสัญลักษณ์น้ำคือเครื่อง
ชำระสิ่งสกปรกให้หมดไปการอาบน้ำก็ คือการชำระล้างร่างกายให้สะอาดเฉกเช่นเดียวกับการทำให้โลกนี้สะอาด
ปราศจากคนชั่วก็ต้องใช้อุทกภัยในการชำระล้าง (ตรงใจ หุตางกูร, 2554) ดังนั้นจึงอาจกล่าวได้ว่าน้ำเป็นสัญลักษณ์
ของ การเกิด การต้ังอยู่ และการสิ้นสุดของมนุษย์   

น้ำเป็นองค์ประกอบพื้นฐานที่มีความสำคัญทั้งในระดับปรากฏการณ์ทางกายภาพและระดับสัญลักษณ์ทาง
จิตวิญญาณในพุทธปรัชญา โดยแสดงให้เห็นถึงความเชื่อมโยงระหว่างโลกวัตถุกับโลกจิตใจอย่างลึกซึ้ง ดังปรากฏ
ชัดในหลายแง่มุม  ความสำคัญในฐานะปัจจัยทางกายภาพน้ำจัดเป็นหนึ่งในมหาภูตรูป 4 ประการ (ดิน น้ำ ไฟ ลม) 
ที่เป็นองค์ประกอบพื้นฐานของสรรพชีวิต พระพรหมคุณาภรณ์( 2559: 78) อธิบายว่า “น้ำเป็นธาตุสำคัญที่หล่อ
เลี้ยงร่างกายมนุษย์และสิ่งมีชีวิตทั้งปวง” โดยมีบทบาทสำคัญในหลายด้าน ในทางวิทยาศาสตร์พุทธศาสนา พระ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

17 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

พุทธองค์ทรงตรัสไว้ในอังคุตตรนิกายว่า “น้ำเป็นปัจจัยสำคัญต่อชีวิตมนุษย์ สัตว์ และพืช” (พระไตรปิฎก เล่ม 20) 
ซึ่งสอดคล้องกับหลักฐานทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ที่แสดงให้เห็นว่าร่างกายมนุษย์ประกอบด้วยน้ำถึง 70% พระ
ธรรมปิฎก (2548: 45) ยังได้อธิบายในงานเขียนเรื่องการแพทย์แผนพุทธว่า “น้ำเป็นธาตุสำคัญในการรักษาสมดุล
ร่างกาย เมื่อธาตุน้ำในร่างกายเสียสมดุลย่อมนำไปสู่โรคภัยต่าง ๆ”  โดยเฉพาะโรคที่เกิดจากความร้อนในร่างกาย
เกินปกติ ในมิติทางจิตวิญญาณ น้ำถูกใช้เป็นสัญลักษณ์ที่ลึกซึ้งหลายประการ ดังนี้  

1) สัญลักษณ์ของความบริสุทธิ์และการชำระล้าง น้ำเป็นสื่อกลางสำคัญในพิธีกรรมทางพุทธศาสนามาตั้งแต่
สมัยพุทธกาล พระธรรมกิตติวงศ์ (2550: 112) อธิบายว่า “พิธีสรงน้ำพระเป็นสัญลักษณ์ของการชำระกิเลสและ
บาปทั้งปวงนอกจากนี้ยังพบในพิธีรดน้ำดำหัวที่แสดงถึงการเริ่มต้นใหม่ด้วยจิตใจที่บริสุทธิ์ สัญลักษณ์ของจิตที่ฝึกดี
แล้วในธรรมบท (พุทธทาสภิกขุ, 2545: 67) กล่าวไว้ว่า “จิตที่ฝึกดีแล้วย่อมนำสุขมาให้ ดุจน้ำไหลจากที่สูงสู่ที่ต่ำ” 
ซึ่งแสดงให้เห็นว่าน้ำที่ไหลอย่างสงบเป็นตัวแทนของจิตใจที่มีสมาธิและปัญญา 

2) สัญลักษณ์ของหลักอนิจจัง  พระพรหมคุณาภรณ์ (2559: 145) อธิบายว่า “การเปลี่ยนแปลงสถานะของ
น้ำจากของแข็งเป็นของเหลวและก๊าซ สะท้อนถึงความไม่เที่ยงของสังขารทั้งปวง” ซึ่งเป็นหลักธรรมสำคัญในพุทธ
ศาสนา 

3) การบูรณาการทั้งสองมิติ ความสำคัญของน้ำทั้งสองมิตินี้แสดงให้เห็นถึงปรัชญาพุทธที่มองโลกอย่างองค์
รวม โดยไม่แยกส่วนระหว่างวัตถุกับจิตใจ ดังที่พระพุทธองค์ทรงใช้น้ำเป็นอุทาหรณ์สอนธรรมะในหลายโอกาส ทั้ง
ในแง่ของความเป็นจริงทางกายภาพและความหมายเชิงจิตวิญญาณ  

 น้ำจึงไม่เพียงเป็นปัจจัยดำรงชีวิต แต่ยังเป็นครูที ่สอนให้มนุษย์เข้าใจสัจธรรมของชีวิต ทั้งในแง่ของ
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ และความเข้าใจในธรรมชาติของจิตใจตนเอง 

 
ความหมายของน้ำ 
น้ำมีความหมายหลากหลายทั้งในเชิงกายภาพ สัญลักษณ์ ปรัชญา จิตวิญญาณ และนิเวศวิทยา แต่ละ

ความหมายสะท้อนถึงบทบาทและความสำคัญของน้ำในชีวิตมนุษย์และธรรมชาติ การเข้าใจความหมายเหล่าน้ีช่วย
ให้เราตระหนักถึงคุณค่าของน้ำและความจำเป็นในการรักษาทรัพยากรน้ำให้ยั ่งยืน เพื่อให้เกิดประโยชน์ต่อ
การศึกษา ผู้วิจัยขอเสนอความหมายของน้ำเป็น 2 ลักษณะ  คือ 

 ความหมายโดยทั่วไป พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน ได้ ใหความหมายของคําวา น้ำ ไวดังนี้ น้ำเป็น  
คํานาม มีสารประกอบซึ่งมีองคประกอบเป็นธาตุไฮโดรเจนและออกซิเจนในอัตรา สวน 1: 8 โดยน้ำหนัก เมื่อ
บริสุทธิ์มีลักษณะเป็นของเหลว ใส ไม่มีสี กลิ่น รส มีประโยชนมาก เชน ใชดื่ม ชําระลางสิ่งสกปรก โบราณถือเป็น
ธาตุ 1 ในธาตุ 4 คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ ใชเรียกสิ่งอื่นที่มีลักษณะเปนน้ำหรือเหลวเหมือนน้ำ เชน น้ำตา น้ำปลา 
น้ำพริก น้าสม โดยปริยาย หมายถึงคุณสมบัติที่ถือวาเปนสาระของสิ่งที่กลาวถึง เชน น้ำคํา น้ำใจ น้ำพักน้ำแรง  
น้ำมือ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) 

ความหมายตามรูปศัพท์ทางบาลีไวยากรณ์ ในภาษาบาลี คำว่า น้ำ ใช้คำว่า อปฺป(อป) หรือ อุทก (อุทก)        
ซึ่งมีรากศัพท์และความหมายดังนี้: 

อปฺป (อป): มาจากธาตุ อปฺป แปลว่า ไป หรือ เคลื่อนที่ หมายถึงสิ่งที่ไหลไปได้ เช่น น้ำ 
อุทก (อุทก): มาจากธาตุ  อุทฺ แปลว่า เปียก หรือ ชุ่ม หมายถึงสิ่งที่ทำให้ชุ่มหรือให้ความชื้น 
ในคัมภีร์ทางพุทธศาสนา น้ำมักถูกกล่าวถึงในบริบทของธาตุทั ้งสี ่ (มหาภูตรูป 4) ซึ ่งประกอบด้วย                 

1. ปฐวีธาตุ (ธาตุดิน) 2. อาโปธาตุ (ธาตุน้ำ)  3. เตโชธาตุ (ธาตุไฟ) 4. วาโยธาตุ (ธาตุลม) 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

18 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

น้ำ ในพุทธประวัติสำคัญ 
น้ำกับการประสูติ  
ดังที่ทราบกันดีว่าเจ้าชายสิทธัตถะผู้ทรงเป็นพระโพธิสัตว์ ประสูติ ณ สวนลุมพินี ซึ่งอยู่กึ่งกลางระหว่างกรุง

กบิลพัสดุ์กับกรุงเทวทหะ โดยที่ทั ้งสองเมืองนั้นเป็นเมืองของพระญาติฝ่ายพระราชบิดาและพระราชมารตา
ตามลำดับ ครั้งนั้นนั้นพระนางสิริมหามายามีความประสงค์จะเสด็จกลับกรุงเทวทหะเพื่อทรงคลอดพระราชบุตร 
จึงเสด็จพระราชดำเนินผ่านสวนลุมพินี ซึ่งในช่วงที่พระนางทรงพักพระวรกายอยู่ที่สวนลุมพินีนั้นนั่นเอง พระนางก็
ประชวรพระครรภ์ จึงทรงเหนี่ยวกิ่งต้นสาละเพื่อทรงประคองพระวรกาย ในเวลานั้นพระโพริสัตว์ก็ได้ประสูติใต้ต้น
สาละนั่นเอง ช่วงเวลาที่พระโพริสัตว์ประสูตินั้น ในคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถถาได้กล่าวถึงปาฏิหาริย์มากมาย
หลายประการ แต่ในบรรดาปาฏิหาริย์ดังกล่าวนั้นมีปาฏิหาริย์ประการหนึ่ง ซึ่งเกี่ยวข้องกับน้ำ ดังที่ปรากฏใน
พระไตรปิฎก โดยพระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ว่า 

 
“ดูกรภิกษุทั้งหลาย ธรรมดามีอยู่ดังนี้ ในเวลาที่พระโพธิ สัตว์เสด็จประสูติจากพระครรภ์พระมารดา ธารน้ำ

ย่อม ปรากฏจากอากาศสองธาร เย็นธารหนึ่ง ร้อนธารหนึ่ง สำหรับสนานพระโพธิสัตว์และพระมารดา ข้อนี้เป็น” 
ธรรมดาในเรื่องน้ี (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2536 เล่ม 2: 16) 

 
ในคัมภีร์อรรถกถาได้อธิบายว่า สัตว์เหล่าอื่นออกจากท้องมารดาแล้วแปดเปื้อนด้วยสิ่งปฏิกูลไม่สะอาด แต่

พระโพธิสัตว์ไม่เป็นเช่นนั้น ไม่ทรงแปดเปื้อนด้วยของไม่สะอาดใด ๆ ซึ่งอยู่ในพระครรภ์ของพระมารดา เป็นผู้
สะอาดบริสุทธิ์  โชติช่วงประดุจแก้วมณีที่เขาวางไว้บนผ้ากาสาวพัสตร์  ดังนั้น เพื่อจะสักการะพระโพธิสัตว์และ
พระมารดาของพระโพธิสัตว์ สายธารน้ำสองสายจากอากาศทำให้พระโพธิสัตว์และพระมารดาของพระโพธิสัตว์
ได้รับความสดชื่นในร่างกาย (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2538, เล่ม 8: 111) จะเห็นได้ว่าตั้งแต่พระโพธิสัตว์ประสูตินั้น
ก็มีน้ำเข้ามาเกี่ยวข้องและมีข้อสังเกตว่าน้ำในเหตุการณ์พุทธประวัติตอนนี้ เป็นประดุจเครื่องบูชาแด่พระโพธิสัตว์
นั่นเอง 

 
น้ำกับการตรัสรู้ 
ก่อนการตรัสรู้พุทธประวัติมีเหตุการณ์ที่เกี่ยวข้องกับน้ำปรากฏอยู่เช่นเดียวกัน หลังจากพระโพธิสัตว์ทรงรับ

ข้าวมธุปายาสจากนางสุชาดาแล้ว พรองค์ทรงถือถาดข้าวมธุปายาสเสด็จไปที่ริมฝั่งแม่น้ำเนรัญชราที่ท่าสรงสนาน 
ชื่อว่าสุปติฏฐิตะ ทรงวางถาดที่ฝั่งแม่น้ำเนรัญชรานั้น เมื่อพระองค์เสด็จลงทรงสนานแล้วทรงนุ่งห่มผ้ากาสาวพัสตร์
อันเป็นธงชัยของพระอรหันต์ ประทับบ่ายพระพักตร์ไปทางทิศตะวันออก เสวยข้าวมธุปายาสน้ำน้อยทั้งหมดที่ทรง
กระทำให้เป็นปั้น 49 ปั้น ปั้นหนึ่งมีขนาดเท่าจาวตาลสุก ครั้นเสวยข้าวมธุปายาสนั้น แล้วทรงถืออถาดทองตรัสว่า  
“ ถ้าเราจักได้เป็นพระพุทธเจ้าในวันนี้ ถาดนี้จงทวนกระแสน้ำไป  ถ้าจักไม่ได้เป็น จงลอยไปตามกระแสน้ำ ” ครั้น
ตรัสแล้วทรงลอยถาดไปในแม่น้ำถาดนั้นลอยทวนกระแสน้ำไปถึงกลางแม่น้ำประมาณ 80 ศอก แล้วจมลง ณ ที่
น้ำวนแห่งหนึ่งไปถึงภพของพญากาฬนาคราช กระทบถาดเครื่องใช้สอยของพระพุทธเจ้าในอดีตทั้ง 3 พระองค์ ส่ง
เสียงดังกริ๊ก ๆ แล้วได้รองอยู่ใต้ถาดเหล่านั้น (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2538) จากเรื่องราวดังกล่าว น้ำจึงเป็นเครื่อง
เสี่ยงทายให้แก่พระโพธิสัตว์ในการอธิษฐานเพ่ือตรัสรู้ธรรม 

หลังจากนั้นพระโพธิสัตว์จึงเสด็จไปทางต้นพระศรีมหาโพธิ์  ทรงรับหญ้าคา 8 กำ จากนายโสตถิยะแล้ว
ประทับบนรัตนบัลลังก์ หลังจากนั้นพวกเทวบุตรมารได้เข้ามารุกรานพระโพธิสัตว์ด้วยอาการต่าง ๆ เพื่อขัดขวางมี
ให้พระองค์ตรัสรู้ หนึ่งในวิธีการขัดขวางของพวกเทวบุตรมารเหล่านั้นก็คือ การใช้น้ำเพื่อขับไล่พระโพธิสัตว์  ใน
คัมภีร์ได้พรรณนาถึงเรื่องราวในตอนนี้ไว้ว่า 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

19 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

ลำดับนั้น เทวบุตรมารจึงคิดว่า จักเอาน้ำมาท่วมทำพระสิทธัตถะให้ตายจึงบันดาลฝนห่าใหญ่ให้ตั้งขึ้นด้วย
อานุภาพของเทวบุตรมารนั้น เมฆฝนอันมีร้อยหลืบพันหลืบ ...ต้ังขึ้นซ้อน ๆ กันแล้วตกลงมา ด้วยกำลังแห่งสายธาร
ของน้ำฝน แผ่นดินได้เป็นช่องน้อยช่องใหญ่ มหาเมฆที่ลอยมาทางส่วนเบื้องบนของป่าและต้นไม้เป็นต้น ไม่อาจให้
น้ำแม้เท่าก้อนหยาดน้ำค้างเปียกที่จีวรของพระมหาสัตว์ (มหามกุฏราชวิทยาลัย , 2538) หลังจากนั้นพระโพธิ์สัตว์
ทรงนึกถึงพระบารมี 30 ประการ ทำให้อุปสรรคต่าง ๆ ไม่สามารถมาแผ้วพานพระองค์ได้ เพราะแผ่นดินได้ไหวจน
ทำให้หมู่มารลีกหนีไปในที่สุด (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2538) 

ดังนั้น น้ำในพุทธประวัติตอนนี้จึงเป็นทั้งอุปสรรค และการแก้ไขไปพร้อม ๆ กัน ดังสำนวนไทยที่ว่า “หนาม
ยอกเอาหนามบ่ง” คือ พญามน้ำมารบกวนพระพุทธเจ้า แต่น้ำนั้นกลับทำให้เหล่าพญามารพ่ายแพ้บารมีของพระ
พุทธองค์ เมื่อพระพุทธเจ้าตรัสรู้แล้วเสวยวิมุตติธรรวมทั้งสิ้น 7 สัปดาห์  ในสัปดาห์ที่ 6 นั้นมีเรื่องที่เกี่ยวข้องกับน้ำ
อยู่ กล่าวคือ ในสัปดาห์ที่ 6 พระองค์เสร็จไปยังโคนไม้มุจลินท์ ณ ที่นั้น เกิดฝนพรำอยู่ตลอด 7 วัน ครั้งนั้นพญาค
ชื่อมุจลินท์เอาตัวขนดเป็นวง 7 รอบ เพื่อป้องกันความหนาวแด่พระพุทธองค์  พระองค์จึงเสวยวิมุตติสุขเหมือน
ประทับอยู่ในพระคันธกุฎีอันไม่คับแคบ ทรงยับยั้งอยู่ตลอดสัปดาห์ (มหามกุฏราชวิทยาลัย , 2538) น้ำซึ่งได้แก่
น้ำฝนในเหตุการณ์นี้จึงเป็นปัจจัยให้พญานาคได้ปกป้องพระพุทธเจ้าอันเป็นกุศลในบุญกิริยาวัตถุ 10 ที่เรียกว่า  
เวยยาวัจจมัยคือ การขวนขวายในกิจการงานอันเป็นกุศลนั่นเอง (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต, 2538) 

 
น้ำกับการปรินิพพาน 
แม้เหตุการณ์ตอนใกล้ปรินิพพาน น้ำก็ยังมีความเกี่ยวข้องกับพระพุทธองค์สมัยที่พระพุทธองค์ประชวรหนัก

ใกล้จะปรินิพพานนั้น พระผู้มีพระประทับแล้วทรงกระหายน้ำจึงได้ตรัสกะท่านพระอานนท์ว่า อานนท์ เธอจงนำน้ำ
มาให้เราดื่ม เรากระหายจักดื่มน้ำ เมื่อพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสอย่างนี้แล้ว ท่านพระอานนท์  กราบทูลว่า ข้าแต่
พระองค์ผู้เจริญ เมื่อกี้นี้เกวียน 500 เล่มข้ามไป น้ำนั้นมีน้อยถูกล้อเกวียนบดขุ่นมัวไหลไปอยู่แม่น้ำกกุธานที่อยู่ไม่
ไกล มีน้ำใส จืด เย็น ขาว มีท่าเรียบ น่ารื่นรมย์ พระองค์ทรงดื่มน้ำและทรงสรงพระองค์ในแม่น้ำนั้น แม้ครั้งที่สอง 
... แม้ครั้งที่สาม ... ท่านพระอานนท์ทูลรับพระดำรัสของพระผู้มีพระภาคเจ้ าแล้วถือบาตรไปยังแม่น้ำนั้น ครั้งนั้น 
แม่น้ำนั้นมีน้ำน้อยถูกล้อเกวียนบดขุ่นมัวไหลไปอยู่ เมื่อท่านพระอานนท์เข้าไปใกล้ น้ำก็กลับใสสะอาด ไม่ขุ่นมัว
ไหลไป ท่านพระอานนท์ได้มีความดำริว่า น่าอัศจรรย์หนอ เหตุไม่เคยมีก็มีมาแล้ว ความที่พระตถาคตมีฤทธิ์มากมี
อานุภาพมาก ความจริง แม่น้ำนี้นั้นมีน้ำน้อย ถูกล้อเกวียนบดขุ่นมัวไหลไปอยู่ เมื่อเราเข้าไปใกล้กลับใสสะอาดไม่
ขุ่นมัวไหลไปอยู่ ตักน้ำด้วยบาตรแล้วเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคเจ้ากราบทูลว่า น่าอัศจรรย์หนอเหตุไม่เคยมีก็มี
มาแล้วความที่พระตถาคตมีฤทธิ์มากมีอานุภาพมาก เมื่อกี้นี้แม่น้ำนั้นมีน้ำน้อย ถูกเกวียนบดขุ่นมัวไหลไปอยู่      
เมื่อข้าพระองค์เข้าไปใกล้กลับใสสะอาดไม่ขุ่นมัวไหลไปอยู่ ขอพระผู้มีพระภาคเจ้าจงทรงดื่มน้ำ ขอพระสุคตจงทรง
ดื่มน้ำเถิด พระเจ้าข้า ลำดับน้ันพระผู้มีพระภาคเจ้าได้ทรงดื่มน้ำแล้ว (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2538) 

แม้เหตุการณ์ใกล้จะปรินิพพานนี้ น้ำได้เป็นเหตุแห่งการแสดงธรรม เพราะพระพุทธองค์ได้ตรัสถึงผลกรรมที่
ทำให้พระองค์ทรงกระหายน้ำในครั้งน้ีว่าในกาลก่อน เราเป็นนายโคบาลต้อนโคไปเลี้ยง เห็นแม่โคกำลังด่ืมน้ำขุ่นมัว
จึงห้ามมัน ด้วยวิบากแห่งกรรมนั้นในภพหลังสุดนี้ (แม้) เราจะกระหายน้ำก็ไม่ได้ดื ่มน้ำตามความปรารถนา           
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2536) 

เมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว ก็ยังมีเหตุการณ์ที่เกี่ยวข้องกับน้ำอีกเช่นกัน กล่าวคือหลังจากที่พระพุทธ
องค์ทรงกระทำพุทธกิจทั้งปวงก่อนจะเสด็จดับขันธปรินิพพาน เช่น ทรงแสดงธรรมโปรดสุภัททปริ พาชก  ทรง
แสดงธรรมต่าง ๆ แก่เหล่าพระสาวกทั้งหลายอันถือเป็นหลักการที่สำคัญของพระศาสนา เช่น การให้พุทธบริษัทถือ
พระธรรมวินัยเป็นศาสดาแทนพระองค์ การให้พุทธบริษัทไปสักการะสังเวชนียสถาน 4 ตำบล วิธีปฏิปฏิบัติกับพระ
พุทธสรีระเป็นที่เรียบร้อยแล้ว พระพุทธองค์ก็เสด็จดบัขันธปรินิพพาน (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2536) และเมื่อพระ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

20 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

พุทธองค์ทรงปรินิพพานแล้วก็ถึงการถวายพระเพลิงพระบรมศพ โดยในเหตุการณ์ดังกล่าวก็มีน้ำเข้าไปเกี่ยวข้อง
ด้วยกล่าวคือ 

เมื่อท่านพระมหากัสสปะและภิกษุ 500 รูปนั้นถวายบังคมแล้ว จิตกาธารของพระผู้มีพระภาคเจ้าก็โพลงขึ้น
เอง เมื่อพระสรีระของพระผู้มีพระภาคเจ้าถูกเพลิงไหม้อยู่ พระอวัยวะส่วนใดคือพระฉวี พระจัมมะ พระมังสะ พระ
นหารุ หรือพระลสิกา เถ้าเขม่าแห่งพระอวัยวะส่วนนั้นมิได้ปรากฏเลยเหลืออยู่แต่พระสรีระอย่างเดียวเมื่อเนยใส
และน้ำมันถูกเพลิงไหม้อยู่ เถ้าเขม่ามิได้ปรากฏฉันใด เมื่อพระสรีระของพระผู้มีพระภาคเจ้าถูกเพลิงไหม้อยู่ 
เหลืออยู่แต่พระสรีระอย่างเดียวฉันนั้นเหมือนกัน บรรดาผ้า 500 คู่เหล่านั้น เพลิงไหม้เพียงผืนเท่านั้น คือผืนใน
ที่สุดกับผืนนอก เมื ่อพระสรีระของพระผู้มีพระภาคเจ้าถูกเพลิงไหม้แล้ว ท่อน้ำก็ไหลหลั่งมาจากอากาศดับ
จิตกาธารของพระผู้มีพระภาคเจ้าน้ำพุ่งขึ้นแม้จากไม้สาละดับจิตกาธารของพระผู้มีพระภาคเจ้า พวกเจ้ามัลละ
เมืองกุสินาราดับจิตกาธารของพระผู้มีพระภาคเจ้าด้วยน้ำหอมทุกชนิด (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2536) 

คัมภีร์อรรถกถาอธิบายว่าท่อน้ำบางส่วนตกมาจากอากาศมีขนาดเท่าแขนขนาดแข้ง  ขนาดลำตาล ส่วนท่อ
น้ำอีกส่วนออกจากระหว่างลำต้น และระหว่างค่าคบของต้นสาละที่ยืนต้นล้อมอยู่นั้น น้ำอีกส่วนหนึ่งมีขนาดใหญ่
เท่างอนไถชำแรกดินโดยรอบ เช่นเดียวกับพวงแก้วผลึกผุดขึ้นดับจิตกาธาร และเมื่อไฟกำลังไหม้จิตกาธารนั้นอยู่
เปลวไฟก็พุ่งขึ้นจากระหว่างกิ่ง ค่าคบและใบของต้นสาละที่ยืนตันล้อมอยู่ ใบกิ่ง หรือ ดอกไม้ไม่ไหม้เลย ทั้งมดแดง 
ทั้งลิง ทั้งสัตว์เล็ก ๆ เที่ยวไปใด้ระพว่างเปลวไฟ  น้ำในเหตุการณ์ตอนนี้ก็เฉกเช่นเดียวกับเหตุการณ์ตอนประสูติก็
คือเป็นน้ำที่เกิดขึ้นเพื่อเป็นการบูชาพระพุทธองค์ 

 
น้ำกับหลักไตรลักษณ์ในพุทธปรัชญา 
อนิจจัง: การเปลี่ยนแปลงสถานะของน้ำ  น้ำเป็นตัวอย่างที่สมบูรณ์แบบของหลักอนิจจัง (ความไม่เที่ยง) ใน

พุทธศาสนา โดยแสดงให้เห็นผ่านการเปลี่ยนแปลงทางกายภาพ การเปลี่ยนสถานะอย่างต่อเนื่องระหว่างของแข็ง 
ของเหลว และก๊าซ  วัฏจักร น้ำที่ไม่มีจุดเริ่มต้นและจุดสิ้นสุด (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2562) การไม่สามารถดำรง
อยู่ในสภาพเดิมได้ตลอดไป และการประยุกต์ใช้ในทางธรรม พระพุทธองค์ตรัสในสังยุตตนิกายว่า “ดูก่อนภิกษุ
ทั้งหลาย สังขารทั้งหลายไม่เที่ยง มีความแปรปรวนเป็นธรรมดา" (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2540) สอนให้
เห็นความไม่จีรังของชีวิต  ฝึกการปล่อยวางไม่ยึดมั่น  เข้าใจธรรมชาติของการเกิด-ดับ ทุกขัง: น้ำที่ไม่สงบกับความ
ทุกข์ของจิต  ลักษณะของน้ำที่แสดงทุกข์  คลื่นน้ำที่ปั่นป่วนไม่สงบทำลายทุกสิ่ง น้ำขุ่นมัวที่มองไม่เห็น การ
เปรียบเทียบกับสภาพจิต ในมัชฌิมนิกาย ตรัสว่า “จิตที่ไร้สมาธิ ย่อมปั่นป่วนดั่งน้ำถูกพายุพัด” (มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2539) จิตที่ถูกกิเลสครอบงำนำความทุกข์ความโกรธทำลายสติปัญญา ต้องฝึกสมาธิเพื่อให้จิตสงบ  
อนัตตา: น้ำไม่มีตัวตนแท้จริง  ลักษณะอนัตตาของน้ำ ต้องอาศัยปัจจัยภายนอก (อุณหภูมิ ความดัน)ประกอบด้วย
ธาตุและรวมตัวกันชั่วคราวไม่มีสาระสำคัญที่ตายตัว ข้อคิดทางธรรม  พระพรหมคุณาภรณ์ (2562) อธิบายว่า      
“ น้ำในแม่น้ำคือน้ำเดียวกันแท้หรือ น้ำที่เห็นในขณะนี้ไม่ใช่หยดน้ำเดิมจากขณะก่อน” สอนไม่ให้ยึดมั่นในตัวตน 
เห็นความเชื่อมโยงของสรรพสิ่ง พัฒนาปัญญาเข้าใจธรรมชาติจริง 

 
น้ำกับการเสริมสร้างสิริมงคล 
น้ำพุทธมนต์ เป็นน้ำที่ผ่านการทำพิธีกรรมทางพุทธศาสนา โดยพระสงฆ์เจริญพระพุทธมนต์หรือสวดคาถา

ลงในน้ำ เพื่อให้เป็นน้ำศักด์ิสิทธิ์ที่มีพลังทางจิตวิญญาณ น้ำพุทธมนต์ถือเป็นสัญลักษณ์ของความสิริมงคลและความ
บริสุทธิ์ มักถูกใช้ในพิธีกรรมสำคัญต่างๆ เพื่อเสริมสร้างความเป็นมงคลและขจัดสิ่งไม่ดี การเจริญน้ำพุทธมนต์ใน
พระพุทธศาสนาเป็นขั้นตอนหนึ่งเพื่อให้เกิดสิริมงคลในการประกอบพิธีต้องมีองค์ประกอบสำคัญ เป็นต้นว่าการ
จัดเตรียม เครื่องประกอบพิธี การสวด ผู้ประกอบพิธี  ตลอดทั้งผู้ร่วมพิธี ถือว่ าเป็นส่วนสำคัญที่จะทำให้พิธีนั้นมี

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

21 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

ความศักดิ์สิทธิ์ ดังพระพรหมคุณาภรณ์ ได้กล่าวถึง “พิธีกรรมเป็นสิ่งที่ทำให้คนเตรียมกาย วาจา และ ใจ ให้เกิด
ความพร้อมเพรียงกันที่จะประกอบพิธีกรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551) 

น้ำพุทธมนต์ คือ น้ำที่ผ่านพิธีปลุกเสก น้ำพุทธมนต์สามารถนำมาใช้ในงานประกอบพิธีมงคลต่าง ๆ หรือ
ผ่านการปลุก เสก (สวด) ของพระภิกษุหรือคฤหัสถ์ผู้มีวิชาอาคม โดยมีมาจากความเชื่อในสมัยพุทธกาลได้มี 
เหตุการณ์เกิดทุพภิกขภัยในกลุ่มเจ้าลิจฉวี ที่เมืองเวสาลี การประกอบพิธีนน้ำพุทธมนต์นั้นต้องเตรียม สถานที่ น้ำ
พุทธมนต์ ภาชนะขันใส่น้ำพุทธมนต์ ด้ายสายสิญจน์ อาสนะสำหรับพระสงฆ์ที่มาเจริญพุทธ มนต์ เทียนไข และ
หญ้าคาหรือไม้มะยม ในการใช้ประพรมนน้ำมนต์ ชาวพุทธมีคติความเชื่อในพระ รัตนตรัยว่าเป็นที่พึงของชาวพุทธ
และมีอานุภาพมากทั้งอานุภาพพุทธคุณ ธรรมคุณ และสังฆคุณ ดังนั้น ชาวพุทธจึงเชื่อว่าพระรัตนตรัยนั้นเป็นสิ่งที่
เป ็นมงคลส ูงส ุดจะประกอบพิธ ีนน ้ำพ ุทธมนต ์ก ็ระล ึก ถ ึงค ุณพระร ัตนตร ัยท ั ้ ง 3 ประการ น ั ่นเอง                          
(สุชาติ บุษย์ชญานนท์, 2561) 

น้ำพระพุทธมนต์ จะใช้ในงานอันเป็นมงคล เช่น แต่งงาน ขึ้นบ้านใหม่ และงานอายุวัฒนมงคล ในอรรถกถา
ธรรม พระพุทธองค์ได้รับสั่งให้พระอานนทเถระ ผู้เป็นพุทธอุปัฏฐากทำน้ำพระพุทธมนต์ ในคราวเกิดภัยพิบัติ 3 
ประการ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2554) คือ สมัยที่มีข้าวยากหมากแพง มีอมนุษย์ภูตผีปีศาจและเกิดอหิวาตกโรค 
ซึ่งระบาด ณ เมืองเวสาลีเมื่อท่านได้เรียนเอารัตนสูตร (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2554) จากพระพุทธองค์แล้วท่าน
พระอานนท์ได้สาธยายพุทธมนต์ และประพรมน้ำพระพุทธมนต์ไปตามสถานที่ต่างๆ ผลปรากฏว่า ภัยพิบัติ 3 
ประการ ก็บรรเทา และหายไปในที่สุด  ข้อปฏิบัตินี้พุทธศาสนิกชนมีความเชื่อว่าน้ำพระพุทธมนต์สามารถขจัดปัด
เป้าความโชคร้ายหรือภัยพิบัติต่างๆ ได้ ในการทำน้ำพระพุทธมนต์พระสงฆ์จะสาธยายพระปริตร ด้วยสมาธิที่แน่ว
แน่น้ำจึงกลายเป็นน้ำศักดิ์สิทธิ์ หรือน้ำพระพุทธมนต์อาศัยความมั่นคง และความที่จิตของพระสงฆ์ผู้สวดเป็นสมาธิ 
และความเชื่อมั่นในพระคุณของพระรัตนตรัยของพุทธศาสนิกชนนั่นเอง น้ำศักดิ์สิทธิ์ในพุทธปรัชญาเป็นน้ำที่ได้รับ
การถ่ายทอดพลังจากพระธรรมและ  คำสอนของพระพุทธเจ้า ผ่านการสวดมนต์หรือการประกอบพิธีกรรมทาง
ศาสนา น้ำนี้ถือเป็นสื่อกลางของความบริสุทธิ์และพลังศักดิ์สิทธิ์ที่สามารถนำมาซึ่งความเป็นสิริมงคลและความ
เจริญรุ่งเรือง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) น้ำศักด์ิสิทธิ์ คือ น้ำที่เกิดขึ้นจากใต้พ้ืนดินตามธรรมชาติ 
เป็นน้ำที่เชื่อกันว่าสามารถนำมารักษาการเจ็บไข้การป่วยช่วยรักษาโรคต่างๆ ได้เช่น โรคปวดหลัง ปวดเอว ปวด
ท้อง ปวดศีรษะเป็นโรคง่อยเปลี้ยเสียขา หรือโรคอื่นๆ อีกมากมายเมื่อนำน้ำมาอาบ ดื่ม โรคนั้นๆ ก็จะหายตาม
ความเชื่อและเพื่อเป็นสิริมงคลแก่ชีวิตอีกด้วย ผู้คนที่นับถือพระพุทธศาสนามีความเชื่อว่าเมื่อจะประกอบพิธีกรรม
ใดๆ มักจะใช้น้ำมาเป็นองค์ประกอบเพราะถือว่าน้ำเป็นธาตุที่สร้างความอ่อนโยนและร่มเย็นและเมื่อจะนำมาใช้
ประกอบในพิธีกรรมใด  ก็ต้องประกอบด้วยเจตนากรรมดี 3  ประการ คือ  คนดี  เจตนาดี และพิธีการดี จึงถือว่า
เป็นน้ำศักดิ์สิทธิ ์

 
น้ำกับการพระราชพิธีในราชสำนัก 
น้ำมีความสำคัญอย่างยิ่งในพระราชพิธีต่างๆ ของราชสำนักไทย โดยเฉพาะในพระราชพิธีที่เกี่ยวข้องกบัการ

ขึ้นครองราชย์หรือการเสริมสร้างความมั่นคงของราชบัลลังก์ น้ำราชาภิเษกและน้ำพิพัฒน์สัตยาเป็นน้ำศักดิ์สิทธิ์ที่
ใช้ในพระราชพิธีสำคัญๆ เพื่อเป็นสัญลักษณ์ของความเป็นมงคลและความศักดิ์สิทธิ์ 

น้ำราชาภิเษก เป็นน้ำศักดิ์สิทธิ์ที่ใช้ในพระราชพิธีบรมราชาภิเษก ซึ่งเป็นพิธีสำคัญในการขึ้นครองราชย์ของ
พระมหากษัตริย์ไทย น้ำราชาภิเษกถือเป็นสัญลักษณ์ของการรับพระราชอำนาจและความชอบธรรมในการ
ปกครองประเทศ กระบวนการเตรียมน้ำราชาภิเษก: น้ำราชาภิเษกได้มาจากแหล่งน้ำศักดิ์สิทธิ์ทั่วประเทศ เช่น 
แม่น้ำสำคัญๆ และแหล่งน้ำที่มีความเชื่อมโยงกับประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมไทย น้ำเหล่านี้ถูกนำมาผสมกันและ
ผ่านพิธีกรรมทางศาสนาเพื่อให้เป็นน้ำศักดิ์สิทธิ์ (กรมศิลปากร , 2562)การใช้ในพระราชพิธี: ในพระราชพิธีบรม

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

22 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

ราชาภิเษก พระมหากษัตริย์จะทรงสรงน้ำราชาภิเษกเพื่อเป็นสัญลักษณ์ของการรับพระราชอำนาจและความ
ศักดิ์สิทธิ์ (กรมศิลปากร, 2562) 

น้ำพิพัฒน์สัตยา น้ำพิพัฒน์สัตยาเป็นน้ำศักดิ์สิทธิ์ที ่ใช้ในพระราชพิธีถือน้ำพิพัฒน์สัตยา ซึ่งเป็นพิธีที่
ข้าราชการและผู ้ใกล้ชิดพระมหากษัตริย์ต้องดื ่มน้ำศักดิ ์สิทธิ ์นี ้เพื ่อแสดงความจงรักภักดีและสัตย์ซื่ อต่อ
พระมหากษัตริย์กระบวนการเตรียมน้ำพิพัฒน์สัตยา : น้ำพิพัฒน์สัตยาถูกเตรียมขึ้นโดยการนำน้ำจากแหล่งน้ำ
ศักดิ์สิทธิ์มาผสมกันและผ่านพิธีกรรมทางศาสนาเพื่อให้เป็นน้ำศักดิ์สิทธิ์ (กรมศิลปากร , 2562) การใช้ในพระราช
พิธี: ในพระราชพิธีถือน้ำพิพัฒน์สัตยา ข้าราชการและผู้ใกล้ชิดพระมหากษัตริย์จะดื่มน้ำศักดิ์สิทธิ์นี้เพื่อแสดงความ
จงรักภักดีและสัตย์ซื่อต่อพระมหากษัตริย์ (กรมศิลปากร, 2562) 

 
น้ำในพิธีกรรมทางพุทธศาสนา 
น้ำมีบทบาทสำคัญในพิธีกรรมทางพุทธศาสนา โดยเป็นสัญลักษณ์ของความบริสุทธิ์ การชำระล้าง และการ

ถ่ายทอดบุญกุศล พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับน้ำ เช่น พิธีกรวดน้ำ สรงน้ำพระธาตุ และเถราภิเษก (ฮดสงฆ์) ล้วน
สะท้อนถึงความเช่ือมโยงระหว่างน้ำกับหลักธรรมทางพุทธปรัชญา 

พิธีกรวดน้ำ พิธีกรวดน้ำเป็นพิธีกรรมที่ทำเพื่ออุทิศส่วนกุศลให้แก่ผู้ที่ล่วงลับหรือเจ้ากรรมนายเวร โดยการ
รินน้ำลงบนพื้นหรือภาชนะพร้อมกับกล่าวคำอุทิศบุญ น้ำในพิธีกรวดน้ำเป็นสัญลักษณ์ของการไหลเวียนของบุญ
กุศล จากผู้ทำบุญไปสู่ผู้รับบุญ  (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2546)  ผู้ทำพิธีจะรินน้ำลงบนพื้นหรือ
ภาชนะ พร้อมกับกล่าวคำอุทิศบุญ เช่น อิทัง เม  ญาตีนัง โหตุ   (ขอส่วนบุญนี้จงสำเร็จแก่ญาติทั้งหลายของ
ข้าพเจ้า) (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545)  ความเชื่อ  เชื่อว่าการกรวดน้ำช่วยให้บุญกุศลไหลไปถึงผู้ล่วงลับ
หรือเจ้ากรรมนายเวรได้อย่างรวดเร็ว (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) 

สรงน้ำพระธาตุ พิธีสรงน้ำพระธาตุเป็นพิธีกรรมที่ทำเพื่อแสดงความเคารพบูชาต่อพระบรมสารีริกธาตุของ
พระพุทธเจ้า โดยการใช้น้ำสะอาดประพรมหรือสรงลงบนพระธาตุ น้ำในพิธีสรงน้ำพระธาตุเป็นสัญลักษณ์ของ
ความบริสุทธิ์และการชำระล้างจิตใจ   (พระพรหม  คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) ผู้ร่วมพิธีจะใช้น้ำสะอาด
ประพรมหรือสรงลงบนพระธาตุ พร้อมกับกล่าวคำบูชาและตั้งจิตอธิษฐาน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2545)  
เชื่อว่าการสรงน้ำพระธาตุช่วยเสริมสร้างบุญกุศลและความเป็นสิริมงคลในชีวิต (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) 

เถราภิเษก (ฮดสงฆ์) พิธีเถราภิเษกหรือฮดสงฆ์เป็นพิธีกรรมที่ทำเพื่อแสดงความเคารพและขอบคุณพระสงฆ์ 
โดยการใช้น้ำศักดิ์สิทธิ์ประพรมหรือสรงลงบนมือพระสงฆ์ น้ำในพิธีเถราภิเษกเป็นสัญลักษณ์ของความบริสุทธิ์และ
การถ่ายทอดพลังศักดิ์สิทธิ์จากพระสงฆ์สู่ผู้ทำพิธี (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) ผู้ทำพิธีจะใช้น้ำ
ศักดิ์สิทธิ์ประพรมหรือสรงลงบนมือพระสงฆ์ พร้อมกับกล่าวคำขอบคุณและอธิษฐาน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺ
โต), 2545) เชื่อว่าการทำพิธีเถราภิเษกช่วยเสริมสร้างบารมีบุญกุศลและความเป็นศิริมงคลในชีวิต 

 
น้ำกับความเปรียบคติธรรมคำสอนและการบรรลุธรรม 
ในพระไตรปิฎกมีพระสูตรหลายพระสูตรที่ใช้คำซึ่งหมายถึงน้ำเป็นชื่อพระสูตร แสดงให้เห็นว่าน้ำมี

ความสำคัญ เช่น นที่สูตร ว่าด้วยอุปมาด้วยแม่น้ำ คังคาสูตร ว่าด้วยแม่น้ำคงคาอุปยสูตร ว่าด้วยน้ำขึ้นน้ำลง สมุทท
สูตร ว่าด้วยสมุทร ทุติยสมุททสูตร ว่าด้วยสมุทรสูตรที่ 2 โอฆตรณสูตร ว่าด้วยการข้ามโอฆะ ปารังคมสูตร ว่าด้วย
ธรรมที่ให้ถึงฝั่ง การอาบน้ำในพระศาสนา และทำใจให้เย็นเหมือนแม่น้ำ เป็นต้น ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำในพระ
สูตรต่าง ๆเหล่านี้ชื่อแนวคิดสำคัญทางพุทธศาสนา โดยแสดงให้เห็นกิเลส สังสารวัฏ และหนทางสู่นิพพาน 

 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

23 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำที่แสดงกิเลส 
ในพระสุตตันตปิฎกมีพระสูตรที่ใช้ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำเพื่อแสดงถึงกิเลสโดยเปรียบกับไฟซึ่งเป็นคู่ตรง

ข้ามกับน้ำ ดังในสังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค สฬายตนวรรค มหาวารวรรค ในอังคุตตรนิกาย สัตตก -อัฏฐก-นวก
นิบาต เป็นต้น ส่วนใหญ่เป็นความเปรียบที่ดงว่าไฟคือกิเลส ทำให้มนุษย์ทุกข์ร้อน โดยแสดงให้เห็นความร้อน การ
เผาผลาญ   การเผาไหม้  และผลจาการถูกเผาไหม้ ซึ่งทำให้เกิดความเดือดร้อน เกิดความทุกข์ ตัวอย่างคือ อาทิตต
สูตรที่ 1 ในสังยุตตนิกาย สคาถวรรค เปรียบว่าเมื่อใฟไหม้เรือน เจ้าของเรือนไม่อาจนำสิ่งของออกไปได้เพราะไฟ
ไหม้ ของนั้นก็ไม่มีประโยชน์ใด เปรียบได้กับหมู่สัตว์ย่อมถูกชราและมรณะเผาไหม้ จึงควรรู้จักใช้สอยและให้ทาน 
อันจะนำไปสู่สวรรค์พระสูตรนี้ใช้ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำคือไฟซึ่งเป็นคู่ตรงข้ามกับน้ำ  ได้แก่  ไฟ ไหม้ และ เผา 
เนื้อความมีดังนี้ 

 
อาทิตตสูตรที่ 1 
เทวดานั้นยืนอยู่ ณ ที่ควรส่วนข้างหนึ่งแล้ว ได้กล่าวคาถาเหล่านี้ในสำนักพระผู้มีพระภาคว่า เมื่อเรือนถูกไฟ

ไหม้แล้ว เจ้าของเรือนขนเอาภาชนะใดออกไปได้ ภาชนะนั้นย่อมเป็นประโยชน์แก่เขา ส่วนสิ่งของที่มิได้ขนออกไป 
ย่อมไหม้ในไฟนั้น ฉันใด ฯโลก (คือหมู่สัตว์) อันชราและมรณะเผาแล้ว ก็ฉันนั้นควรนำออก (ซึ่งโภคสมบัติ) ด้วย
การให้ทาน เพราะทานวัตถุที่บุคคลให้แล้ว ได้ช่ือว่านำออกดีแล้ว ฯ ทานวัตถุที่บุคคลให้แล้วนั้นย่อย่อมมีสุขเป็นผล 
ที่ยังมิได้ให้ย่อมไม่เป็นเหมือนเช่นนั้น โจรยังปลันได้ พระราชายังริบได้ เพลิงยังไหม้ได้ หรือสูญหายไปได้ ฯอนึ่ง 
บุคคลจำต้องละร่างกายพร้อมด้วยสิ่งเครื่องอาศัยด้วยตายจากไป ผู้มีปัญญารู้ชัด ดังนี้แล้ว ควรใช้สอยและให้ทาน 

เมื่อได้ให้ทานและใช้สอยตามควรแล้ว จะไม่ถูกติฉิน เข้าถึงสถานที่อันเป็นสวรรค์ ฯ (พระไตรปิฏกภาษาไทย
ฉบับหลวง, 2514) 

 
ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำที่แสดงสังสารวัฏ 
พระสูตรที่มีความเปรียบเกี่ยวกับน้ำที่แสดงสังสารวัฏมักแสดงอันตรายของการเวียนว่ายในสังสารวัฏ เช่น   

สมุททสูตร คงคาสูตร และ อุปยสูตร สมุททสูตร เป็นพระสูตรที่ปรากฎบ่อยครั้งโดยใช้ชื่อซ้ำกันแต่มีเนื้อความ
ต่างกันปรากฏทั้งใน นิทานวรรค สฟายตนวรรค และมหาวารวรรค ตัวอย่างในสังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค 
มหาสมุทรคือสังสารวัฏเป็นดังห้วงน้ำใหญ่ ข้ามได้ยากเพราะมีอันตรายและน่ากลัว มีทั้งคลื่น  น้ำวน สัตว์ร้ายและ
ผีเสื้อน้ำ มหาสมุทรจึงเปรียบได้กับกิเลสอันมีรูป เป็นต้น หากผู้ใดอดทนอดกลั้นต่อกิเลส ข้ามห้วงสมุทรขึ้นถึงฝั่ง
ตั้งอยู่บนบกได้ก็นับว่าผู้นั้นข้ามพ้นอันตรายต่างๆ และถึงที่สุดแห่งโลกแล้ว ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำในพระสูตรนี้คือ 
สมุทรและห้วงน้ำใหญ่ หมายถึงสังสารวัฏ ข้ามถึงฝั่ง คือการบรรลุนิพพาน เนื้อความเป็นดังนี้ 

ดูกรภิกษุทั้งหลาย ปุถุชนผู้ไม่ได้สดับแล้ว ย่อมกล่าวว่า สมุทรสูตรที่ 1 สมุทร ๆ ดังนี้ ภิกษุทั้งหลาย สมุทร
นั้นไม่ชื่อว่าเป็นสมุทรในวินัยของพระอริยเจ้า ดูกรภิกษุทั้งหลาย สมุทรนั้นเรียกว่า เป็นแอ่งน้ำใหญ่ เป็นห้วงน้ำ
ใหญ่ ดูกรภิกษุทั้งหลาย จักษุเป็นสมุทรของบุรุษ กำลังของจักษุนั้นเกิดจากรูป บุคคลใดย่อมอดกลั้นกำลังอันเกิด
จากรูปนั้นได้ บุคคลนี้เรียกว่า เป็นพราหมณ์ ข้ามสมุทรคือจักษุ ซึ่งมีทั้งคลื่นมีทั้งน้ำวน มีทั้งสัตว์ร้ายมีทั้งผีเสื้อน้ำ 
แล้วขึ้นถึงฝั่งตั้งอยู่บนบก ฯลฯ ใจเป็นสมุทรของบุรุษ กำลังของใจนั้นเกิดจากธรรมารมณ์ บุคคลใดย่อมอดกลั้น
กำลังอันเกิดจากธรรมารมณ์นั้นได้ บุคคลนี้เรียกว่าเป็นพราหมณ์ข้ามสมุทรคือใจได้ ซึ่งมีทั้งคลื่น มีทั้งน้ำวน มีทั้ง
สัตว์ร้าย มีทั้งผีเสื้อน้ำ แล้วขึ้นถึงฝั่งฝั่งอยู่บนบก ฯพระผู้มีพระภาคผู้สุคตศาสดา ครั้นได้ตรัสไวยากรณภาษิตนี้จบ
ลงแล้วจึงได้ตรัสคาถาประพันธ์ต่อไปว่าบุคคลใดข้ามสมุทรนี้ ซึ่งมีทั้งคลื่น มีทั้งน้ำวน มีทั้งสัตว์ร้าย มีทั้งผีเสื้อน้ำ น่า
หวาดกลัว ข้ามได้ แสนยากได้แล้ว บุคคลนั้นเราเรียกว่า เป็นผู้เรียนจบเวท อยู่จบพรหมจรรย์ ถึงที่สุดแห่งโลก ข้าม
ถึงฝั่งแล้ว ฯ (พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับหลวง,2514, เล่ม 18: 191) จบสูตรที่ 1 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

24 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำที่แสดงหนทางสู่นิพพาน 
พระสูตรที่มีความเปรียบเกี่ยวกับน้ำที่แสดงหนทางสู่นิพพาน ส่วนใหญ่จะแสดงถึงการจะกิเลส และการใช้

ธรรมะดับกิเลส ซึ่งจะนำไปสู่การบรรลุนิพพาน เช่น โอฆสูตร โอฆตรณสูตรที่ 1 ปารสูตร วัตถูปมสูตร และพระสูตร
ที่เป็นช่ือแม่น้ำสำคัญ 5 สายของอินเดีย 

ใน โอฆสูตร ว่าด้วยโอฆะ กล่าวถึงโขมะว่าหมายถึงห้วงน้ำคือกิเลส มี 4 ประการ ได้แก่ กาม ภพ ทิฏฐิ และ
อวิชชา การเจริญอริยมรรคทำให้ละโอมะได้ เนื้อความมีดังนี้ 

 
โอฆสูตร 
สาวัตถีนิทานฯ ดูกรภิกษุทั้งหลาย โอฆะ 4 อย่างนี้ 4 อย่างเป็นไฉน ได้แก่ โอฆะคือกาม 1 โอฆะคือภพ 1 

โอฆะคือทิฏฐิ 1 โอฆะคืออวิชชา 1 ดูกรภิกษุทั้งหลาย โอฆะ 4 อย่างนี้แล ฯ 
ดูกรภิกษุทั้งหลาย ภิกษุควรเจริญอริยมรรคอัน ประกอบด้วยองค์ 8 เพื่อรู้ยิง เพื่อกำหนดรู้ เพื่อความสินไป 

เพื่อละโอฆะ 4 อย่างนี้แล ฯลฯ ภิกษุควรเจริญอริยมรรคอันประกอบด้วยองค์ 8 ฯลฯ (พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับ
หลวง,2514) 

ความเปรียบมีความสำคัญในการสื่อธรรมที่ลึกซึ้งเป็นการเปรียบสิ่งที่เป็นนามธรรมให้เป็นรูปธรรมอย่าง
ชัดเจน ความเปรียบจึงเป็นกลวิธีทางการสอนที่สำคัญ ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำที่ปรากฏในพระสูตรแสดงให้เห็นว่า
ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำมีความสำคัญและปรากฎสืบเนื่องมาตั้ งแต่พระไตรปิฎกระทั่งอรรถกถาชาดกโดยแสดง
กิเลส สังสารวัฎ และหนทางสู่นิพพาน มักเปรียบสังสารวัฏว่าเป็นดัง “ห้วงน้ำใหญ่”และ “ โอฆะ”เพื่อแสดง
อันตรายและความน่ากลัว การบรรลุนิพพานเปรียบดัง “การข้ามฝัง”การที่มนุษย์ยังเวียนว่ายในสังสารวัฏเปรียบ
ดังการ “จม” หนทางสู่นิพพานเริ่มด้วยการรักษาศีล เพราะศีลเป็นเครื่อง “ชำระ”  ให้มนุษย์เป็นผู้ “ สะอาดและ
บริสุทธิ์ ”และยังเปรียบ “ ไฟ” เป็นกิเลสที่ทำให้มนุษย์ทุกข์ร้อน การใช้ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำเหล่านี้ยังคงปรากฏ
ในอรรถกถาชาดกเพ่ือสื่อแนวคิดมรรคาสู่นิพพาน 

 
ความเปรียบน้ำกับการบรรลุธรรม 
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการเรียนรู้สรรพสิ่งเพื่อการเรียนรู้ธรรมชาติของมนุษย์ในการที่จะดำรงชีวิต

อยู่ให้สอดคล้องกับธรรมชาติเช่นเดียวกันกับน้ำที่มีการปรับตัวเอง เรียนรู้พัฒนาตนเอง ไม่ขัดแย้ง ไม่แข่งขัน มีแต่
การผสานเกาะเกี่ยวยึดเหนี่ยวให้เกิดความสมดุล มนุษย์ต้องรู้จักปรับตัว เรียนรู้พัฒนาตนเอง ไม่ขัดแย้ง ไม่แข่งชัน
แต่เกาะเกี่ยวอยู่ด้วยสติปัญญาก็จะทำให้มีที่พึ่งที่ยึดเหนี่ยวนำไปสู่การพัฒนาจิตที่ยั่งยืนจนจิตหลุดพ้นจากอาสวะ
กิเลสได้ 

 
น้ำกับการเปรียบเทียบเพื่อการบรรลุ 
พระพุทธองค์ตรัสสอนเรื่อง น้ำแก่พระราหุล ในจูฬราหุโลวาทสูตรว่า “ราหุลเธอเห็นน้ำที่เหลืออยู่หน่อย

หนึ่งในภาชนะน้ำนี้ไหม” “เห็นแล้ว พระพุทธเจ้าข้า” “ราหุลความเป็นสมณะของบุคคลผู้ไม่มีความละอายในการ
กล่าวเท็จทั้งที่รู้อยู่กัน ก็มีอยู่หน่อยหนึ่งเหมือนน้ำที่เหลืออยู่หน่อยหนึ่งอย่างนี้ 

จากนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงเทน้ำที่เหลือหน่อยหนึ่งทิ้ง แล้วตรัสว่า  “ราหุล เธอเห็นน้ำหน่อยหนึ่งที่เรา
เททิ้งไหม” “เห็นแล้ว พระพุทธเจ้าข้า” “ราหุล ความเป็นสมณะของบุคคลผู้ไม่มีความละอายในการกล่าวเท็จ ทั้ง
ที่รู้อยู่ก็มีหน่อยหนึ่งเหมือนน้ำที่เหลืออยู่หน่อยหนึ่งอย่างนี้ จากนั้นพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงคว่ำภาชนะน้ำนั้น แล้ว
ตรัสกับท่านพระราหุลว่า “ราหุล เธอเห็นภาชนะน้ำที่คว่ำนี้ไหม” “เห็นแล้ว พระพุทธเจ้าข้า” “ราหุลความเป็น
สมณะของบุคคลผู้ไม่มีความละอายในการกล่าวเท็จทั้งที่รู้อยู่ก็เหมือนภาชนะน้ำที่คว่ำแล้วอย่างนี้”  จากนั้น พระผู้

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

25 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

มีพระภาศทรงหงายภาชนะน้ำนั้นขึ้นแล้วตรัสกับท่านพระราหุลว่า “เธอเห็นภาชนะน้ำอันว่างเปล่านี้ไหม”          
“เห็นพระพุทธเจ้าข้า” “ราหุล ความเป็นสมณะของบุคคลผู้ไม่มีความละอายในการกล่าวเท็จทั้งที่รู้อยู่ก็เหมือน
ภาชนะน้ำที่ว่างเปล่าอย่างนี้” (Tipitaka 13/108/177-119) เมื่อพระพุทธองค์ทรงแสดงจูฬราหุโลวาทสูตรที่ว่า
ด้วยภาชนะน้ำเปล่า เพื่อให้ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมจากที่ไม่มี 

การพัฒนาสู่การพัฒนากาย ศีล สมาธิ และปัญญาจากนั้น พระพุทธองค์จึงตรัสสอนท่านพระราหุลด้วยมหา
ราหุโลวาทสูตร ซึ่งว่าด้วยเรื่องกัมมัฏฐานธาตุ 5 อย่าง คือ ปฐวีธาตุ ธาตุดิน, อาโปธาตุ ธาตุน้ำ, เตโชธาตุ ธาตุไฟ, 
วาโยธาตุ ธาตุลม และอากาศธาตุ ช่องว่าง โดยให้ใช้ปัญญาพิจารณาเห็นตามสภาพที่จริงว่า “นั้นไม่ใช่ของเรา เรา
ไม ่ เป ็นน ั ่ นน ั ่ น ไม ่ ใช ่ อ ั ตตาของ เรา”  แล ้ วจ ึ งตร ั สสอนให ้ เจร ิญจ ิ ตภาวนาอ ัน เสมอด ้ วยธาต ุ  5 
(Tipitaka/13/114/121/126-133) ในขณะนั้น พระราหุลมีจิตโสมนัสปีติในคำสอนส่งกระแสจิตไปตามอาณาปาน
สติ 16 ชั้นเจริญภาวนาจนจิตหลุดพ้นจากอาสวะกิเลสได้บรรลุอรหัตตผลเป็นพระอรหันต์ 

 
น้ำกับการนำมาใช้เพื่อการบรรลุ 
การใช้น้ำและการเป็นอยู่ที่เนื่องด้วยน้ำมีมาอย่างยาวนานและแนบแน่นมานาน เพราะเป็นกระบวนการ

เชื่อมโยง และผูกพันกับกับชีวิตของคนตั้งแต่แรกเกิดจนตาย ถ้ารู้จักใช้ประโยชน์จากน้ำดังเช่นกรณีของพระปฎาจา
ราเถรี  ในวันหนึ่ง พระเถรีเอาหม้อตักน้ำล้างเท้าแล้วเทน้ำลงไป น้ำนั้นไหลไปไปได้หน่อยหนึ่งก็ขาดสาย ครั้งที่ 2 
น้ำที่พระเถรีเทลงไปน้ันได้ไหลไปมากกว่าเดิมหน่อยหนึ่ง ครั้งที่ 3 น้ำที่เทลงไป ได้ไหลไปมากกว่านั้นอีก พระเถรีได้
ใช้น้ำให้เป็นประโยชน์โดยเปรียบเทียบกับวัยของคนว่า “ สัตว์เหล่านี้ ตายเสียในปฐมวัยก็มี เหมือนกับน้ำที่เราเท
ลงไปครั้งแรก ตายเสียในมัชฌิมวัยก็มีเหมือนกับเทน้ำลงไปในครั้งที่ 2 ซึ่งไหลไปได้มากกว่าเดิม, ตายเสียในปัจฉิม
วัยก็มีเหมือนกับน้ำที่เราเทลงไปในครั้งที่ 3 ไหลไปได้ไกลกว่านั้น” (มหามกุฏราชวิทยาลัย , 2554) ในขณะที่พระ
เถรีกำลังพิจารณาโดยแยบคายอยู่นั้น พระพุทธองค์ทรงแผ่พระรัศมีไปประหนึ่งว่าประทับอยู่เฉพาะหน้าพระเถรี
แล้วตรัสวา่ “ ผู้เห็นความเกิดและความดับ แม้มีชีวิตอยู่ เพียงวันเดียวประเสริฐกว่าผู้ไม่เห็นความเกิดและความดับ
ที่มีชีวิตอยู่ตั้ง 100 ปี ” ในเวลาจบพระธรรมเทศนา พระปฎาจาราเถรีได้บรรลุอรหัตตผลเป็นพระอรหันต์พร้อม
ด้วยปฏิสัมภิทาทั้งหลาย (Tipitaka 25/113/65) 
 
สรุป 

“น้ำ”เป็นปัจจัยสำคัญในการดำรงชีวิตของสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย โดยส่วนมากบุคคลทั่วไปมักจะพิจารณาเห็น
ประโยชน์ของน้ำในด้านกายภายภาพมากกว่าประโยชน์ด้านอื่น แต่น้ำในฐานะที่เกี่ยวข้องกับเรื่องราวทางศาสนา
นั้น  ไม่ค่อยมีผู้ใดให้ความสำคัญมากนัก โดยเฉพาะอย่างยิ่ง น้ำที่เข้าไปเกี่ยวข้องกับศาสดาในศาสนานั้น ๆ ศาสนา
พุทธก็เช่นเดียวกันที่มีเรื่องราวของน้ำปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกและธรรถกถา เรื่องที่ปรากฎเด่นชัดมากที่สุด
ประการหนึ่งก็คือเรื่องน้ำที่สัมพันธ์กับเหตุการณ์พุทธประวัติของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า กล่าวได้ว่าในประวัติของ
พระพุทธเจ้านั้นมีเหตุการณ์ที่เกี่ยวข้องกับน้ำนับตั้งแต่เวลาที่พระองค์ประสูติจนถึงการเสด็จดับขันธปรินิพพานซึ่ง
แทรกอยู่ในเหตุการณ์ของพุทธประวัติล้วนมีนัยในการแสดงธรรมแทรกอยู่ไม่ว่าจะเป็นการประสูติ การตรัสรู้ หรือ
แม้กระทั่งการปรินิพพาน “น้ำ” ในทุกเหตุการณ์มีคติธรรรมที่ลึกซึ้งแทรกอยู่เสมอทั้งนี้เป็นเพราะว่าพระพุทธองค์
ทรงเป็นบรมครูผู้ยอดเยี่ยมของโลก ดังนั้นเหตุการณ์ตลอดพระชนม์ชีพของพระองค์ย่อมนำมาใช้เพื่อการแสดง
ธรรมอันเป็นประโยชน์แก่เวไนยสัตว์ได้ทั้งสิ้น พระพุทธเจ้ามีพระสัพพัญญุตญาณอันสามารถสั่งสอนเวไนยสัตว์
ทั้งหลายให้ได้รับอมตราแห่งธรรม ดุจสายน้ำที่เย็นฉ่ำซึ่งดับความทุกข์ร้อนในใจอันถูกแผดเผาด้วยไฟกิเลสได้อย่าง
สงบ 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

26 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July -September 2025) 
 

เอกสารอ้างอิง 
กรมศิลปากร. (2562). พระราชพิธีบรมราชาภิเษก. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
โฆษิต ไชยประสิทธิ์. (2562). น้ำศักดิ์สิทธิ์: การสร้างเครือข่ายสังคมล้านนา. วารสารข่วงผญา, 14(มกราคม–กันยายน), 87. 
ตรงใจ หุตางกูร. (2554). มหาอุทกภัยในตำนาน. จดหมายข่าวศูนย์มานุษยวิทยาสิรินทร (องค์การมหาชน), 14(74), 19–21. 
ธรรมภิกขุ, พ. (2545). ธรรมบท. ธรรมสภา. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2550). พจนานุกรมพุทธศาสน.์ วัดราชโอรสาราม. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2545). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ: [สำนักพิมพ์ไม่ระบุ]. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2540). พระไตรปิฎกภาษาไทย. โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2536). พระสูตรและอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย อปทาน เล่ม 8 ภาค 1. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2536). พระสูตรและอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย อปทาน เล่ม 8 ภาค 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2536). พระสูตรและอรรถกถาแปล ทีฆนิกาย มหาวรรค เล่ม 2 ภาค 1 (พิมพ์ซ้ำ). กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2554). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหามกุฎราชวิทยาลัย (เล่ม 18). กรุงเทพฯ: มหามกุฎราช

วิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2554). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์ สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
สุชาติ บุษย์ชญานนท์. (2561). ความเชื ่อเรื่องน้ำพุทธมนต์สำหรับพุทธศาสนิกชน. วารสารนัมองแหรกพุทธศาสตร

ปริทรรศน,์ 5(1), 25. 
สุภัค มหาวรากร. (2552). ความเปรียบเกี่ยวกับน้ำกับมรรคาสู่นิพพานในอรรถกถาชาดก  (วิทยานิพนธ์อักษรศา

สตรดุษฎีบัณฑิต, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย). 
หน่วยพิมพ์และจำหน่ายศาสนภัณฑ์ (โรงพิมพ์การศาสนา). (2514). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง เล่มที่ 15: 

พระสุตตันตปิฎก เล่ม 7 สังยุตตนิกาย สคาถวรรค (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: หน่วยพิมพ์และ
จำหน่ายศาสนภัณฑ์. 

หน่วยพิมพ์และจำหน่ายศาสนภัณฑ์ (โรงพิมพ์การศาสนา). (2514). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง เล่มที่ 16: 
พระสุตตันตปิฎก เล่ม 8 สังยุตตนิกาย นิทานวรรค (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: หน่วยพิมพ์และ
จำหน่ายศาสนภัณฑ์. 

หน่วยพิมพ์และจำหน่ายศาสนภัณฑ์ (โรงพิมพ์การศาสนา). (2514). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง เล่มที่ 18: 
พระสุตตันตปิฎก เล่ม 10 สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: หน่วยพิมพ์และ
จำหน่ายศาสนภัณฑ์. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

