
 

554 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

 
Academic Article 

Ethics as it appears in the Singkalakasutta 
ผลจริยศาสตร์ท่ีปรากฏในสิงคาลกสูตร 

PhraSuriyon Narissaro (Phuengphai)1*, PhraPhaithun Chantakamo (Haohan)2, Paisin 
Pongpha3, Boonruam Khammuangsaen4 

พระสุริยน นริสฺสโร (ผึ่งผาย)1*, พระไพทูรย์ ฉนฺทกาโม (ห้าวหาญ)2, ไพสิน ปอ้งภา3, บุญร่วม  คำเมืองแสน4 
 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author &  

Corresponding Author: *  
 
1. PhraSuriyon Narissaro 
(Phuengphai)* 

พระสุริยน นริสฺสโร (ผึ่งผาย)* 
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Email: phungphaysuriyn@gmail.com 
 
2. PhraPhaithun Chantakamo 
(Haohan) 

พระไพทูรย์ ฉนฺทกาโม (ห้าวหาญ) 
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Email: Phaithun46555@gmail.com 

 
3. Paisin Pongpha 

ไพสิน ป้องภา 

Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Email: paisinpongpha@gmail.com 
 
4. Boonruam  Khammuangsaen 

บุญร่วม  คำเมืองแสน 

Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Email: Boonruam.ka@mbu.ac.th 

 
คำสำคัญ: 
จริยศาสตร์, สิงคาลกสูตร 

Keywords: 
Ethics, Singkalakasutta 
 
Article history: 
Received: 11/03/2025  
Revised: 05/04/2025  
Accepted: 02/05/2025  
Available online: 25/06/2025 

From the study, it was found that the principles in 

Singkalakasutta which consist of 4  kamma defilements, 4  biases, 6 

vices, false friends, true friends and 6  directions. When people put 

them into practice, they will make their lives within the framework of 

morality, be a good person, be able to live peacefully with others in 

society. They were a generous to others, love peace, respect each 

other, and do not cause harm to each other. 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

555 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

How to Cite: 
Narissaro, et al. (2025). Ethics as it appears 
in the Singkalakasutta. Journal Dhamma for 

Life, 31(2), 554-566. 

 

บทคัดย่อ 

หลักธรรมในสิงคากลสูตรซึ่งประกอบด้วยกรรมกิเลส 4 อคติ 4 อบายมุข 6 มิตรเทียม มิตรแท้และทิศ 6 
เมื่อบุคคลนำไปประพฤติปฏิบัติแล้วย่อมทำให้การดำเนินชีวิตของบุคคลนั้นอยู่ในกรอบของศีลธรรมเป็นคนดี 
สามารถอยู่ร่วมกันกับผู้อื่นในสังคมได้อย่างสงบสุข มีจิตใจเอื้อเฟื้อเผ่ือแผ่ต่อผู้อื่น รักสงบ เคารพให้เกียรติซึ่งกัน
และกัน ไม่เบียดเบียนกัน 
 
บทนำ 

สังคมโลกในปัจจุบันนี ้เป็นที่ร ู ้ก ันว่าเป็นยุคที่เจริญถึงจุดสูงสุด หรือเรียกว่า เป็นยุคโลกาภิวัตน์ 
สหรัฐอเมริกาเป็นประเทศมหาอำนาจท่ีพัฒนาแล้ว เป็นประเทศท่ีให้สิทธิเสรีภาพของทุกคนเท่าเทียมกัน ท้ังใน
เรื ่องของการปกครองแบบประชาธิปไตย การเคารพสิทธิมนุษยชน การค้าเสรีและการรักษาสิ่งแวดล้อม 
นอกจากนี้ยังพัฒนาเครื่องมือท่ีทันสมัยพร้อมท่ีจะอำนวยความสะดวกสบายให้กับมนุษย์หรือประชากรโลก ท้ัง
วัตถุเทคโนโลยีสารสนเทศคอมพิวเตอร์ Aiปัญญาประดิษฐ์ ซึ่งถือว่าเป็นยุคท่ีพัฒนาถึงจุดสูงสุด ด้วยความเจริญ
ทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีต่างๆ ท่ีพร้อมที่จะอำนวยความสะดวกสบายทุกอย่างให้กับมนุษย์ แทนท่ี
มนุษย์จะสุขสบายกับวัตถุ ส่ิงประดิษฐ์ และเทคโนโลยีเหล่านั้น แต่กลับผิดหวังหาคุณค่าความหมายในชีวิไม่ได้ 
สังคมโลกพัฒนามากขึ้นเท่าไร ปัญหาชีวิตก็มีมากและซับซ้อนมากขึ้น สภาพความเจริญท่ีทันสมัยบีบบังคับให้
ผู้คนในสังคมต้องต่อสู้ด้ินรน เพื่อเอาชีวิตรอด ทำให้คนเห็นแก่ตัวมากขึ้น เอารัดเอาเปรียบกัน เป็นทุกข์ท้ังกาย
และใจ บ้างคนถึงกับลงมือปิดชีวิตตัวเองเนื่องจากมีปัญหาชีวิต หรือการดำเนินชีวิตที่ไม่เป็นไปตามเป้าหมาย 
และเป็นอย่างนี้กันมานานคือมีลักษณะเป็นรูปโซ่พอถึงจุดสูงสุดก็กลับมาจุดเดิม มนุษย์ก็ยังมีความทุกข์ทาง
จิตใจเหมือนเดิม ซึ่งนักคิดนักปราชญ์ทั้งหลายต่างพยายามคิดหาวิธีหรือแนวทางวิธีที่จะหาทางออกในเรื่อง
เหล่านี้ เพราะบ้างเรื่องนั้นวิทยาศาสตร์ไม่สามารถหาคำตอบได้แก้ปัญหาได้ ส่วนใหญ่จะยังคงเชื่อและปฏบิัติ
ตามความรู้และประสบการณ์เดิม ๆ ซึ่งเป็นการยากท่ีจะบอกว่าใครถูก ใครผิด อันนั้นควร อันนี้ไม่ควร ขึ้นอยู่
ท่ีว่าใครมีเหตุผลมากกว่ากัน ถ้าต่างคนต่างคิด ต่างคนต่างเช่ือ และปฏิบัติตามทางของตนรูปแบบในการดำเนิน
ชีวิตและการแสดงออกซึ่งพฤติกรรมก็แตกต่างกันออกไป  

สังคมไทยยุคปัจจุบันนี้วิทยาการสมัยใหม่เข้ามาสู่ไทยมากขึ้น มีการเปล่ียนแปลงมากมายเริ่มต้ังแต่การ
ใช้ชีวิตในแต่ละวัน ต้องปรับตัวให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงอย่างก้าวกระโดนของวิทยาการเทคโนโลยี ทำให้มี
การแข่งขันที่สูงขึ้น เกิดความเลื่อมล้ำมาขึ้น คนที่วางแผนในการดำเนินไม่ดีชีวิต ก็จะพบเจอแต่ปัญหาต่างๆ
นาๆ ดังท่ีเป็นข่าวกันในทุกวันนี้ธุรกิจ กิจการต่างๆ ล้มละลาย หาทางออกไม่ได้ตัดส้ินใจจบชีวิตตัวเอง แต่คนท่ี

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

556 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

มีหลักในการดำเนินชีวิต ใช้ชีวิตอย่างเรียบง่ายมีเป้าหมายท่ีชัดเจน ไม่ฟุ่มเฟือยตามกระแสของกาเปล่ียนแปลง 
ในทางพระพุทธศาสนาสอนให้ใช้ชีวิตอย่างเรียบง่าย หลักในการใช้ชีวิตทางพระพุทธศาสนา เรียกว่า อริมรรคมี
องค์ 8 เป็นทางสายกลาง เมื่อดำเนินตามแล้วจะทำให้ตัวเองและผู้อื่นไม่เดือดร้อน หรือปฏิบัติหลักธรรมท่ี
ปรากฏในสิงคาลกสูตร มิตรแท้ มิตรเทียม การเลือกคบเพื่อนมีความสำคัญอย่างยิ่งในการดำเนินชีวิต เพราะถ้า
คบเพื่อนที่ไม่ดีมีแต่จะพาไปในทางที่เสื่อม เช่น เป็นนักเลงสุรา ชอบเล่นการพนันเป็นต้น ถ้าคบเพื่อนที่เป็น
บัณฑิตชีวิตก็จะมีแต่ความเจริญไปในทางที่ดี แม้กระทั่งกรรมกิเลสที่ตรัส 4 ประการผู้ที ่ละได้แล้วคือไม่
เบียดเบียนกันและกัน ด้วยชีวิตทรัพย์สิน  ร่างกาย วาจา อันเป็นการสร้างบาปกรรมด้วยกายกรรมและวจีกรรม 
การที่เราจะอยู่ร่วมกันในสังคมกับผู้อื่นให้เกิดความสงบร่มเย็นต้องปฏิบัติตามหลักธรรมที่ได้กล่าวมาแล้วดงันี้ 
จึงมีชีวิตท่ีดีไม่เดือดร้อนต่อตนเองและผู้อื่น 

 จากเหตุผลดังกล่าวมาแล้วนั่น ทำให้เห็นถึงความสำคัญของหลักจริยศาสตร์ ในการนำไปใช้ในการ
ดำเนินชีวิตให้เกิดประโยชน์แก่ตนเองและสังคมเปรียบได้เหมือนกับเข็มทิศ ที่จะนำพาเราไปถึงเป้าหมายหรือ
จุดหมายท่ีต้ังไว้ 
 
1. ความหมายของจริยศาสตร์ 

ราชบัณฑิตยสถานได้ให้ความหมาย คำว่า จริยศาสตร์ เป็นศัพท์บัญญัติมาจากภาษาอังกฤษว่า Ethics 
และมาจากคำในภาษาบาลีสันสกฤตว่า จริยะ+ศาสตร์ คำว่าจริยะแปลว่าความประพฤติ หรือกิริยาที่ควร
ประพฤติ กับคำว่าศาสตร์ แปลว่า ระดมความรู้ เมื่อแปลรวมกันว่า ระบบความรู้ที่ว่าด้วยความประพฤติหรือ
กิริยาที่ควรประพฤติ และเป็นปรัชญาสาขาหนึ่งที ่ว่าด้วยการแสวงหาความดีสูงสุดของชีวิตมนุษย์ ในการ
แสวงหาเกณฑ์การตัดสินความประพฤติของมนุษย์ ว่าอย่างไหนถูก ไม่ถูก ดีไม่ดี ควรไม่ควร และพิจารณา
ปัญหาเรื่องสถานภาพของคุณค่าทางศีลธรรม 

จริยศาสตร์เป็นสาขาของปรัชญา ท่ีกล่าวถึงปัญหาด้านจริยศาสตร์หรือปรัชญาชีวิต เช่น มาตรฐานการ
ตัดสินความดีความชั่วในการประพฤติของบุคคลว่า อย่างไรดี อย่างไรชั่ว อย่างไรถูก อย่างไรผิด ชีวิตที่ดีมี
ลักษณะอย่างไร อะไรคือส่ิงท่ีน่าปรารถนาท่ีสุด หรืออะไรคือจุดหมายปลายทางของชีวิต ความดีคืออะไร อาศัย
อะไรเป็นเกณฑ์ตัดสินความดีความชั่วเป็นเรื่องจิตใจของแต่ละบุคคลหรือว่ามีอยู่จริงนอกเหนือจากความรู้สึก
ของมนุษย์ตลอดจนจะปฏิบัติตนในวิถีทางใดมนุษย์จึงจะบรรลุจุดประสงค์อันสูงสุดของชีวิตได้ (บุญมี แท่นแก้ว, 
2541, 16) 

จริยศาสตร์เป็นวิชาท่ีทำให้มนุษย์มีจิตใจสูง และเอื้ออาทรต่อผู้อื่นมีความประพฤติดี เว้นส่ิงท่ีควรเว้น ทำ
ส่ิงท่ีควรทำ แสวงหาคำตอบว่าอะไรดี อะไรช่ัว วิเคราะห์เบื้องหลังพฤติกรรมของมนุษย์ว่า ท่ีมนุษย์มีพฤติกรรม
เช่นนั้นเพราะอะไร มีอะไรอยู่เบื ้องหลังแห่งการกระทำ มีความคล้ายคลึงกับวิชาจิตวิทยาที่มุ ่งศึกษาถึ ง
พฤติกรรม ของมนุษย์และอารมณ์ต่างๆ ท่ีเกิดกับใจแต่ไม่พิจารณาถึงความถูกผิด ส่วนจริยศาสตร์จะพิจารณา
ถึงความถูก ความผิด ความดี ความชั่วของพฤติกรรมและอารมณ์ของมนุษย์ด้วย จริยศาสตร์เป็นคำสันสกฤต 
ตามตัวอักษรแปลว่า ศาสตร์ท่ีว่าด้วยความประพฤติข้อที่ควรประพฤติปฏิบัติ ตำรา หรือวิชาที่ว่าด้วยความ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

557 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

ประพฤติ และจริยศาสตร์มาจากคำภาษาอังกฤษว่า Ethics หมายถึง ศาสตร์ว่าด้วยศีลธรรม หลักศีลธรรม กฎ
ว่าด้วยความประพฤติและพฤติกรรม นอกจากนี้จริยศาสตร์ยังมีความหมายครอบคลุมถึงนิสัยอุปนิสัยและ
อัธยาศัยด้วย (วศิน อินทสระ, 2549, 14-15) 

จริยศาสตร์ เป็นคำมาจากภาษาสันสกฤต มีความหมายว่า ศาสตร์ว่าด้วยความประพฤติการกระทำของ
มนุษย์ว่าอะไรควรทำ อะไรไม่ควรทำ อะไรถูก อะไรผิด อะไรดี อะไรไม่ดี เป็นต้น จริยศาสตร์เป็นศัพท์บัญญัติ
ขึ ้นซึ ่งแปลมาจากคำภาษาอังกฤษว่า Ethics มาจากรากศัพท์ภาษากรึกว่า Ethos ภาษาละตินว่า Ethica 
แปลว่า ประเพณี ความเคยชิน เป็นพฤติกรรมกลุ่ม คือคนส่วนใหญ่มีพฤติกรรมที่เป็นไปในแนวเดียวกัน
จนกระทั่งถือเอาพฤติกรรมเช่นนั้นเป็นแบบแผนของการกระทำของสังคมไปในที่สุด เป็นสิ่งที่พึงกระทำเปน็ท่ี
พึ่งท่ีปรารถนาของคนท่ัวไป เป็นกลุ่มประเพณีของกลุ่มสังคมในท่ีสุดและจริยศาตร์จะประเมินค่าของมนุษย์ว่า 
ดี ช่ัว ถูก ผิดควรทำ ไม่ควรทำ เป็นต้น (วิทย์ วิศทเวทย์, 2532, 10) 
 
2. ประเภทของจริยศาสตร์ 

จร ิยศาสตร์เป็นสาขาหนึ ่งของปรัชญาที ่ศ ึกษาถึงประเด็นปัญหาที ่หลากหลาย เช่น อะไรคือ  
ส่ิงดีท่ีสุดท่ีมนุษย์ควรแสวงหาและยึดถือและใช้อะไรเป็นเกณฑ์ในการตัดสินว่าอะไรดี ไม่ดีอะไรเป็นจุดมุ่งหมาย
สูงสุดของชีวิตมนุษย์ โดยนักปรัชญาในยุคปัจจุบันได้แบ่งประเภทของจริยศาสตร์ ออกเป็น 3 ประเภท หลักๆ 
ได้แก่  

1.อภิจริยศาสตร์ เป็นศาสตร์ท่ีแสวงความหมายของความดี ช่ัว ถูก ผิด ว่าคืออะไร เป็นส่ิงท่ีมีอยู่จริงหรือ
เป็นเพียงสิ่งที่มนุษย์สมมติขึ ้น หลักการทางจริยธรรมของมนุษย์ได้มาจากไหน มาจากเหตุผล ศรัทธา หรือ
ปัญญา หลักการเหล่านั้นมีความเป็นจริงในตัวมันเอง เป็นเพียงข้อตกลงทางสังคม หรือเป็นการแสดงออกทาง
อารมณ์ของมนุษย์ คำตอบก็อาจจะเป็นว่าหลักการทางจริยธรรม เป็นผลของความจริงสากลบ้าง เจตจำนงของ
พระเจ้าบ้าง กฎเกณฑ์การใช้เหตุผลในการตัดสินทางจริยธรรมของมนุษย์บ้าง ซึ่งจัดเป็น 3 ทัศนะหลักๆ ดังนี้ 

ก) ดี ช่ัว ถูก ผิด มีอยู่จริงอย่างเป็นภววิสัย เป็นส่ิงท่ีแน่นตายตัว ไม่เปล่ียนแปลงไปตามเงื่อนไขของเวลา
และสถานที่ ไม่ขึ้นอยู่กับความเห็นของบุคคล หรือวัฒนธรรมทางสังคมและเป็นสิ่งสากลที่มนุษย์ทุกคนทุก
สังคมสามารถเข้าใจตรงกันได้ โดยยึดถือปฏิบัติร่วมกันได้ 

ข) ดี ช่ัว ถูก ผิด มีอยู่อย่างสัมพัทธ์ เป็นข้อตกลงทางสังคมข้ึนอยู่กับความเห็นส่วนบุคคล และวัฒนธรรม
ทางส ั งคมไม ่แน ่นอนตายต ัว  แปรเปล ี ่ ยนไปตามเง ื ่ อนไขของเวลาและสถานท ี ่ ไม ่ ใช ่ส ิ ่ งสากล 
ท่ีทุกคน ทุกสังคมจะสามารถเห็นตรงกัน โดยยึดถือปฏิบัติร่วมกันได้ 

ค) ดี ชั่ว ถูก ผิด เป็นผลจากภาวะทางจิตวิทยา คือ หลักการที่เราใช้ตัดสินการกระทำว่าดี หรือชั่ว ถูก
หรือผิด มาจากข้อเท็จจริงทางจิตวิทยาของมนุษย์ เช่น ความเห็นแก่ตัว ท่ีเป็นแรงจูงใจให้มนุษย์กระทำการทุก
อย่างเพื่อประโยชน์ของตนเอง และการเห็นแก่ผู้อื่น ท่ีแสดงออกเป็นความเมตตากรุณาอันเป็นแรงจูงใจให้เรา
ทำเพื่อผู้อื่น 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

558 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

2. จริยศาสตร์บรรทัดฐาน ศึกษาเกี่ยวกับมาตรฐานที่กำหนดถูก ผิด ดี ที่เกี่ยวกับความประพฤติ และ
การกระทำของมนุษย์ เพื่อหาคำตอบว่าอย่างไรจึงเรียกว่ามีคุณธรรม มีเหตุผลการกระทำอย่างใดอย่างหนึ่งเป็น
การกระทำท่ีดีหรือช่ัว ถูกหรือผิด ควรหรือไม่ควร และมนุษย์มีสิทธิและหน้าท่ีทางศีลธรรมอย่างไร คำตอบท่ีได้
แบ่งเป็น 2 ทฤษฎี คือ 

1) ทฤษฎีคุณธรรม มุ่งวิเคราะห์คุณลักษณะประจำตัวของบุคคลมากกว่าการกระทำเฉพาะกรณี คือ
พิจารณาความมีคุณธรรมจากการเป็นไม่ใช่จากการกระทำในสถานการณ์เฉพาะต่างๆ พื้นฐานการวิเคราะห์
ความมีคุณธรรม จึงยึดตัวผู้กระทำเป็นหลัก กล่าวคือ ถ้าตัวผู้กระทำเป็นคนดี หรือเป็นผู้มีคุณธรรมเป็นปกติ
นิสัย เขาย่อมทำสิ่งที่ดี หรือทำสิ่งที่ถูกต้องเสมอ ชีวิตที่ดีคือชีวิตที่มีการตรวจสอบ มีคุณธรรม อยู่ในระบบ
ระเบียบและมีความสมดุล 

2) ทฤษฎีหน้าที่ มุ่งวิเคราะห์ความถูกผิดทางศีลธรรมบนพื้นฐานของการกระทำ การตัดสินถูกผิดทาง
ศ ีลธรรมไม ่ ใช ่ด ูท ี ่ การ เป ็น  หร ือด ูว ่ าผ ู ้ กระทำเป ็นคนอย ่าง ไร  แต ่ ให ้ด ูท ี ่ การกระทำค ือ ให ้ ดู  
ว่าการกระทำของเขาในกรณีหรือสถานการณ์นั้นๆ เป็นอย่างไร ทฤษฎีนี้จึงมุ่งแสวงหาหลักการพื้นฐานของ
พันธะทางศีลธรรมของมนุษย์ และหลักการดังกล่าวนี้เป็นหน้าท่ีท่ีมนุษย์มีพันธะต้องปฏิบัติ 

3. จริยศาสตร์ประยุกต์ เป็นทฤษฎีทางจริยศาสตร์ที ่นำหลักการของอภิจริยศาสตร์และจริยศาสตร์
บรรทัดฐานมาประยุกต์ใช้กับปัญหาต่างๆ มีหลายทฤษฎีด้วยกัน เช่น จริยศาสตร์การแพทย์ ที่สนใจประเด็น
ทางจริยธรรมจากการประยุกต์ศาสตร์ทางชีววิทยาและทางการแพทย์ ประเด็นการอภิปรายคือเรื่องของชีวิต
และความตาย ควรปฏิบัติอย่างไรในเรื่องดังกล่าว สิทธิของผู้ป่วย จรรยา บรรณของแพทย์ จริยศาสตร์ธุรกิจ 
ประเด็นการศึกษาคือความสัมพันธ์ท่ีมีความเป็นธรรมระหว่างนายจ้างกับลูกจ้าง หน้าท่ีความรับผิดชอบของผู้
ประกอบธุรกิจต่อสังคมและการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม และจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อม ประเด็นสำคัญที่ศึกษาคือ 
มนุษย์มีสิทธิโดยชอบธรรม ที่จะบริโภคทรัพยากรธธรรมชาติหรือไม่ สรรพสิ่งในธรรมชาติมีคุณค่าในตัวเอง 
หรือมีคุณค่าเพียงเพราะเป็นประโยชน์ต่อมนุษย์ ชีวิตอื่นๆในธรรมชาติมีสิทธิของตัวเองหรือไม่ เช่น สัตว์ต่างๆ 
มีสิทธิของสัตว์ ซึ่งเป็นสิทธิโดยธรรมชาติเท่าเทียมกับสิทธิโดยธรรมชาติของมนุษย์หรือไม่ เป็นต้น (พระมหา
บุญประสิทธิ์ นาถปุญฺโญ, 2564, 21-22) 
 
3. คุณค่าทางจริยศาสตร์ 

คุณค่า เป็นคุณสมบัติที่ได้จากการประเมินสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เช่น ความงามเป็นค่า หรือคุณค่าทางศิลปะ 
ความดีเป็นค่าหรือคุณค่าทางจริยธรรม คุณค่าทางจริยศาสตร์ คือรูปแบบทั่ว ๆ ไป ของความประพฤติทาง
คุณธรรม เช่น ความขยันหมั่นเพียร ความรู้จักประมาณ ความมีเกียรติ ความยุติธรรม ความซื่อสัตย์ ความเอื้อ
เฟื่อเผ่ือแผ่ ซึ่งเป็นคุณค่าทางจริยศาสตร์ท่ีแสดงออกทางร่างกายใน ลักษณะท่ีดีงามถูกต้องอันเป็นส่ิงท่ีประสงค์
ของสังคม และคุณค่าจริยศาสตร์จะมีได้ต้องปลูกฝ้งฝึกหัด โดยเริ่มจากการปลูกฝังคุณค่าทางจริยศาสตร์ลงใน
ใจก่อน การปลูกฝังคุณค่าทางจริยศาสตร์ จำเป็นต้องอาศัยหลักการคําสอนทางศาสนาอันได้แก่ ศีล เป็น

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

559 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

พื้นฐานหรือกฎเกณฑ์ ซึ่งเป็นข้อบังคับความประพฤติปฏิบัติ เพื่อจัดระบบหรือฝึกหัดกายวาจาให้เรียบร้อยเป็น
ปกติ 

 
4. เกณฑ์การตัดสินทางจริยศาสตร์ 

เกณฑ์การตัดสินทางจริยศาสตร์หนึ่งว่าเป็นการกระทำที่ดีหรือชั่ว ถูกหรือผิด ควรทำหรือไม่ควรทำ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อมนุษย์ตกอยู่ในสถานการณ์ยุ่งยาก และต้องเลือกกระทำหรือไม่กระทำอย่างใดอย่างหนึ่ง 
เช่น เมื่อคนๆ หนึ่งกระทำส่ิงใดส่ิงหนึ่งลงไป เราจะใช้หลักหรือมาตรการอะไรมาตัดสินว่าการกระทำของเขาถูก
หรือผิด และมีเหตุผลอย่างไรที่ใช้หลักหรือมาตรการนั้นมาตัดสิน หรือเมื ่อเราตกอยู่ในสถานการณ์ที่ต้อง
ตัดสินใจเลือกทำอะไรอย่างใดอย่างหนึ่ง เรามีเกณฑ์อะไรที่จะชี้ว่าเราควรทำอย่างนี้ ไม่ควรทำอย่างนั้น เมื่อ
ต้องมีการตัดสินการกระทำมนุษย์มักจะใช้ความพอใจของตนเอง หรือค่านิยมในสังคม เจตนา ศาสนา กฎหมาย 
รวมทั้งกฎเกณฑ์ต่างๆ เป็นเกณฑ์ตัดสินคุณค่าทางจริยธรรม ดังนั้นจะเห็นได้ว่าเกณฑ์ตัดสินคุณค่าทาง
จริยธรรมนั้นมีมากมาย ในบทความนี้จะขอยกตัวอย่างเกณฑ์ตัดสินคุณธรรม 3 ทฤษฎี ได้แก่  

1.ลัทธิสัมพัทธนิยม เชื่อว่า ค่าทางจริยธรรม เป็นสิ่งสัมพัทธ์ด้วยเหตุผลที่ว่าความดีความชั่ว ไม่ใช่ส่ิง
แน่นอนตายตัว การกระทำอันหนึ่ง จะดีหรือเลว ถูกหรือผิด ขึ ้นอยู่กับเงื ่อนไขและปัจจัยหลายอย่าง ใน
สภาพแวดล้อมอย่างหนึ่งการกระทำอย่างหนึ่งเป็นการกระทำท่ีดี แต่ในสภาพแวดล้อมมีอย่างหนึ่ง การกระทำ
อย่างเดียวกันนั้น อาจจะกลายเป็นการกระทำท่ีเลวก็ได้ การกระทำจึงไม่ได้ดีหรือเลวในตัวของมันเอง แต่ความ
ดีหรือความเลวของการกระทำนั้น สัมพัทธ์หรือขึ้นอยู่กับปัจจัยอื่นๆ ลัทธิสัมพัทธนิยมเชื่อว่า การตัดสิน
ความถูก ผิด ขึ้นอยู่กับว่าใครเป็นผู้ตัดสิน เพราะผู้ตัดสินย่อมตัดสินแตกต่างกันไปตามความพอใจของตน 
เกณฑ์ตัดสินจริยธรรมจึงมีหลายเกณฑ์ และไม่มีเกณฑ์ใดเกณฑ์หนึ่งท่ีสูงสุดหรือดีกว่าเกณฑ์อื่นๆ ลัทธิสัมพัทธ
นิยมจึงมีรูปแบบ อยู่ 2 เกณฑ์ด้วยกันดังนี้  

1) เกณฑ์ตัดสินความดีความชั่วขึ้นอยู่กับบุคคลแต่ละคน ลัทธิสัมพันธ์นิยมถือว่า คนแต่ละคนเป็นผู้
ตัดสินความดีความช่ัวเอาเอง เกณฑ์ตัดสินจริยธรรมข้ึนอยู่กับแต่ละบุคคล ชาวสัมพัทธนิยมพวกหนึ่ง เช่น พวก
โซฟิส ซึ่งเป็นนักปรัชญากรีกโบราณ ถือว่า คนแต่ละคนเป็นพูดตัดสินทุกอย่างเอาเองถูกผิดดีชั่ว จึงขึ้นอยู่กับ
การตัดสินของแต่ละคน ส่ิงท่ีดีคือส่ิงท่ีฉันชอบ 

2) เกณฑ์ตัดสินความดีความชั่วขึ้นอยู่กับจารีตประเพณีของแต่ละสังคม ลัทธิสัมพัทธนิยม เห็นว่า 
เนื่องจากบุคคลแต่ละคนนั้น เขาจะมีลักษณะหรืออุปนิสัยอย่างไรขึ้นอยู่กับสังคม ที่เขาอยู่สังคมได้ปลูกฝัง
ความรู้สึก และอารมณ์ทางศีลธรรมให้แก่เขา โดยผ่านทางจารีต ประเพณี กฎหมาย ศีลธรรม และความเช่ือ
ทางศาสนา สังคมเป็นผู้บอกว่าอะไรผิดอะไรถูก ดังนั้น ชาวสัมพัทธนิยมกลุ่มนี้ เสนอว่าควรใช้จารีประเพณีเป็น
เกณฑ์ตัดสินความดี ความช่ัว  เป็นเกณฑ์ตัดสินจริยธรรม 

2. ลัทธิประโยชน์นิยม เป็นลัทธิที่ยอมรับประโยชน์หรือหลักมหสุข เป็นรากฐานของศีลธรรม โดยถือว่า
ความถูกต้องของการกระทำขึ้นอยู่กับแนวโน้มท่ีการกระทำนั้นจะก่อให้เกิดความสุข ความผิดขึ้นอยู่กับแนวโน้ม
ที่จะก่อให้เกิดความทุกข์ ดังนั้นประโยชน์นิยม คือลัทธิที่ถือว่าเกณฑ์ตัดสินความดีความชั่วอยู่ที่ผลของการ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

560 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

กระทำเป็นตัวตัดสินเป็นสำคัญ ลัทธิประโยชน์นิยมมีแนวคิดในเรื่องค่าทางจริยธรรมคล้ายกับแนวคิด สัมพัทธ
นิยม กล่าวคือประโยชน์นิยม เช่ือว่าค่าทางจริยธรรมเป็นส่ิงสัมพัทธโดยถือว่าความดีความช่ัวไม่ใช่ส่ิงท่ีแน่นอน
ตายตัว เปล่ียนแปลงไปตามผลของการกระทำ การกระทำอย่างเดียวกันอาจเป็นได้ท้ังดีและเลวถูกหรือผิด ตาม
ทัศนะของประโยชน์นิยม การกระทำโดยตัวมันเองไม่จัดว่าดีหรือเลว แต่อยู่ที่มันก่อให้เกิดผลอย่างไร การ
กระทำอย่างเดียวกันถ้าก่อให้เกิดผลดี คือประโยชน์สุข มันก็เป็นการกระทำที่ดี ถ้าผลของมันก่อให้เกิดความ
ทุกข์ มันก็เป็นการกระทำที่เลว เช่น การพูดเท็จไม่จัดว่าดีหรือชั่ว แต่ดูที่ผลของการพูดเท็จว่าเป็นอย่างไร ถ้า
พูดเท็จแล้วก่อให้เกิดความสุข การพูดเช่นนั้นเป็นส่ิงท่ีดีควรกระทำ แต่ถ้าพูดเสร็จแล้วขอให้เกิดความทุกข์ การ
พูดเท็จก็เป็นสิ่งที่เลวไม่ควรกระทำ เมื่อเป็นเช่นนี้เกณฑ์ตัดสินจริยธรรมของประโยชน์นิยม จึงมีลักษณะ
สัมพัทธคือไม่แน่นอนตายตัว 

3.เกณฑ์ที่ใช้ตัดสินความรู้ตามทรรศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท ความรู้ที่จัดถูกต้องนั้นต้องสามารถทำ
ให้ผู้ท่ีรู้นั้นหลุดพ้นจากความทุกข์ อันเป็นไปตามหลักของอริยสัจ 4 คือ รู้ทุกข์ รู้เหตุเกิด ทุกข์ รู้ความดับทุกข์ รู้
วิธีปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ ส่วนวิธีการพิจารณาความรู้ว่าจะดำเนินตามลักษณะอริยสัจหรือไม่ ขึ้นอยู่กับการ
ปฏิบัติให้เข้าใจด้วยตนเอง แต่เมื ่อพิจารณาในส่วนของความคิดหรือทฤษฎีต่าง ๆ ที ่เป็นไปในโลกนี้มี
ค่อนข้างมาก การหาเกณฑ์ตัดสินว่าความคิดหรือทฤษฎีใดบ้างที่เชื่อถือจึงเป็นเรื่องจำเป็นในพุทธปรัชญาเถร
วาท มีเกณฑ์ในการตัดสินว่าแนวคิดใดควรเชื่อถือตามหลักทฤษฎีที่ประกอบด้วยเหตุผลที่ พระพุทธเจ้าทรง
แสดงไว้ในกาลามสูตร 10 ประการ 

๑. มา อนุสฺสาเวน  อย่าปลงใจเช่ือด้วยการฟังตามกันมา 
๒. มา ปรมฺปราย  อย่าปลงใจเช่ือด้วยถือสืบกันมา 
๓. มา อิติกิราย  อย่าปลงใจเช่ือด้วยเล่าลือ 
๔. มา ปิฏกสมฺปทาเนน  อย่าปลงใจเช่ือด้วยการอ้างตำราหรือคัมภีร์ 
๕. มา ตกฺกเหตุ อย่าปลงใจเช่ือเพราะตรรกะ 
๖. มา นยเหตุ อย่าปลงใจเช่ือเพราะการอนุมาน 
๗. มา อาการปริวิตกฺเกน อย่าปลงใจเช่ือด้วยการตรึกตรองตามแนวเหตุผล 
๘. มา ทิฏฐินิชฺฌานกฺขนฺติยา อย่าปลงใจเช่ือเพราะเข้ากันได้กับทฤษฎีท่ีพินิจไว้ 
๙. มา ภพฺพรูปตาย อย่าปลงใจเช่ือ เพราะมองเห็นรูปลักษณะว่าน่าเป็นไปได้ 
๑๐. มา สมโณ โน ครูติ อย่าปลงใจเช่ือ เพราะนับถือว่าท่านสมณะนี้เป็นครูของเรา 

 
5. สิงคาลกสูตร  

สิงคาลสูตร เป็นพระสูตรหนึ่งในพระสุตตันตปิฎก หมวดทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค เป็นหลักคำสอนขององค์
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ท่ีมุ่งเน้นประโยชน์โดยตรงสำหรับคฤหัสถ์หรือผู้ครองเรือนโดยมีหลักธรรมให้ละเว้นจาก
บาปกรรม 14 ประการ ที่เริ่มต้นด้วย กรรมกิเลส 4 อคติ 4 อบายมุข 6 รวมทั้งเรื่องมิตรแท้ มิตรเทียม ทิศ 6 
หรือบุคคล 6 ประเภท ที่มีความสัมพันธ์ต่อบุคคล ๆ หนึ่ง มีบิดามารดากับบุตร เป็นต้น และวิธีการปฏิบัติต่อ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

561 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

บุคคลเหล่านั้น มุ่งให้มีสติไม่ประมาท สร้างปัญญาให้กับบุคคลท่ีจะเข้าใจและสามารถนำไปปฏิบัติได้โดยไม่ยาก
เกินไป ยิ่งกว่านั้นสร้างคุณค่าหน้าที่อย่างสำคัญมนุษย์โลก ให้มีวิถีการดำเนินชีวิตทั้งในโลกนี้และโลกหน้าอีก
ด้วย (พระมหาอนันต์ อนุตฺตโร, 2563, 54) 
 
6. ประวัติสิงคาลกสูตร  

สมัยหนึ ่ง พระผู ้ม ีพระภาคเจ้าประทับอยู ่ ณ พระว ิหารเวฬุวัน อ ันเป็นที ่พระราชทานเหยื่อ  
แก่กระแต ใกล้กรุงราชพฤกษ์ สมัยนั้นสิงคาลกะคฤหบดี ลุกขึ้นแต่เช้าออกจากกรุงราชพฤกษ์มีผ้าเปียก มีผม
เปียก ประคองอัญชลี นอบน้อมทิศท้ังหลายคือ ทิศเบ้ืองหน้า ทิศเบ้ืองขวา ทิศเบ้ืองหลังทิศเบื้องซ้าย ทิศเบื้อง
ล่าง ทิศเบ้ืองบน ครั้นในเวลาเช้าพระผู้มีพระภาคเจ้า ทรงครองผ้า ถือบาตร และจีวร เสด็จเข้าไปบิณฑบาตยัง
กรุงราชคฤห์ ได้ทอดพระเนตรเห็นสิงคาลกะคฤหบดี ซึ่งลุกขึ้นแต่เช้าออกจากกรุงราชพฤกษ์ มีผ้าเปียก มีผม
เปียก ประคองอัญชลี นอบน้อมทิศท้ังหลาย คือทิศเบ้ืองหน้าทิศเบ้ืองขวา ทิศเบ้ืองหลัง ทิศเบ้ืองซ้าย ทิศเบื้อง
ล่าง ทิศเบ้ืองบน ครั้นทอดพระเนตรเห็นแล้วได้ตรัสถามสิงคาลกะคฤหบดี ดังนี้ว่าดูก่อน สิงคาลกะคฤหบดี เธอ
ลุกแต่เช้าออกจากกรุงราชพฤกษ์มีผ้าเปียกมีผมเปียก ประคองอัญชลี นอบน้อมทิศทั้งหลาย คือทิศเบื้องหน้า 
ทิศเบ้ืองขวา ทิศเบ้ืองหลัง ทิศเบ้ืองซ้าย ทิศเบ้ืองล่าง ทิศเบ้ืองบน อยู่เพราะเหตุไรสิงคาลกะคฤหบดีกราบทูล
ว่า ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ บิดาของข้าพระองค์ก่อนตายได้กล่าวไว้ว่า นี่นะลูกเจ้าพึงไหว้ทิศท้ังหลาย ข้าพระองค์
สักการะเคารพนับถือบูชาคำของบิดา จึงลุกขึ้นแต่เช้าออกจากกรุงราชคฤห์ มีผ้าเปียก มีผมเปียก ประคอง
อัญชลีนอบน้อมทิศทั้งหลาย คือทิศเบื้องหน้า ทิศเบื้องขวา ทิศเบื้องซ้าย ทิศเบื้ องหลัง ทิศเบื้องล่าง ทิศเบื้อง
บนอยู่ พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสกับสิงคาลกะคฤหบดี ว่าดูก่อนคฤหบดีบุตร ในวินัยของพระอริยะเจ้าเขาไม่
นอบน้อมทิศท้ัง 6 กันอย่างนี้ สิงคาลกะคฤหบดีจึงทูลถามว่าข้าแต่พระองค์ผู้เจริญในอริยวินัยพระอริยเจ้า ท่าน
นอบน้อมทิศ 6 กันอย่างไร ขอประทานโอกาส ขอพระผู้มีพระภาคเจ้าจงทรงแสดงแก่ข้าพระองค์ ตามที่ใน
อริยะวินัยเจ้า ท่านนอบน้อมทิศ 6 กัน นั้นเธอพระเจ้าข้า พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ทรงแสดงช้ีแจงแก่ สิงคาลกะ
คฤหบดี ว่าดูก่อนคหบดีบุตร ถ้าอย่างนั้นท่านจงฟังจงต้ังใจให้ดีเราจะกล่าว สิงคาลกะคฤหบดี กราบทูลรับพระ
ดำรัสของพระผู้มีพระภาคเจ้า พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า ดูก่อนคหบดีบุตร อริยะสาวกละกรรมกิเลส 4 
ประการได้แล้ว ไม่ทำบาปกรรมโดยฐาน 4 และไม่เสพทางเส่ือมแห่งโภคะ 6 อริยสาวกนั้นเป็นผู้ปราศจากกรรม
อันลามก 14 อย่างนี้แล้วย่อมปกปิดทิศ 6 ย่อมปฏิบัติเพื่อชนะโลกท้ังสอง และเป็นอันอริยสาวกนั้นปรารภแล้ว
ทั้งในโลกนี้และโลกหน้า เบื้องหน้าแต่ตาย เพราะกายแตก อริยสาวกย่อมเข้าถึงสุคติโลกสวรรค์ (ที.ปา.
11/174/139.) 
 
7. หลักธรรมคําสอนในสิงคาลกสูตร  

เป็นหลักธรรมท่ีองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงมุ่งประโยชน์โดยตรงสำหรับคฤหัสถ์หรือผู้ครองเรือน เพื่อ
ไม่ให้ประมาทในการดำเนินชีวิตเป็นทั้งอริยะวินัยท่ีพระอริยเจ้าละได้แล้วและคิหิวินัย เป็นวินัยผู้ครองเรือนควร
นํามาปฏิบัติอันได้แก่ การละกรรมกิเลส 4 ไม่ทำความชั่วโดยฐานะ 4 (หลักธรรมการละอคติ 4) อบายมุข 6 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

562 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

มิตรเทียม 4 ประเภท มิตรแท้ 4 ประเภท ทิศ 6 และสังคหวัตถุ 4 ย่อมปกปิดทิศ 6 ผู้ปฏิบัติเพื่อชนะโลกท้ัง
สอง ย่อมศึกษา ดังนี้  

กรรมกิเลส 4 ประการ เป็นธรรมท่ีอริยสาวกละได้แล้ว ผู้เป็นคฤหัสถ์ควรปฏิบัติเว้นขาดจากกรรมกิเลส
เหล่านี้ คือการละกรรมกิเลส 4 ท่ีเกิดจากการเบียดเบียนกันและกัน ด้วยชีวิต ทรัพย์สิน ร่างกาย วาจา อันเป็น
การสร้างบาปกรรมด้วยกายกรรมและวจีกรรม กรรมกิเลส 4 ประการ ได้แก่  

1. ปาณาติบาต คือ การฆ่าสัตว์                      2. อทินนาทาน คือ การลักทรัพย์  
3. กาเมสุมิจฉาจาร คือ การประพฤติผิดในกาม   4. มุสาวาท คือ การพูดเท็จ 
ไม่ทำความชั่วโดยฐาน 4 (อคติ 4) พระอริยสาวกไม่กระทำบาปกรรม โดยฐานะ 4 ประการ ส่วน

ปุถุชนกระทำกรรมด้วยฐาน 4 ประการนี้ เรียกว่า อคติ 4 ความลำเอียง 4 ประการนี้ คือการกระทำบาปกรรม
ดังนี้  

1. ฉันทาคติ ลำเอียงเพราะรัก    2. โทสาคติ ลำเอียงเพราะชัง  
3. โมหาคติ ลำเอียงเพราะหลง   4. ภยาคติ ลำเอียงเพราะกลัว 
อบายมุข 6 แปลว่า หนทางแห่งความฉิบหาย หรือทางแห่งความเส่ือม อบายมุข 6 ประการนี้ อริยสาวก

ละได้แล้ว ย่อมไม่เสพทางเส่ือมแห่งโภคะ 6 โภคะท้ังหลายประกอบด้วย    
1. การเสพน้ำเมาคือสุราเมรัย อันเป็นท่ีต้ังแห่งความประมาท เป็นทางเส่ือมแห่งโภคะท้ังหลาย    
2. การเท่ียวตามตรอก ๆ ในเวลากลางคืน เป็นทางเส่ือมแห่งโภคะท้ังหลาย                    
3. การเท่ียวดูมหรสพ เป็นทางเส่ือมแห่งโภคะท้ังหลาย                                                          
4. การเล่นการพนันอันเป็นท่ีต้ังแห่งความประมาท เป็นทางเส่ือมแห่งโภคะท้ังหลาย    
5. การคบคนช่ัวเป็นมิตร เป็นทางเส่ือมแห่งโภคะท้ังหลาย    
6. ความเกียจคร้าน เป็นทางเส่ือมแห่งโภคะท้ังหลาย 
มิตรเทียม มิตรแท้ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงตรัสถึงมิตรเทียมว่า เป็นผู้นำไปสู่ความเส่ือมเสียหาย ตรัสถึง

มิตรแท้ว่าการคบมิตรที่เป็นคนดี ถ้าคบแล้วจะพ้นทางเสื่อม มีแต่ความสุข พร้อมแสดงลักษณะของมิตรเทียม 
มิตรแท้ท้ัง 4 ประเภทโดยแต่ละประเภทมีลักษณะเด่นออกเป็น 4 ประการ ดังนี้  

1.มิตรเทียม 4 ประเภท บุคคล 4 จำพวกนี้ พึงทราบว่าเป็นมิตรเทียมโดยตรัสว่า ดูกรคฤหบดีบุตร คน 4 
จำพวกเหล่านี้ คือคนปอกลอก, คนดีแต่พูด, คนหัวประจบ, คนชักชวนในทางฉิบหาย ท่านพึงทราบว่าไม่ใช่มิตร 
เป็นแต่คนเทียมมิตร 

2.มิตรแท้ 4 ประเภท บุคคล 4 จำพวกนี้ พึงทราบว่าเป็นมิตรแท้โดยตรัสว่า ดูกรคฤหบดีบุตร มิตร 4 
จำพวกเหล่านี้ คือ มิตรมีอุปการะ, มิตรร่วมทุกข์ร่วมสุข, มิตรแนะนำประโยชน์, มิตรมีความรักใคร่ พึงทราบว่า
เป็นมิตรมีใจดี (เป็นมิตรแท้) 

ทิศ 6 ในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ทรงตรัสสอนสิงคาลกคฤหบดี
บุตร ถึงวิธีปฏิบัติที่ส่งเสริมชีวิตให้ดีงาม ด้วยวิธีการปฏิบัติต่อบุคคลที่มีความเกี่ยวข้องอยู่รอบตัว คือบุคคล 6 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

563 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

ประเภท มีมารดาบิดา เป็นต้น ดังท่ีพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสกับคฤหบีบุตร ในเรื่อง ทิศ 6 ดังนี้ว่า ดูกรคฤหบดี
บุตร ก็อริยสาวกเป็นผู้ปกปิดทิศท้ัง 6 อย่างไรท่านพึ่งทราบทิศ 6 เหล่านี้ คือ    

1. ทิศเบ้ืองหน้า ได้แก่ มารดา บิดา         2. ทิศเบ้ืองขวา ได้แก่ ครู อาจารย์  
3. ทิศเบ้ืองหลัง ได้แก่ บุตร ภรรยา         4. ทิศเบ้ืองซ้าย ได้แก่ มิตร สหาย  
5. ทิศเบ้ืองล่าง ได้แก่ ทาส กรรมกร        6. ทิศเบ้ืองบน ได้แก่ สมณพราหมณ์ 

 
8. คุณค่าที่ปรากฏในสิงคาลกสูตร 

หลักธรรมในสิงคาลกสูตรนั้นเมื่อบุคคลนำไปปฏิบัติแล้วย่อมมุ่งเน้นให้บุคคลสามารถดำเนินชีว ิตอยู่
ร่วมกันในครอบครัว สังคมได้อย่างมีความสุข ไม่เบียดเบียนกัน เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ช่วยเหลือซึ่งกันและกันซึ่ง
หลักธรรมในสิงคาลกสูตรกันก่อให้เกิดคุณค่าหรือคุณประโยชน์แก่บุคคลผู้ปฏิบัติตาม เช่นกรรมกิเลส 4 
ประการท่ีบุคคลใดละได้แล้วคือไม่เบียดเบียนกันด้วยชีวิต ทรัพย์สิน ร่างกาย วาจา ย่อมก่อให้เกิดประโยชน์สุข
ในการอยู่ร่วมกันของผู้คนในสังคมโดยต่างเคารพซึ่งกันและกันในศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ การอยู่ร่วมกันหรือ
การทำงานกับคนหมู่มากต้องละอคติ 4 จึงจะก่อให้เกิดความเท่าเทียมและเสมอภาคกันทุกฝ่าย เพราะถ้าหาก
ปฏิบัติโดยใชอคติ 4 แล้วจะทำให้เกิดความเลื่อมล้ำเอาเปรียบผู้อื่นขาดความเสมอภาค เพราะมนุษย์ทุกคนมี
ศักดิ์ศรีเท่าเทียมกัน ในสิงคาลกสูตรก็มีความเท่าเทียม คือความเท่าเทียมในการท่ีจะฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า
จะเห็นว่าแม้พระองค์ก็ให้สิทธิเสรีภาพในฐานะท่ีเป็นมนุษย์อย่างเท่าเทียมกัน 
 
9. วิเคราะห์จริยศาสตร์ที่ปรากฎในสิงคาลกสูตร 

9.1 วิเคราะห์จริยศาสตร์เก่ียวกับศักด์ิศรีความเป็นมนุษย์  
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ หมายถึงความมีค่าของมนุษย์แต่ละคน ทั้งในแง่ความมีค่าในตัวเองและ

สถานภาพของคว าม เป ็ นมน ุ ษย ์ ขอ งแต ่ ละคน  ศ ั ก ด ิ ์ ศ ร ี ค ว าม เป ็ นมน ุ ษย ์ เ ป ็ นส ่ ว นหน ึ ่ ง ท่ี  
มีความสำคัญอันไม่อาจจะพรากเสียดาย ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ เป็นส่วนหนึ่งของสิทธิมนุษยชน และเป็นส่ิงท่ี
สำคัญของมนุษย์ในการอยู่ร่วมกันในสังคม ถ้าไม่คำนึงถึงศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์แล้ว จะทำให้ถูกกดขี่ ข่มเหง 
แบ่งชนช้ันวรรณะ และถูกเอารัดเอาเปรียบจนไม่เหลือคุณค่า และศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ จะเห็นได้ว่าในพุทธ
ปรัชญาให้ความสำคัญกับมนุษย์ว่า มนุษย์จะมีเสรีภาพท่ีสมบูรณ์ ก็ต่อเมื่อ ได้ใช้ปัญญาในการพิจารณาสรรพส่ิง
เพื่อประหารทำลายกิเลส โดยไม่ทำให้จิตของตนตกอยู่ในอำนาจของกิเลส ซึ่งเสรีภาพท่ีแท้จริงนี้ก็ คือเจตจำนง
ของผู้หมดกิเลสหรือพระอรหันต์นั่นเอง มนุษย์มีบิดามารดาของตนเป็นแดนเกิด การจะประสบความสำเร็จหรือ
ล้มเหลวในการกระทำ ก็มีปัจจัยมาจากมนุษย์นั่นเอง ดังนั้น ค่าและศักดิ์ศรีของมนุษย์จึงอยู่ที่การกระทำของ
มนุษย์เอง ความบริสุทธิ์หรือเศร้าหมองก็เป็นเรื่องของมนุษย์ที่จะเข้าถึง ไม่มีอำนาจภายนอกมาแทรกแซงแต่
อย่างใด 

เมื่อวิเคราะห์ไปท่ี จริยศาสตร์ ในสิงคาลกสูตร ตามทัศนะเกี่ยวกับศักด์ิศรีความเป็นมนุษย์ ท้ังในแง่เป็น
รูปธรรมและนามธรรม จะเห็นได้ว่าปรากฏอยู่ในแง่ของรูปธรรมนั้น มนุษย์เป็นสัตว์สังคมท่ีต้องอยู่ร่วมกันเป็น

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

564 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

สังคม มีการพึ่งพิงอาศัยซึ่งกันและกัน แต่ในความพึ่งพิงกันนั้น มนุษย์ต้องมีความเป็นตัวของตัวเองมากพอท่ีจะ
อยู่ร่วมกับบุคคลอื่นในลักษณะที่ตนต้องการ คือต้องสามารถเลือกได้ด้วยตนเองว่าจะใช้ชีวิตในสังคมอย่างไร 
ไม่ใช่อยู่เพราะการถูกบีบค้ันหรือด้วยอำนาจเงินตรา ในส่วนนามธรรม คือ มนุษย์เป็นส่ิงสวยงาม ส่วนหนึ่งของ
โลก เพราะเป็นตัวกำหนดคุณค่าของสิ่งต่างๆ เช่นความดีความงามความเลวความจริงความเท็จคือมนุษย์เป็น
ผู้สร้างศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ในตัวเองไม่ใช่เพราะพระเจ้าเป็นผู้สร้างเพียงเหตุเดียว 

9.2 วิเคราะห์จริยศาสตร์ในเร่ืองสิทธิและเสรีภาพ 
สิทธิและเสรีภาพเป็นส่ิงสำคัญท่ีมนุษย์จะพึงมีและพึงได้รับ สิทธิ หมายถึงหน้าท่ี เสรีภาพ หมายถึงความ

มีเป็นอิสระ ความหมายโดยรวมคือ การมีความชอบธรรม และการมีสิ่งต่างๆอย่างอิสระเสรีแต่ต้องมีกรอบ
ควบคุม จะใช้สิทธิเสรีภาพโดยไม่คำนึงถึงผลตามมาไม่ได้ จะก้าวก่ายสิทธิและเสรีภาพของคนอื่นไม่ได้เชน่กัน 
ในสิงคาลกสูตรมีหลักธรรมที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงตรัสไว้ เพื่อแสดงให้เห็นว่า พุทธปรัชญา
เกี่ยวกับมนุษย์ถึงการมีสิทธิเสรีภาพว่ามนุษย์ทุกคน มีสิทธิ เสรีภาพ และ พระองค์ก็ทรงเคารพในสิทธิเสรีภาพ
อย่างชัดเจน จะเห็นได้ในเบื้องต้นตอนที่สิงคาลกมาณพ ลุกขึ้นแต่เช้าออกมาทำการนอบน้อมทิศทั้ง 6 มีผม
เปียก มีผ้าเปียกในทุกๆเช้า เพราะเหตุ การณ์นี้ความเข้าใจในการนอบน้อมทิศตามคำส่ังเสียของบิดา พระพุทธ
องค์ทรงให้เกียรติคือไม่ก้าวล่วงสิทธิเสรีภาพของสิงคาลกมานพ โดยตรง พระองค์ให้สิทธิเสรีภาพแก่ สิงคาลก
มานพ ในการทูลถามความสงสัยต่างๆ แทนท่ีจะกล่าวห้ามไม่ให้ทราบความผิดโดยเด็ดขาด เพราะพระองค์ทรง
เห็นถึงความมีทิฐิมานะ ความถือตัว ความมีจิตมิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดอยู่ พระองค์ทรงเคารพในการตัดสินใจ
ของสิงคาลกมาณพท่ีแสดงการนอบน้อมออกมาอย่างนั้น 

9.3 วิเคราะห์จริยศาสตร์ในเร่ืองความเสมอภาค 
ความเสมอภาคถือเป็นความสัมพันธ์ที่ใกล้ชิดกับหลักเสรีภาพ เนื่องจากเป็นหลักการที่จะทำให้การใช้

เสรีภาพเป็นไปอย่างเสมอภาคกันทุกผู้ทุกคน ความเสมอภาคนั้นเป็นหลักการท่ีจะทำให้มีการปฏิบัติต่อบุคคล
อื่นที่เกี่ยวข้องในเรื่องต่างๆอย่างเท่าเทียมกัน หรือไม่ได้เลือกการปฏิบัติ ทั้งนี้การปฏิบัติตามหลักความเสมอ
ภาคนั้นจะทำให้เกิดความยุติธรรมข้ึนความเสมอภาคหรือความเท่าเทียมกัน  

สิงคาลกสูตร เป็นอีกพระสูตรหนึ่งที่ องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ทรงตรัสให้เห็นถึงความเสมอภาคหรือ
ความเท่าเทียมกันทุกคนทุกชั้นวรรณะ ต่างมีสิทธิเสรีภาพที่จะเข้าถึงความจริงสูงสุดคือพระนิพพานได้ บุคคล
ใดมีบารมีสมบูรณ์เพียบพร้อม พัฒนาจิตของตนจนสามารถเข้าถึงความจริงอันสูงสุด การเข้าถึงความจริงอัน
สูงสุดนี้เรียกความเสมอภาคหรือความเท่าเทียมกัน เช่นเดียวกับสิงคาลกมาณพท่ีมีสิทธิเสรีภาพจะรับฟังธรรม
จากพระพุทธองค์ แล้วนำไปปฏิบัติ เป็นผู้เข้าถึงซึ่งความจริงแห่งธรรมะจนสามารถพัฒนาสร้างคุณค่าท่ีมีอยู่ใน
ตัว แสดงออกมาได้เหมือนกับบุคคลอื่น คือ ถึงซึ่งความจริงอันสูงสุด ได้ยังบุคคลอื่นเช่นกัน 
 
 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

565 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

10. บทสรุป  
จริยศาสตร์ เป็นสาขาหนึ่งของวิชาปรัชญาซึ่งจริยศาสตร์นี้ได้ ศึกษาถึงคุณค่าแห่งความประพฤติ และ

คุณค่าแห่งชีวิตมนุษย์พยายามตอบคําถามที่ว่าความดี ความชั่ว ความถูก ความผิดคืออะไร มีมาตรการหรือ
มาตรฐานอะไรที่จะวัดหรือตัดสินว่า นั่นถูก นั่นผิด และชีวิตที่ดีนั้นเป็นอย่างไร อะไรคือความดีอันสูงสุดของ
มนุษย์ ควรใช้ชีวิตอย่างไรจึงจะคุ้มค่าของการเกิดมาเป็นมนุษย์ หลักธรรมท่ีปรากฏในสิงคาลกสูตร กรรมกิเลส 
4 ประการผู้ที่ละได้แล้วย่อมก่อให้เกิดความสงบสุขร่มเย็นในการอยู่ร่วมกัน เพราะไม่มีการเบียดเบียนกันดว้ย
ชีวิต ทรัพย์สิน ร่างกาย และวาจา อคติ 4 เมื่อละได้แล้วย่อมก่อให้เกิดความเท่าเทียมกัน และความเสมอภาค
ซึ่งเป็นส่ิงสำคัญในการทำงานร่วมกันเป็นจำนวนมาก หรือแม้แต่การเลือกคบเพื่อน ถ้าคบเพื่อนท่ีไม่ดีก็จะพาไป
ในทางที่เสื่อม ดังปรากฏในสิงคาลกสูตรอบายมุข 6 ทางแห่งเสื่อม 6ประการ มีการคบคนชั่วเป็นมิตรเป็นต้น 
ท่านจึงให้คบหาแต่บัณฑิตจึงตรัสเรื่องมิตรแท้มิตรเทียม เพราะถ้าการคบบัณฑิตมีแต่จะทำให้ชีวิตเจริญขึ้น  
และตรัสเรื่องทิศ 6 ธรรมท่ีควรปฏิบัติต่อกัน เช่น ลูกควรปฏิบัติต่อบิดามารดาอย่างไร บิดามารดามีหน้าท่ีเล้ียง
ดูบุตรอย่างไร ซึ่งถ้าปฏิบัติได้ดังนี้ชีวิตก็จะมีแต่ความสุขความเจริญมากขึ้น  
 
กติกาประกาศ 

 บทความวิชาการฉบับนี้สำเร็จลงได้ด้วยดี เพราะได้รับการแนะนำปรึกษาจากบรรดาคณาจารย์จาก
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ที ่เป็นผู ้จุดประกายความคิด สติปัญญา ในด้าน
พระพุทธศาสนาและปรัชญา ทำให้มีหลักในการดำเนินชีวิต  

ขอกราบขอบพระคุณ พระราชสุทธิวชิรเมธี, ผศ.ดร. คณบดีบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย ท่ีให้โอกาสและคำแนะนำปรึกษาในการเขียนบทความวิชาการในครั้งนี้ 

ขอขอบคุณ รศ.ดร. บุญร่วม คำเมืองแสน ท่ีกรุณารับให้คำปรึกษา ช้ีแนะแนวทางตลอดท้ังได้ตรวจสอบ 
แก้ไข ในการเขียนบทความวิชาการฉบับนี้ด้วยดีเสมอมา และผู้เขียนเองรู้สึกซาบซึ้งขอบพระคุณที่ได้ท่านให้
คำปรึกษา  

ขอขอบคุณเจ้าหน้าท่ีห้องสมุดมหาวิทยาลัยมามกุฎราชวิทยาลัย ส่วนกลาง ทุกท่านท่ีได้ให้ความสะดวก
ด้วยดีเสมอมา ตลอดจนกัลยาณมิตรที่ช่วยให้คำปรึกษาชี้แนะแนวทางในการเรียบเรียงข้อมูล และทุกท่านท่ี
คอยเป็นกำลังใจแก่ผู้เขียนบทความเสมอมา 

ขอขอบคุณ คุณบิดามารดาและครอบครัว ครูบาอาจารย์ทุกท่าน ที่สนับสนุนช่วยเหลือเกื้อกูล ให้
กำลังใจมาโดยตลอด ตลอดจนญาติสนิทมิตรสหาย และผู้มีความปรารถนาดีทุกท่านที่ยังไม่ได้ออกนามอีก
หลายท่าน ท่ีให้กำลังใจเสมอมา  

คุณประโยชน์อันใดท่ีเกิดจากบทความฉบับนี้ ขอบูชาแด่พระรัตนตรัย คุณของบิดามารดา และคุณของ
ครูบาอาจารย์ทุกท่าน ที่ประสิทธิ์ประสาทวิชาความรู้ ตลอดจนผู้มีอุปการคุณทุก ๆ ท่าน และเป็นปัจจัยการ
หนุนให้ทุกท่านได้เข้าถึงธรรมรู้แจ้งเห็นจริงในพระธรรมคำสอน ของพระพุทธองค์ด้วยเทอญ 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

566 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 2 (April -June 2025) 
 

บรรณานุกรม 
กรมการศาสนา. (2530). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. เล่มท่ี 11, 15, 25. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

กรมศาสนา.  
บุญมี แท่นแก้ว. (2552). จริยศาสตร์. พิมพ์ครั้งท่ี 4. กรุงเทพมหานคร : โอ เอส พริ้นต้ิง เฮ้าส์.  
พระมหาบุญประสิทธิ ์ นาถปุญฺโญ (การัตน์). (2564). ศึกษาวิเคราะห์จริยศาสตร์ที ่ปรากฏในรัตนสูตร.

วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย.  
พระมหาอนันต์ อนุตฺตโร. (อันวิเศษ). (2563). ศึกษามนุษยนิยมท่ีปรากฏในสิงคาลกสูตร. วิทยานิพนธ์ศาสนศา

สตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2540). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร 

: ราชบัณฑิตยสถาน. หน้า 37. 
วิทย์ วิศทเวทย์. (2532). จริยศาสตร์เบ้ืองต้น. พิมพ์ครั้งท่ี 7. กรุงเทพมหานคร : อักษรเจริญทัศน์. 
วศิน อินทสระ. (2549). พุทธจริยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร : ธรรมดา.  

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

