
 

393 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

 
Original Research Article 

The Enhancement of Higher Right Faith in the Buddha's Virtues 
Appeared in Sampasadaniya Sutta 

การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสตูร 
Phra Wisut Kamalo Boonchoo1* & Viroj Koomkrong2 

พระวิสูตร กมโล (บุญชู)1* และ วิโรจน์ คุ้มครอง2 
 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author &  
Corresponding Author: * 
 
1. Phra Wisut Kamalo Boonchoo 
พระวิสูตร กมโล (บุญชู) 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand.   
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Email: aa6511205009@gmail.com 
 
2. Viroj Koomkrong 
วิโรจน์ คุ้มครอง 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand.   
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Email: koomkrong9@hotmail.com 
 
 
 
คำสำคัญ 
สัมปสาทนียสูตร, พระพุทธคุณ, ความเลื่อมใสยิ่ง, 

พระพุทธศาสนาเถรวาท, พุทธคุณ 9 ประการ 
 
Keywords:  
Sampasādanīya Sutta, Buddha's Virtues, 
Profound Faith, Theravāda Buddhism, 
Nine Attributes of the Buddha 
 
 
Article history: 
Received: 18/06/2025  
Revised:  04/07/2025  
Accepted: 12/09/2025 
Available online: 26/10/2025 

 
 
How to Cite: 
Kamalo, W & Koomkrong, V. (2025). The 
Enhancement of Higher Right Faith in the 
Buddha's Virtues Appeared in 
Sampasadaniya Sutta. Journal Dhamma 
for Life, 31(4), 393-405. 

This thesis aims to study the profound faith in the virtues 
of the Buddha through an analysis of the Sampasādanīya Sutta, 
a significant discourse in Theravāda Buddhism. The study has 
three objectives to examine the structure and core content of 
the Sampasādanīya Sutta To study the development of faith in 
the Buddha’s virtues based on Theravāda Buddhist scriptures 
and to investigate the modes of generating faith in the Buddha’s 
virtues as presented in the Sampasādanīya Sutta. 

The research employs documentary research methodology 
by collecting and analyzing data from Theravāda Buddhist 
scriptures and relevant documents. The analysis is conducted 
using a systematic descriptive approach The research findings 
reveal that the Sampasādanīya Sutta is a discourse delivered by 
Venerable Sāriputta in the presence of the Buddha at Nālandā 
in the kingdom of Magadha. Its purpose was to express 
profound reverence for the Buddha by extolling his qualities in 
terms of Dhamma exposition, purity, wisdom, and great 
compassion. These are reflected through praises declaring the 
Buddha as an excellent expounder of Dhamma, one who 
attained enlightenment by himself, and a teacher of all beings 
The nine attributes of the Buddha (Buddhaguṇa) are 
categorized into three main groups Virtues of Purity, such as 
Arahaṃ, Vijjācaranasampanno, Bhagavā, Virtues of Wisdom, 
such as Sammāsambuddho, Lokavidū, Buddho and Virtues of 
Great Compassion, such as Sugato, Anuttaro, Satthā 
Devamanussānaṃ The modes of generating profound faith in 
the Buddha’s virtues according to the Sampasādanīya Sutta are 
divided into six categories The exposition of seven groups of 
wholesome qualities, such as the Four Foundations of 
Mindfulness (Satipaṭṭhāna) and the Four Bases of Spiritual 
Power (Iddhipāda) The presentation of six pairs of sense bases 
The explanation of the miracle of instruction 
(Ādesanāpāṭihāriya) The description of the Four Attainments of 
Vision (Dassanasamāpatti)The explanation of the Seven Factors 
of Enlightenment (Bojjhaṅga) with diligence; and The exposition 
of the Four Noble Paths of Practice (Paṭipadā). 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

394 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

บทคัดย่อ 
วิทยานิพนธ์ฉบับนี้มุ่งศึกษาความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณผ่านการวิเคราะห์ สัมปสาทนียสูตร ซึ่งเป็นพระ

สูตรสำคัญในพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยมีวัตถุประสงค์ 3 ประการ ได้แก่ 1) ศึกษาโครงสร้างและสาระสำคัญ
ในสัมปสาทนียสูตร 2) ศึกษาการสร้างความเลื่อมใสในหลักพุทธคุณจากคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท และ 3) 
ศึกษารูปแบบการสร้างความเลื่อมใสในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตร  งานวิจัยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิง
เอกสาร (Documentary Research) โดยรวบรวมและวิเคราะห์ข้อมูลจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาทและ
เอกสารที่เกี่ยวข้อง เพ่ืออธิบายเชิงพรรณนา (Descriptive Analysis) อย่างมีระบบ 

 ผลการวิจัยพบว่า สัมปสาทนียสูตร เป็นพระสูตรที่พระสารีบุตรแสดงต่อพระพักตร์พระพุทธเจ้า ณ เมือง
นาฬันทา แคว้นมคธ เพื่อแสดงความเลื่อมใสยิ่งต่อพระพุทธเจ้า โดยยกย่องพระพุทธคุณทั้งด้านการแสดงธรรม 
ความบริสุทธิ์ ปัญญา และมหากรุณา ซึ่งแสดงออกผ่านคำสรรเสริญถึงพระพุทธเจ้าว่าเป็นผู้แสดงธรรมได้ยอดเยี่ยม 
บรรลุธรรมได้ด้วยตนเอง และเป็นศาสดาผู้สั่งสอนสรรพสัตว์ พุทธคุณ 9 ประการ แบ่งออกเป็น 3 กลุ่มหลัก ได้แก่ 
1) พระวิสุทธิคุณ เช่น อรหํ วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน ภควา 2) พระปัญญาคุณ เช่น สมฺมาสมฺพุทฺโธ โลกวิทู พุทฺโธ และ 
3) พระมหากรุณาธิคุณ เช่น สุคโต อนุตฺตโร สตฺถา เทวมนุสฺสานํ สำหรับการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณ
ตามสัมปสาทนียสูตร แบ่งออกเป็น 6 หมวด ได้แก่ 1) การแสดงกุศลธรรม 7 หมวด เช่น สติปัฏฐาน 4 อิทธิบาท 4 
ฯลฯ 2) การแสดงอายตนะ 6 คู่ 3) การแสดงอาเทสนาปาฏิหาริย์ 4) การแสดงทัสสนสมาบัติ 4 5) การแสดง
โพชฌงค์ 7 ด้วยความเพียร และ 6) การแสดงปฏิปทา 4 ประการ 
 
บทนำ 

พระพุทธเจ้าประสูต ิในชมพูทวีป พระองค์เกิดในอินเดียแสวงหาโมกขธรรม และตรัสรู ้ในอินเดีย 
พระพุทธศาสนาได้อุบัติขึ้นท่ามกลางสังคมอินเดียทีมีความหลากหลายด้านความเชื่อศาสนา ลัทธิต่างๆ ที่อุบัติขึ้น
ก่อนพระพุทธศาสนา และท่ีเกิดข้ึนไล่เลี่ยกัน ตลอดจนลัทธิที่เกิดขึ้นมาภายหลังอีกมากมาย แม้ว่าพระพุทธศาสนา
จะเกิดขึ้นมาในดินแดนชมพูทวีป หรืออินเดียเหมือนกับลัทธิศาสนาต่างๆ เหล่านั้น แต่พระพุทธศาสนามีลักษณะ
พิเศษที่แตกต่างจากลัทธิศาสนาต่าง ๆ ได้แก่ การอุบัติขึ ้นมาพร้อมกับการปฏิรูปสังคมอินเดียเสียใหม่ คือ
พระพุทธศาสนาได้เสนอหลักทฤษฎีใหม่ ซึ่งหักล้างกับความเชื่อดั้งเดิมของชาวอินเดียไปมาก โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
หลักการที่แตกต่างจากศาสนาพราหมณ์โดยสิ้นเชิงทำให้พระพุทธศาสนาได้รับความนิยมและมีผู้นับถือจำนวนมาก 
หลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าได้แพร่ไปในประชาชนชาวอินเดีย มีพุทธสาวกมากหลายสืบทอดพระธรรมคำสั่ง
สอนของพระองค์ไปทั่วชมพูทวีป เมื่อกาลสมัยล่วงเลยไปพระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้ามิได้มีความมั่นคงอยู่ใน
อินเดีย ดังที่มีปณิธานไว้ให้คงอยู่ในโลกมนุษย์จนครบถ้วน ๕ ,๐๐๐ ปี แต่กลับไปเจริญและตั้งมั่นในดินแดนอื่นเช่น 
ในดินแดนสุวรรณภูมิทวีปแทน 

พระไตรปิฎกเล่มท่ี ๑๑ คือ พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค ซึ่งเป็นคัมภีร์เล่มที่ ๓ ของทีฆนิกายและ
ของพระสุตตันตปิฎก คัมภีร์ทีฆนิกายมี ๓ เล่ม คือ  

๑) พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค พระไตรปิฎกเล่มท่ี ๙ 
๒) พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค พระไตรปิฎกเล่มท่ี ๑๐ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

395 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

๓) พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค พระไตรปิฎกเล่มท่ี ๑๑  
พระไตรปิฎกเล่มท่ี ๑๑ ปาฏิกวรรคมีพระสูตรทั้งหมด ๑๑ สูตรและมีพระสูตรที่สำคัญพระสูตรหนึ่ง คือ  สัม

ปสาทนียสูตร เป็นพระสูตรว่าด้วยความเลื่อมใสยิ่งในพระผู้มีพระภาค  หมายถึงความเลื่อมใสของพระสารีบุตรที่
บันลือสีหนาทประกาศพระพุทธคุณ  ในอรรถกถาอธิบายว่า  ในนรชนเหล่านั้น  บุรุษคนใดย่อมยึดถือว่า น้ำใน
มหาสมุทรมิได้มีเพียงเท่านี้ แต่ย่อมหาที่สุดมิได้ หาประมาณมิได้ ฉันใด ท่านพระสารีบุตรก็ฉันนั้นเหมือนกัน ดำรง
อยู่ในสาวกบารมีญาณ ระลึกถึงคุณพระทสพล โดยแนวแห่งธรรม คือโดยรู้ตามกันมาโดยอนุโลม โดยนัยจึงเชื่อว่า 
พระพุทธคุณไม่มีที่สุดไม่มีประมาณ ด้วยการเปล่งอาสภิวาจา ณ เบื้องพระพักตร์ของพระผู้มีพระภาค พระสูตรนี้
พระสารีบุตรเป็นผู้แสดง ณ เบื้องพระพักตร์ของพระผู้มีพระภาค ขณะประทับอยู่ ณ ปาวาริกัมพวัน เขตเมือง
นาฬันทา แคว้นมคธ เพื่อกราบทูลความรู้สึกสำนึกในพระมหากรุณาธิคุณที่พระผู้มีพระภาคประทานแก่ท่านและ
ความเลื่อมใสอันยิ่งใหญ่ที่ท่านมีต่อพระองค์ ในขณะนั้น พระสารีบุตรออกจากที่พักเข้าไปบิณฑบาตในเมืองนาฬัน
ทา เพื่อสนองความเลื่อมใสของชาวเมืองเมื่อกลับจากบิณฑบาตและฉันภัตตาหารเสร็จแล้ว ได้เข้าสู่ที่พักกลางวัน
นั่งเข้าผลสมาบัติ เมื่อออกจากผลสมาบัติแล้วได้มีความคิดขึ้นว่า การที่ท่านบรรลุคุณธรรมจนดำรงอยู่ในสาวก
บารมีญาณเห็นปานนี้ ก็เพราะท่านได้รับพระมหากรุณาธิคุณจากพระผู้มีพระภาค จากนั้น ท่านได้น้อมรำลึกถึงพระ
พุทธคุณโดยพิสดาร ทำให้เกิดปีติโสมนัสแผ่ซ่านไปทั่วสรรพางค์กาย จึงเข้าเฝ้าพระผู้มีพระภาคกราบทูลความรู้สึก
สำนึกนั้นให้ทรงทราบ พระสารีบุตรกราบทูลพระผู้มีพระภาคด้วยอาสภิวาจา คือ วาจาอันองอาจ ดุจเสียงราชสีห์
คำรามสีหนาทว่า ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ข้าพระองค์เลื่อมใสในพระผู้มีพระภาค อย่างนี้ว่า ไม่เคยมี จักไม่มี และ
ย่อมไม่มีสมณะหรือพราหมณ์ผู้อ่ืน ซึ่งจะมีปัญญาในทางพระสัมโพธิญาณ  ยิ่งกว่าพระผู้มีพระภาคพระผู้มีพระภาค
ตรัสว่า สารีบุตร เธอกล่าวอาสภิวาจาคือ วาจาอย่างองอาจอย่างสูง เธอถือเอาด้านเดียว  บันลือสีหนาท ว่า ข้าแต่
พระองค์ผู ้เจริญ ข้าพระองค์เลื ่อมใสในพระผู้มีพระภาคอย่างนี้ว่า ไม่เคยมี จักไม่มี และย่อมไม่มีสมณะหรือ
พราหมณ์ผู้อื่นซึ่งจะมีปัญญาในทางพระสัมโพธิญาณยิ่งกว่าพระผู้มีพระภาค สารีบุตร เธอกำหนดรู้พระทัยของพระ
ผู้มีพระภาคอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าทุกพระองค์ในอดีตกาลด้วยใจของตนแล้วหรือว่า เพราะเหตุนี้ พระผู้มีพระ
ภาคเหล่านั้นจึงทรงมีศีลอย่างนี้ เพราะเหตุนี้ พระผู้มีพระภาคเหล่านั้นจึงทรงมีธรรมอย่างนี้ เพราะเหตุนี้ พระผู้มี
พระภาคเหล่านั้นจึงทรงมีปัญญาอย่างนี้ เพราะเหตุนี้ พระผู้มีพระภาคเหล่านั้นจึงทรงมีธรรมเป็นเครื่ องอยู่อยา่งนี้ 
เพราะเหตุนี้พระผู้มีพระภาคเหล่านั้นจึงทรงมีธรรมเป็นเครื่องหลุดพ้นอย่างนี้ เมื่อพระพุทธองค์ทรงท้วงติงว่า พระ
เถระไม่มีเจโตปริยญาณ คือปัญญาหยั่งรู้วาระจิตของผู้อ่ืน  ในพระพุทธเจ้าทั้งหลายทั้งในอดีต อนาคต และปัจจุบัน 
จะรู้เรื่องในพระทัยของพระพุทธเจ้าเหล่านั้นได้อย่างไร ท่านกราบทูลว่า ท่านมีวิธีการอนุมาน โดยอาศัยองค์ธรรม 
๓ หมวด คือ นิวรณ์ ๕ สติปัฏฐาน ๔ และโพชฌงค์ ๗ เป็นเครื่องมือ อนุมานว่า เพราะพระพุทธเจ้าทุกพระองค์ทรง
ละนิวรณ์ ๕ ประการได้เด็ดขาด มีพระทัยมั่นคงดีในสติปัฏฐาน ๔ ประการ ทรงเจริญโพชฌงค์  ๗ ประการ ตาม
ความเป็นจริง จึงตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ พระสารีบุตรได้เปรียบท่านเองกับนายประตูผู้ฉลาดของเมือง
ชายแดนที่มีกำแพงมั่นคง มีประตูเข้า-ออก เพียงประตูเดียวว่า เขาย่อมรู้จักสัตว์ใหญ่ ๆ ทุกชนิดที่เข้าและออกจาก
เมืองนั้น โดยพิจารณาสำรวจที่ทางเข้า-ออกนี้ ฉันใด ท่านก็พิจารณาสำรวจพระพุทธเจ้าทั้งหลายจากธรรม ๓ 
หมวดนี้ ฉันนั้น และพระสารีบุตรท่านได้นำพระธรรมเทศนาที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงแก่ท่าน ซึ่งท่านถือว่าเป็น

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

396 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

ธรรมยอดเยี่ยม   เพราะเหตุใดพระสารีบุตรจึงกล่าวอย่างนั้น พระมหาอุทายีได้นั่งฟังโดยตลอด ได้กล่าวสรรเสริญ
พระพุทธคุณว่า ทรงมีคุณธรรมดังที่พระสารีบุตรพรรณนามา พระองค์ไม่ทรงโอ้อวด ช่างน่าอัศจรรย์จริง ๆ พระผู้มี
พระภาคจึงรับสั่งให้พระสารีบุตรกล่าวธรรมบรรยายนี้แก่พุทธบริษัทบ่อย ๆ เพื่อให้ผู้ที่ยังเคลือบแคลงสงสัยใน
พระองค์ จักละความเคลือบแคลงสงสัยไปได้ ทำไม่พระพุทธองค์จึงตรัสอย่างนั้น ด้วยเหตุผลดังกล่าวมาข้างต้น 
ผู้วิจัยมีความสนใจศึกษาเรื่อง “การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตร” เพื่อให้
ทราบถึงวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ทั้ง ๓ ข้อ คือ (๑ )เพื่อศึกษาโครงสร้างและสาระสำคัญในสัมปสาทนิยสูตร (๒) เพ่ือ
ศึกษาการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในหลักพุทธคุณในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท และ(๓) เพื่อนำเสนอการสร้าง
ความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตร อันจะเป็นข้อมูลนำเสนอเป็นวิทยานิพนธ์ที่เป็นองค์
ความรู้ทางพระพุทธศาสนา ซึ่งยังไม่มีการศึกษาวิเคราะห์สรุปไว้เป็นงานวิจัยอย่างเป็นทางการ  ผู้วิจัยมีความ
ต้องการค้นคว้าและนำเสนองานวิจัยในเรื่องนี้ 

 
ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องและกรอบแนวคิดในการวิจัย 

1. เอกสารที่เกี่ยวข้อง  
สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักดิ์ อุปสมมหาเถระ) ได้กล่าวศรัทธาในการเจริญอนุสสติไว้ในหนังสือ อริย

วังสปฏิปทาว่า ผู้ปฏิบัติธรรมเมื่อมีความประสงค์จะเจริญพุทธานุสสติกัมมัฏฐาน ควรระลึกถึงศีลอันบริสุทธิ์ของตน
ให้เป็นสีลวิสุทธิแล้วพึงระลึกถึงพระพุทธคุณโดยนัยว่า อิติปิโส ภควา อรหํ สมฺมา สมฺพุทฺโธ เป็นต้น สืบเนื่องไม่ขาด
ช่วง เมื่อเพียรระลึกถึงพระพุทธคุณอยู่โดยทำนองนี้นาน ๆ หลายครั้งหลายหน หลายวัน หลายเดือน กิเลสคือ 
ราคะ โทสะ โมหะ ก็จะไม่เข้ามาพัวพันย่ำยีจิตได้  พระราชธรรมมุนี (เกียรติ สุกิตฺติ) ได้กล่าวถึงแคว้นมคธไว้ใน
หนังสือเกี่ยวกับอินเดีย พอสรุปได้ว่า แคว้นมคธ ในสมัยพุทธกาลเป็นเมืองสำคัญ ทั้งในด้านการเมือง การศาสนา 
การเศรษฐกิจ และการทหาร เป็นที่ชุมนุมของศาสดาเจ้าลัทธิ เป็นศูนย์กลางที่สำคัญของพระพุทธศาสนา  เมื่อ
เจ้าชายสิทธัตถะเสด็จออกผนวช พระองค์ได้มาแสวงหาโมกขธรรม ประทับอยู่ในกรุงราชคฤห์  ตลอดเวลา ๖ ปี 
พระองค์ตรัสรู้ที่ตำบลอุรุเวลาเสนานิคม ซึ่งอยู่ในแคว้นมคธพระองค์เสด็จไปทรงประดิษฐานพระพุทธศาสนาในกรุง
ราชคฤห์  สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ) ได้กล่าวไว้ในหนังสือคัมภีร์วิสุทธิมรรค พอสรุปความได้ว่าการเจริญพุทธา
นุสสตินี้ มิใช่การสวดสาธยายเพียงอย่างเดียว แต่จะต้องรู้จักความหมายของพระพุทธคุณแต่ละบทด้วย จึงจะชื่อว่า
เป็น พุทธานุสสติ วิธีปฏิบัติคือ ผู้ปฏิบัติไปสู่สถานที่สงัด รักษาจิตไว้ไม่ให้ถูกรบกวน ไม่ฟุ้งซ่าน ตั้งใจระลึกถึงพระ
พุทธคุณทั้งหมดหรือบทใดบทหนึ่ง พระพุทธคุณ ๙ บท ตามที่สาธยายว่า อิติปิ โส ภควา อรหํ สมฺมาสมฺพุทฺโธ วิชฺ
ชาจรณสมฺปนฺโน สุคโต โลกวิทู อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ สตฺถา เทวมนุสฺสานํ พุทฺโธ ภควา แปลว่า แม้เพราะเหตุนี้ 
พระผู้มีพระภาคเจ้าพระองค์นั้นจึงทรงเป็นพระอรหันต์ ทรงเป็นผู้ตรัสรู้ชอบด้วยพระองค์เอง ทรงเป็นผู้ถึงพร้อม
ด้วยวิชชาและจรณะ ทรงเป็นผู้เสด็จไปดี ทรงเป็นผู้รู้แจ้งโลก ทรงเป็นผู้หักทำลายโทษทั้งหลาย ซึ่งในพระพุทธคุณ
ทั้ง ๙ บทยังมีการอธิบายโดยละเอียด เช่น บทว่า อรหํ ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคอธิบายบทว่า อรหํ ไว้ดังนี้ (๑) เป็นผู้
ไกลจากกิเลสทั้งหลาย (๒) เป็นผู้กำจัดอริทั้งหลาย (๓) เป็นผู้หักซึ่งกำทั้งหลาย (๔) เป็นผู้ควรแก่ปัจจัยเป็นต้น (๕) 
ไม่มีที่ลับในการทำบาป พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ในหนังสือพุทธธรรม ฉบับปรับขยาย พอ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

397 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

สรุปความได้ว่า  ตถาคตโพธิศรัทธา คือการเชื่อในพระปัญญาเป็นเครื่องตรัสรู้ของพระตถาคต หรือเชื่อปัญญารู้สัจ
ธรรมของพระผู้ค้นพบ ซึ่งหมายถึงการเชื่อการมั่นใจในพระปรีชาญาณของพระพุทธเจ้า ในฐานะทรงเป็นบุคคล
ต้นแบบที่ทรงยืนยันถึงสมรรถวิสัยของมนุษย์ว่า มนุษย์สามารถหยั่งรู้สัจธรรม เข้าถึงความดีสูงสุดได้ด้วยสติปัญญา
และความเพียรพยายามฝึกฝนพัฒนาตน   

2. งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 
พระมหาสุพัฒน์ กลฺยาณธมฺโม ได้ทำวิจัยเรื่อง “พระพุทธเจ้า: บทบาทและเจ้าหน้าที่ในฐานะพระบรมครู” , 

พอสรุปความได้ว่า เราเชื่อพระพุทธเจ้า เพราะพระพุทธเจ้าท่านตรัสรู้ เราเชื่อพระพุทธเจ้าแล้วเราเชื่อพระธรรม ใน
ฐานะเป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้ แล้วเราเชื่อพระสงฆ์ในฐานะเป็นผู้ปฏิบัติตามที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้ ฉะนั้นทั้ง ๓ 
อย่างนี้รวมเหลืออย่างเดียวว่า เชื่อการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าทรงมีคุณสมบัติหลายอย่าง กล่าวคือ มี
คุณสมบัติภายนอก ได้แก่ บุคลิกภาพ และคุณสมบัติภายใน ได้แก่ คุณธรรมต่าง ๆ ซึ่งปรากฎพระพุทธลักษณะของ
พระองค์ไว้ ๙ ประการอยู่ในบทสวดระลึกถึงพระพุทธคุณ พระภูเมธ สุเมโธ (พูนสุวรรณ) ได้ทำวิจัยเรื่อง “ความ
เชื ่อและพฤติกรรมของชาวพุทธที่มีต่อพระเจ้าเก้าตื ้อวัดสวนดอก เชียงใหม่” ผลการวิจับพบว่า การศึกษา
พฤติกรรมที่มีต่อพระพุทธรูป พบว่า โดยส่วนใหญ่พุทธศาสนิกชนมีพฤติกรรมที่ปฏิบัติต่อพระพุทธรูปด้วยการกราบ
ไหว้บูชา การบริจาคปัจจัยในตู้บริจาค แต่ยังมีส่วนหนึ่งที่มีพฤติกรรมปฏิบัติในความเชื่อดั้งเดิม คือ การอ้อนวอน
ขอพร และมีความเชื่อในเรื่องชะตาชีวิตด้วยการเสี่ยงเซียมซี งานวิจัยนี้ได้ศึกษาเกี่ยวกับความเชื่อและพฤติกรรม
ของชาวพุทธที่มีต่อพระพุทธรูป คือพระเจ้าเก้าตื้อเพียงองค์เดียว แต่งานของผู้วิจัยมุ่งประเด็นศึกษาในเรื่องการบน
บาน ซึ่งเป็นหนึ่งในพฤติกรรมของชาวพุทธที่ปฏิบัติต่อพระพุทธรูปและสิ่งศักดิ์สิทธิ์อื่นๆ เมธี เมธีสถิตนนท์ ได้ทำ
วิจัยเรื ่อง“ศึกษาวิเคราะห์การเข้าถึงพระรัตนตรัยในปฐมสรณานิสักกสูตร” พบว่า ปฐมสรณานิสักกสูตร
พระพุทธเจ้าทรงตรัสแก่เจ้ามหานามศากยะปรารภการสวรรคตของเจ้าสรณานิศากยะ ซึ่งมีเนื้อหาที่กล่าวถึง
ลักษณะของผู้บรรลุธรรมไว้ ๖ ประเภท คือ การระลึกถึงพระรัตนตรัยเป็นบาทฐานมี ๔ ประเภท ผู้ปฏิบัติสามารถ
บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ พระอนาคามี พระสกทาคามี และพระโสดาบันตามลำดับสำหรับผู้ที่บรรลุเป็นพระ
โสดาบัน เรียกว่า ผู้บรรลุธรรมประเภท ศรัทธานุสารี และการปฏิบัติตามหลักธรรมในอินทรีย์ ๕ ซึ่งมีอยู่ ๒ 
ประเภท สามารถบรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันได้เช่นเดียวกัน คือ เป็นผู้บรรลุธรรมประเภทธัมมานุสารี  

ส่วนงานวิจัยนี้จะมีความแตกต่างจากการทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องคือ ผู้วิจัยจะได้ศึกษา
โครงสร้างและสาระสำคัญในสัมปสาทนิยสูตร การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในหลักพุทธคุณในคัมภีร์พระพุทธศาสนา
เถรวาท และการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏใน  สัมปสาทนียสูตรตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ 
 
 
 
 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

398 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

กรอบแนวคิดในการวิจัย 
การศึกษาครั้งนี้เป็นการศึกษาการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตรโดยมี

กรอบแนวคิดในการศึกษาดังนี้ 

 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาโครงสร้างและสาระสำคัญในสัมปสาทนิยสูตร 

2. เพ่ือศึกษาการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในหลักพุทธคุณในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

3. เพ่ือนำเสนอการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตร 

 

ขอบเขตการวิจัย 

การศึกษาครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ แบบวิจัยเอกสาร (Document Research) โดยผู้วิจัยมุ่งเน้น

ศึกษาถึงเนื้อหาและสาระสำคัญที่เกี่ยวข้องกับการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนีย

สูตร รายการการวิจัยเกี่ยวข้องดังนี้  

ขอบเขตด้านเนื้อหา ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาโครงสร้างและสาระสำคัญในสัมปสาทนิยสูตร หลักพุทธคุณ ๙ 

ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท และการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณท่ีปรากฏในสัมปสาทนียสูตร  

ขอบเขตด้านเอกสาร ผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัม

ปสาทนียสูตรจากหลักฐานข้อมู ๑) ชั้นปฐมภูมิคือ ในคัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๐๐ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙ ๒) ชั้นทุติ ย

ภูมิจากคัมภีร์อรรถกถาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๒๕ หนังสือตำรา วิทยานิพนธ์ งานวิจัย 

บทความ และงานเขียนที่เก่ียวข้องกับงานวิจัยนี้ 

 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

399 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ แบบวิจัยเอกสาร ( Documentary Research) เป็นหลัก มีขั้นตอนการ
ดำเนินการวิจัย มีดังนี้  

1. ศึกษาโครงสร้างและสาระสำคัญในสัมปสาทนิยสูตร การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในหลักพุทธคุณในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท และการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตรในพระไตรปิฎก 
อรรถกถา ฏีกา ตลอดถึงทัศนะของนักวิชาการศาสนา รายงานการวิจัย วิทยานิพนธ์ ตำรา บทความ ทางวิชาการ 
และบทความต่างๆ  

2. รวบรวมข้อมูลที่เก่ียวข้องกับการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตร  
3. ทำการศึกษาข้อมูลชั้นต่าง ๆ  จากคัมภีร์พระไตรปิฎก  อรรถกถา ในตำราอื่น ๆ  ที่เกี่ยวข้อง  และ

วิเคราะห์ข้อมูลเพื่อกำหนดขอบเขตการวิจัย  
4. ศึกษาข้อมูลทั้งหมดที่ได้มาด้วยการวิเคราะห์ มีความเชื่อมโยงเกี่ยวข้องสอดคล้องกับเนื้อหาในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาท เพ่ือตอบปัญหาวิจัย 5. สรุปผลการวิจัยและข้อเสนอแนะ 
 
ผลการวิจัย 

1. โครงสร้างและสาระสำคัญในสัมปสาทนียสูตร 
พระสูตรนี้เป็นคำแสดงธรรมของ พระสารีบุตร เพื่อแสดงความเลื่อมใสยิ่งใน พระพุทธเจ้า ต่อหน้าพระองค์ 

ขณะประทับอยู่ ณ ปาวาริกัมพวัน เมืองนาฬันทา แคว้นมคธ จุดประสงค์คือ แสดงความ สำนึกในพระมหา
กรุณาธิคุณ และ เลื่อมใสในพระธรรมคำสอน พระสารีบุตรได้แสดงความชื่นชมคุณธรรมของพระพุทธเจ้าทั้งด้าน 
การสอนธรรม และ การรู้แจ้งในธรรม พระพุทธองค์ทรงแสดงธรรมให้พระสารีบุตรฟังอย่างประณีต ทั้งฝ่ายกุศล
และอกุศล ซึ่งพระสารีบุตรสามารถเข้าใจและเข้าถึงธรรมได้อย่างสมบูรณ์ พระสารีบุตรสรรเสริญพระพุทธคุณรวม
ทั้งสิ้น 16 ประการ บุคคลสำคัญในพระสูตรนี้ได้แก่ 

• พระพุทธเจ้า 
• พระสารีบุตร 
• พระมหาอุทายี (ผู้ฟังตลอดจนจบ) 
สาระสำคัญของสัมปสาทนียสูตร 
ธรรมะสำคัญท่ีพระพุทธเจ้าทรงแสดง  
• การก้าวลงสู่ครรภ์ กล่าวถึงสัตว์ที่ไม่รู้สึกตัวขณะเกิด–อยู่–ออกจากครรภ์ 
• ปุคคลบัญญัติ 7 จำพวก เช่น อุภโตภาควิมุต, ปัญญาวิมุต, สัทธาวิมุต ฯลฯ 
• มารยาทการพูดและศีลของบุรุษ ได้แก่การพูดไม่มุสา ไม่ส่อเสียด ไม่ทำลายความสามัคคี ฯลฯ 
• วิธีสั่งสอน 4 ประการ สอนตามความสามารถของผู้ฟังเพ่ือให้บรรลุธรรม 
• การหยั่งรู้การหลุดพ้นของผู้อื่น 4 ประการ รู้ว่าผู้ใดมีธรรมพอจะหลุดพ้น 
• สัสสตวาทะ 3 ประเภท ผู้เข้าใจว่าตนและโลกเท่ียงแท้ ยั่งยืน 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

400 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

• การระลึกชาติได้ ผู้บรรลุสมาธิจนระลึกชาติได้อย่างละเอียด 
• การเห็นการจุติ–อุบัติของสัตว์ เห็นตามกรรมด้วยทิพยจักษุ 
• การแสดงฤทธิ์ 2 แบบ แบบมีอาสวะ (ไม่ใช่อริยะ) และไม่มีอาสวะ (อริยะ) 
การพิจารณาพระพุทธคุณเพิ่มเติม 
• ทรงบรรลุธรรมที่ควรบรรลุได้อย่างสมบูรณ์ 
• ไม่หมกมุ่นในกามสุขหรือทรมานตน 
• ทรงบรรลุ ฌาน 4 อันเป็นสุขในปัจจุบัน 
หลักธรรมสำคัญ 
• กุศลธรรม 7 หมวด ได้แก่ สติปัฏฐาน 4  
• สัมมัปปธาน 4  
• อิทธิบาท 4 
• อินทรีย์ 5 
• พละ 5  
• โพชฌงค์ 7  
• มรรคมีองค์ 8  
• อายตนะ 6 คู่ ตา–รูป, ห–ูเสียง ฯลฯ พระองค์ทรงรู้ยิ่งและไม่มีธรรมอื่นยิ่งไปกว่านี้ 
• อาเทสนาปาฏิหาริย์ 4 การดักใจและอ่านใจผู้อ่ืนอย่างถูกต้อง 
• ทัสสนสมาบัติ 4 พิจารณากายตามหลักอสุภกรรมฐาน 
• ปธาน 7 ประการ เช่น สติสัมโพชฌงค์, วิริยสัมโพชฌงค์ ฯลฯ 
• ปฏิปทา 4 แบบ ปฏิบัติลำบาก–ง่าย คู่กับรู้ช้า–เร็ว เช่น สุขาปฏิปทา ขิปปาภิญญา 
2. การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในหลักพุทธคุณในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในหลักพุทธคุณในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท โดยแบ่งออกเป็น ความหมาย

และความสำคัญของพุทธคุณ ๙ ประการ การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในหลักพระ วิสุทธิคุณคือความบริสุทธิ์ การ
สร้างความเลื่อมใสยิ่งในหลักพระปัญญาคุณคือปัญญา และการสร้างความเลื่อมใสยิ่ งในหลักพระมหากรุณาธิคุณ
คือพระมหากรุณา ผู้วิจัยจะได้นำเสนอดังต่อไปนี้ 

ความหมายและความสำคัญของพุทธคุณ ๙ ประการ 
พุทธคุณ ๙ ประการ คือคุณลักษณะอันประเสริฐของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์เถรวาท ได้แก่ อรหํ สมฺ

มาสมฺพุทฺโธ วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน สุคโต โลกวิทู อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ สตฺถา เทวมนุสฺสานํ พุทฺโธ และ ภควา ซึ่ง
แต่ละบทล้วนสื่อถึงคุณธรรมขั้นสูงของพระองค์ ทั้งในด้านความบริสุทธิ์ ปัญญา และพระมหากรุณา คุณลักษณะ
เหล่านี้ถูกระบุไว้ในพระวินัยปิฎก เช่น เวรัญชกัณฑ์ และปฐมวิภังคสูตร โดยมีเป้าหมายเพื่อให้พุทธสาวกระลึกถึง 
อันจะนำมาซึ่งศรัทธา ความมั่นคงในพระรัตนตรัย และเป็นพลังทางจิตที่ช่วยคุ้มครองใจและส่งเสริมการปฏิบัติจน
สามารถเขา้ถึงพระนิพพานในอนาคต 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

401 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

การสร้างความเลื่อมใสในพระวิสุทธิคุณ (ความบริสุทธิ์)  
• อรหํ หมายถึงผู้ปราศจากกิเลส ผู้หักซ่ีกำแห่งวัฏฏะได้ ทรงเป็นผู้ควรแก่การบูชา 
• วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน ทรงถึงพร้อมด้วยวิชชา ๓ และ ๘ พร้อมทั้งจรณะ ๑๕ เป็นเครื่องหมายแห่งความ

บริสุทธิ์ทั้งปัญญาและการปฏิบัติ 
• ภควา ทรงมีภคธรรม ๖ ได้แก่ จิตเหนือโลก ยศ สิริ ความเพียร ฯลฯ และเป็นผู้ทำลายกิเลสได้อย่าง

แท้จริง 
การสร้างความเลื่อมใสในพระปัญญาคุณ (ปัญญา) 
• สมฺมาสมฺพุทฺโธ ทรงตรัสรู้ด้วยพระองค์เองโดยชอบ ด้วยการรู้ธรรมตามความเป็นจริงทั้งที่ควรรู้ ควรละ 

ควรกำหนด ควรเจริญ และควรทำให้แจ้ง 
• โลกวิทู ทรงรู้แจ้งโลกทั้งสาม ได้แก่ สังขารโลก สัตวโลก และโอกาสโลก พร้อมทั้งรู้แจ้งธรรมแห่งวัฏฏ

สงสาร 
• พุทฺโธ เป็นผู้ตรัสรู้ด้วยพระญาณล้ำลึก รู้และสอนธรรมให้สรรพสัตว์บรรลุธรรมตามได้ 
 การสร้างความเลื่อมใสในพระมหากรุณาธิคุณ (พระเมตตา) 
• สุคโต ทรงเสด็จไปดี หมายถึงการดำเนินชีวิตและเสด็จไปสู่พระนิพพานอันปราศจากโทษ 
• อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ ทรงเป็นสารถีฝึกฝนสรรพสัตว์ผู้ควรฝึกได้อย่างยอดเยี่ยมด้วยวิธีอันชอบธรรม 
• สตฺถา เทวมนุสฺสานํ เป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์ ทรงแสดงธรรมเพื่อประโยชน์ทั้งในโลกนี้ โลกหน้า 

และนิพพาน 
3. การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตร 
สัมปสาทนียสูตร พระสูตรหนึ่งในพระไตรปิฎกแสดงให้เห็นถึงคุณอันเลิศของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าผ่านคำ

สรรเสริญของพระสารีบุตรเถระผู้เป็นเอตทัคคะในทางปัญญา โดยเนื้อหาสะท้อนให้เห็นกระบวนการสร้างความ
เลื่อมใสยิ่ง (อภิสัมปสาทา) ในพระพุทธคุณ ผ่านการแสดงธรรมที่ลุ่มลึก แยบคาย มีเหตุผล และมุ่งตรงต่อการดับ
ทุกข์อย่างแท้จริง แบ่งออกได้เป็น ๗ แนวทาง ดังนี้ 

การสร้างความเลื่อมใสด้วยการแสดงกุศลธรรม ๗ หมวด พระพุทธเจ้าแสดงกุศลธรรม ๗ ประการที่ถือ
เป็นแก่นของการเจริญสมถะ วิปัสสนา และมรรค ได้แก่ 

• สติปัฏฐาน ๔: แสดงอย่างจำแนก โดยมีวิธีเจริญตามลำดับ ได้แก่ กาย ๑๔ วิธี เวทนา ๙ จิต ๑๖ และ
ธรรม ๕ วิธี สื่อถึงการเจริญสติอย่างละเอียดลึกซ้ึงจนเข้าถึงวิปัสสนาญาณ 

• สัมมัปปธาน ๔: เพียรระวังและละอกุศล พร้อมเพียรเจริญกุศล เป็นธรรมเครื่องส่งเสริมจิต 
• อิทธิบาท ๔: ฉันทะ วิริยะ จิตตะ วิมังสา เป็นปัจจัยให้บรรลุธรรมขั้นสูง 
• พละ ๕: ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา ล้วนเป็นกำลังแห่งจิตที่ช่วยพัฒนาอินทรีย์ให้มั่นคง 
• โพชฌงค์ ๗: ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ โดยเฉพาะ “สติสัมโพชฌงค์” ที่เป็นหลักแห่งการเจริญสติ

อย่างต่อเนื่อง 
• อริยมรรคมีองค์ ๘: ทางสายกลางที่ประกอบด้วยสัมมาทิฏฐิ เป็นต้น จนถึงสัมมาสมาธิ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

402 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

อธิบายโดยอำนาจมรรค: ทั้งหมดสัมพันธ์กันอย่างเป็นระบบ ชี้สู่การบรรลุธรรม 
การสร้างความเลื่อมใสด้วยการแสดงอายตนะ ๖ คู่ พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมโดยอิงกับอายตนะภายใน

และภายนอก (เช่น ตากับรูป หูกับเสียง ฯลฯ) เพื่อให้ผู้ฟังพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่างปัจจัยภายนอกกับจิตที่
รับรู้ ชี้ให้เห็นถึงกระบวนการเกิดทุกข์ และแนวทางดับทุกข์ผ่านการกำหนดรู้ที่มีปัญญานำ เป็นธรรมที่อาศัยการ
พิจารณาทางวิปัสสนาอย่างแท้จริง 

การสร้างความเลื่อมใสด้วยอาเทสนาปาฏิหาริย์ พระพุทธเจ้าแสดงความสามารถพิเศษในการกำหนดรู้
จิตใจของผู้อื่นใน ๔ ระดับ ซึ่งพระสารีบุตรเห็นว่า เป็นปาฏิหาริย์ทางธรรมที่มิใช่อิทธิปาฏิหาริย์ แต่แสดงถึงภูมิ
ปัญญาและญาณอันสูงส่งของพระพุทธองค์ ได้แก่ 

• การรู้จิตของผู้มีเจตนาอย่างชัดเจน 
• การรู้จิตจากการได้ยินเสียง 
• การรู้จิตจากเสียงเพ้อเจ้อหรือท่าทาง 
• การรู้จิตจากสมาธิโดยไม่อาศัยเครื่องหมายภายนอก 
การสร้างความเลื่อมใสด้วยทัสสนสมาบัติ 
การแสดงธรรมโดยอิงกับ ฌานและสมาธิที่นำไปสู่ปัญญาและอริยผล แสดงให้เห็นลำดับการบรรลุธรรมผ่าน

ความเพียรและวิธีพิจารณากายตามแนวทางอนัตตาและอสุภะ ได้แก่ 
• ปฐมทัสสนสมาบัติ: บรรลุโสดาบัน 
• ทุติยทัสสนสมาบัติ: บรรลุสกทาคามิ 
• ตติยทัสสนสมาบัติ: เจโตปริยญาณของเสกขบุคคล 
• จตุตถทัสสนสมาบัติ: เจโตปริยญาณของพระขีณาสพ 
การสร้างความเลื่อมใสด้วยปธาน ๗ ประการ โพชฌงค์ ๗ ถูกเรียกว่า “ปธาน” ในที่นี้ หมายถึงการตั้ง

ความเพียรเพื่อบรรลุการตรัสรู้ โดยแต่ละองค์ธรรมเป็นขั้นตอนของการพัฒนาอินทรีย์ทางธรรมและจิตใจให้
บริบูรณ์ในองค์แห่งการตรัสรู้ 

การสร้างความเลื่อมใสด้วยการแสดงปฏิปทา ๔ พระพุทธองค์ทรงแสดงธรรมให้เข้ากับความสามารถและ
อุปนิสัยของปัจเจกบุคคล ซึ่งพระสารีบุตรชี้ว่าเป็นธรรมที่ยอดเยี่ยมเพราะมุ่งสู่ความหลุดพ้นโดยไม่บังคับให้ทุกคน
ต้องเหมือนกัน ได้แก่ 

• ทุกขาปฏิปทา ทันธาภิญญา 
• ทุกขาปฏิปทา ขิปปาภิญญา 
• สุขาปฏิปทา ทันธาภิญญา 
• สุขาปฏิปทา ขิปปาภิญญา 
แสดงถึงพระพุทธปัญญาที่สามารถจำแนกอุปนิสัยและแนะแนวทางท่ีเหมาะสมแก่ผู้ปฏิบัติได้อย่างลึกซึ้งและ

มีเมตตา 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

403 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

สรุป สัมปสาทนียสูตร จึงมิใช่เพียงบทสรรเสริญ หากแต่เป็นการถ่ายทอดคุณวิเศษของพระพุทธเจ้าผ่านการ
วิเคราะห์ลึกซึ้งของพระสารีบุตรในฐานะผู้มีปัญญายิ่ง เป็นการสร้างความเลื่อมใสที่ตั้งอยู่บนฐานของเหตุผล การ
พิจารณา และการปฏิบัติ ซึ่งมีผลให้จิตของผู้ได้สดับรับฟังมั่นคงในพระพุทธคุณ และพัฒนาไปสู่การปฏิบัติเพ่ือการ
บรรลุธรรมอย่างแท้จริง 

 
อภิปรายผลการวิจัย 

1) โครงสร้างและสาระสำคัญในสัมปสาทนียสูตร 
จากการวิเคราะห์สัมปสาทนียสูตร พบว่าโครงสร้างของพระสูตรนี้มีลักษณะพิเศษ คือ การแสดงพุทธคุณ

โดยพระสาวกเอกคือพระสารีบุตรต่อหน้าพระพักตร์ของพระพุทธเจ้า อันสะท้อนให้เห็นถึงการรับรู้และยอมรับใน
พระพุทธคุณจากศิษย์ผู้ใกล้ชิดที่สุด ซึ่งนับเป็นมิติที่ลึกซึ้งในการเสริมสร้างศรัทธาผ่านการสรรเสริญพุทธคุณอย่างมี
เหตุผลและประกอบด้วยธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้แล้ว ความเลื่อมใสของพระสารีบุตรในพระสูตรนี้มิได้
ตั ้งอยู ่เพียงความศรัทธาเชิงอารมณ์ หากแต่เป็นศรัทธาเชิงปัญญาที่เกิดจากการพิจารณาคุณลักษณะของ
พระพุทธเจ้าที่ทรงแสดงธรรมอย่างยอดเยี่ยม เช่น กุศลธรรม ๗ หมวด และพระคุณอ่ืน ๆ อีก ๑๖ ประการ 

ลักษณะของความศรัทธาเชิงปัญญานี้สอดคล้องกับข้อวิเคราะห์ของเปลื้อง ณ นคร (2537) ที่เสนอว่า 
"พุทธานุภาพ" มิใช่เพียงอิทธิปาฏิหาริย์ตามความเชื่อในทางไสยศาสตร์ แต่คือพลังแห่งธรรมและคุณธรรมใน
พระองค์ท่ีส่งผลต่อศรัทธาของพุทธศาสนิกชน ทั้งยังสัมพันธ์กับคุณสมบัติของพระพุทธเจ้าในฐานะผู้ตรัสรู้และทรง
แสดงธรรมอย่างมีเหตุผลและเป็นระบบ ซึ่งสอดรับกับงานของพระมหาสุพัฒน์ กลฺยาณธมฺโม (2553) ที่ชี้ว่าการเชื่อ
ในพระพุทธเจ้าเป็นการเชื่อในปัญญาและการตรัสรู้ ไม่ใช่เพียงอำนาจลี้ลับใด ๆ 

2) การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในหลักพุทธคุณในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณทั้ง ๙ ประการ แสดงให้เห็นถึงการจัดลำดับเชิงโครงสร้างทางธรรม 

เพื่อเน้นถึงคุณสมบัติภายนอกและภายในของพระพุทธเจ้า ได้แก่ วิสุทธิคุณ ปัญญาคุณ และมหากรุณาธิคุณ ซึ่ง
ล้วนแล้วแต่เป็นรากฐานของพุทธานุสสติในพระพุทธศาสนาเถรวาท ทั้งนี้ ในวิสุทธิมรรคได้แจกแจงความหมายของ
พุทธคุณแต่ละบทอย่างละเอียด โดยเฉพาะบทว่า "อรหํ" ที่แสดงให้เห็นถึงการปลอดจากกิเลสและคุณค่าทาง
จริยธรรมสูงสุด 

ประเด็นดังกล่าวสอดคล้องกับข้อเสนอของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสโภ) (2545) ที่เน้นว่า พุทธานุสส
ติควรเป็นการระลึกด้วยปัญญา มิใช่เพียงการสาธยาย แต่ต้องเข้าใจความหมายอย่างลึกซึ้งในแต่ละบท ซึ่งเป็น
แนวทางท่ีสอดคล้องกับการพัฒนาศรัทธาที่มั่นคงในพระรัตนตรัย นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับงานวิจัยของพระภูเมธ 
สุเมโธ (พูนสุวรรณ) (2556) ที่ศึกษาความเชื่อของพุทธศาสนิกชนในพระเจ้าเก้าตื้อ พบว่า แม้การปฏิบัติจะมีมิติ
ทางความเชื่อดั้งเดิมร่วมอยู่ แต่แก่นของความเลื่อมใสในพระพุทธเจ้ายังคงตั้งอยู่บนฐานของพุทธคุณและพุทธ
ลักษณะที่ปรากฏในคมัภีร์เถรวาทอย่างม่ันคง 

 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

404 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

สรุปผลการวิจัย 
สัมปสาทนียสูตร เป็นพระสูตรสำคัญในพระไตรปิฎก แสดงถึงความเลื่อมใสอย่างลึกซึ้งของพระสารีบุตรต่อ

พระพุทธเจ้า โดยเนื้อหากล่าวถึงพระพุทธคุณ การแสดงธรรมอันลึกซ้ึง และความสามารถของพระพุทธองค์ในการ
ชี้ทางพ้นทุกข์ได้อย่างสมบูรณ์ พระสารีบุตรได้กล่าวยกย่องพระพุทธเจ้าในหลายมิติ รวม ๑๖ ประการ โดยแสดงถึง
พระสัทธรรม การตรัสรู้ และวิธีการสอนที่เข้าใจจิตใจของสัตว์โลกอย่างถ่องแท้ พระสูตรยังแสดงธรรมหลาย
ประการ เช่น การจำแนกบุคคล ๗ จำพวก, การเจริญสมาธิและวิปัสสนา, การแสดงฤทธิ์แบบอริยะ, กุศลกรรมบถ 
๗ หมวด, อายตนะ ๖ คู่, ปาฏิหาริย์ ๔, สมาบัติ ๔, ปธาน ๗ และปฏิปทา ๔ เป็นต้น ล้วนเป็นแนวทางท่ีช่วยพัฒนา
จิตใจสู่การหลุดพ้นจากกิเลส พุทธคุณ ๙ เป็นคุณธรรมของพระพุทธเจ้าที่พุทธศาสนิกชนใช้เป็นหลักยึดในการ
ระลึกถึง ได้แก่ อรหํ, สมฺมาสมฺพุทฺโธ, วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน, สุคโต, โลกวิทู, อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ, สตฺถา เทวมนุสฺ
สานํ, พุทฺโธ และ ภควา ซึ่งแบ่งออกเป็น ๓ กลุ่ม คือ พระวิสุทธิคุณ (ความบริสุทธิ์) – เช่น อรหํ และ ภควา พระ
ปัญญาคุณ (ปัญญา) – เช่น สมฺมาสมฺพุทฺโธ และ พุทฺโธ พระมหากรุณาธิคุณ (ความเมตตา) – เช่น สุคโต และ สตฺ
ถา เทวมนุสฺสานํ การระลึกถึงพุทธคุณช่วยเสริมสร้างศรัทธา ความมั่นคงในจิตใจ และเป็นแรงผลักดันในการปฏิบัติ
ธรรมเพื่อความพ้นทุกข์อย่างแท้จริง สัมปสาทนียสูตรเป็นพระสูตรที่เน้นย้ำถึงความเลื่อมใสในพระพุทธเจ้าอย่าง
ลึกซึ้ง ผ่านการยกย่องพระพุทธคุณและธรรมะอันล้ำค่า เพ่ือชี้แนวทางปฏิบัติอันนำไปสู่การหลุดพ้น โดยมีพุทธคุณ 
๙ เป็นหัวใจสำคัญในการส่งเสริมศรัทธาและการดำเนินชีวิตในพุทธธรรม 

 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการศึกษาพบว่า “การสร้างความเลื ่อมใสยิ ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตร” มี
ความหมาย ประเภท และลักษณะรวมถึงแง่มุมที่มีความหลากหลาย และยังเป็นเสมือนเครื่องชี้วัดเพ่ือแสดงถึงการ
สร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณท่ีปรากฏในสัมปสาทนียสูตร ผู้ศึกษาขอเสนอแนะดังนี้ 

 1. ข้อเสนอเชิงนโยบาย 
 1) กรรมการมหาเถรสมาคม และสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติควรนำเรื่องการสร้างความเลื่อมใส

ยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตรมาประยุกต์ใช้กับปฏิบัติในชีวิตประจำวันอย่างต่อเนื่อง เพื่อให้
พระสงฆ์ และพุทธศาสนิกชนเข้าใจถึงการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตร  

2) ควรมีหน่วยงานคอยดูแลให้ความรู้เรื ่อการสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณที่ปรากฏในสัม
ปสาทนียสูตร ให้มีความเข้าใจ และสามารถนำไปสู่การปฏิบัติได้อย่างแท้จริง 

2. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป  ในการวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยเห็นว่า ควรมีการศึกษารายละเอียด
เพ่ิมเติมในส่วนของหลักธรรมในแง่มุมอ่ืน ๆ เพื่อเพ่ิมพูนความรู้ให้ครบในทุก ๆ ด้าน ดังนี้ 

1.) การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณบทว่าอรหังที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตร 
2.) การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณบทว่าสัมมาสัมพุโธ ที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตร 
3.) การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณบทว่าวิชชาจรณสัมปันโนที่ปรากฏในสัมปสาทนียสูตร 
4.) การสร้างความเลื่อมใสยิ่งในพระพุทธคุณบทว่าโลกวิทู 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

405 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย. (2539). พระไตรป ิฎกภาษาไทย ฉบ ับมหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2532). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอรรถกถา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอรรถกถา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). ฎีกาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาฎีกา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 
กรมศิลปากร. (2540). ตำนานมูลศาสนา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์คุรุสภา. 
เปลื้อง ณ นคร. (2511). พจนะภาษา. กรุงเทพฯ: ศิลปาบรรณาคาร. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2562). พุทธธรรม (ฉบับปรับขยาย). กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระราชธรรมมุนี (เกียรติ สุกิตฺติ). (2547). อินเดียสมัยพุทธกาล. เชียงใหม่: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสุพัฒน์ กลฺยาณธมฺโม. (2562). พระพุทธเจ้า: บทบาทและเจ้าหน้าที่ในฐานะพระบรมครู (วิทยานิพนธ์

ปริญญามหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระภูเมธ สุเมโธ. (2560). ความเชื่อและพฤติกรรมของชาวพุทธที ่มีต่อพระเจ้าเก้าตื้อ วัดสวนดอก จังหวัด

เชียงใหม่. เชียงใหม่: สถาบันวิจัยพระพุทธศาสนา. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2543). พระธัมมปทัฏฐกถาแปล ภาค 4. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
เมธี เมธีสถิตนนท์. (2561). ศึกษาวิเคราะห์การเข้าถึงพระรัตนตรัยในปฐมสรณานิสักกสูตร (วิทยานิพนธ์ปริญญา

มหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ). (2550). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักดิ์ อุปสมมหาเถระ). (2549). อริยวังสปฏิปทา. กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
ศิร ิพร ว ัยว ุฒ ิ .  (2559). อิทธ ิพลความเช ื ่อในหลวงพ่อโสธรท ี ่ม ีต ่อว ิถ ีช ีว ิตของชาวพุทธ.  กร ุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
หลวงวิจิตรวาทการ, พ.ท. (2514). พุทธานุภาพกับจิตตานุภาพ. กรุงเทพฯ: คลังวิทยา. 
ฟ้ืน ดอกบัว. (2544). พระพุทธศาสนากับคนไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

