
 

406 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

 
Original Research Article 

A study of Vipassana practice in Sangkaravasutta 

ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร 
Phra kunakon Sophanakhuno Plodpai1* & Viroj Koomkrong2 

พระคุณากร โสภณคุโณ ปลอดภัย1* และ วิโรจน์ คุ้มครอง2 
 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author &  
Corresponding Author: * 
 
1. Phrakunakon Sophanakhuno Plodpai 
พระคุณากร  โสภณคุโณ ปลอดภัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand.   
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Email: Sophanakhuno_Plodpai@gmail.com 

 
2. Viroj Koomkrong 
วิโรจน์ คุ้มครอง 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand.   
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Email: koomkrong9@hotmail.com 
 
 
 
คำสำคัญ 
สังคารวสูตร, นิวรณ์ 5, วปิัสสนาภาวนา, โพชฌงค์ 7 
 
Keywords:  
Sangārava Sutta, Five Hindrances, 
Vipassanā Meditation, Seven Factors of 
Enlightenment 
 
 
 
Article history: 
Received: 18/06/2025  
Revised:  03/07/2025  
Accepted: 04/09/2025 
Available online: 26/10/2025 

 
 
 
How to Cite: 
Plodpai, K & Koomkrong, V. (2025). A Study 
Of Vipassana Practic In Sangkaravasutta. 
Journal Dhamma for Life, 31(4), 406-405. 

The thematic paper contains 2 objectives: 1) to study the 
content and key teachings found in Saṅgārava Sutta, and 2) to 
analyze the teachings in Saṅgārava Sutta related to Vipassanā 
meditation practice. It was qualitative research focused on 
documentary analysis, involving summarization, analysis, 
compilation, and descriptive narration. 

The findings indicated that Saṅgārava is a discourse 
involving the Brahmin Saṅgārava, who asked the Buddha about 
the causes and conditions making mantra unclear, i.e., 
deteriorate, and the causes and conditions which make them 
clear, i.e., not deteriorate. The Buddha replied that if the mind 
is overwhelmed by the five hindrances—1) sensual desire or 
Kāmacchanda-nīvaraṇa, 2) ill-will or Byāpāda-nīvaraṇa), 3) sloth 
and torpor or Thīnamiddha-nīvaraṇa), 4) Restlessness and 
remorse or Uddhacca-kukkucca-nīvaraṇa, and 5) doubt or 
Vicikicchā-nīvaraṇa—and one does not clearly understand the 
teachings lead to their abandonment, i.e., does not seek a way 
out, the mantras become unclear. However, if the mind is not 
overwhelmed by these five hindrances and one clearly 
understands the teachings leading to the abandonment, the 
mantras can become clear. At the end, the Buddha stated that 
the seven factors of enlightenment—1) Satisambojjhaṅga), 2) 
Dhammavicayasambojjhaṅga, 3) Viriyasambojjhaṅga, 4) 
Pītisambojjhaṅga, 5) Passaddhisambojjhaṅga, 6) 
Samādhisambojjhaṅga, and 7) Upekkhāsambojjhaṅga—will 
lead to the fruition of true realization and liberation. The 
analysis of the teachings found in Saṅgārava Sutta related to 
Vipassanā practice revealed that regarding the five hindrances, 
practitioners should: 1) abandon sensual desire, which arises 
from Ayonisomanasikāra, by cultivating Asubha-bhāvanā, 
resulting in long-lasting calmness of sensual desire; 2) abandon 
ill-will, which stems from unwise attention or unskillful focus, by 
cultivating loving-kindness, 3) abandon sloth and torpor, a 
natural state of lethargy where the mind is unfit for work, by 
applying Yonisomanasikāra, 4) abandon restlessness and 
remorse through wise attention, and 5) abandon doubt through 
wise attention by observing the present phenomena. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

407 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

As for the seven factors of enlightenment, one cultivates: 
1) mindfulness contemplating the in-and-out breath, keeping 
the mind  with mindfulness focused on the immediate 
experience; 2) investigation of phenomena involves discerning 
and reflecting on the Dhamma, seeing phenomena as they are 
when the mind encounters them, understanding and insight 
into their arising; 3) effort involving physical and mental 
exertion toward greater understanding, awakening, and 
Nibbāna, consistently completing his duties without neglect; 4) 
rapture arising from contemplating the in-and-out breath 
rooted in seclusion, dispassion, and cessation; 5) tranquility of 
body and mind which brings relaxation, and his calm body and 
mind will lead to happiness, 6) concentration ensuring a steady 
mind, the calming body leads to happiness, happy mind 
becomes firm and free from distraction; and 7) equanimity 
involving a neutral mind maintaining while various emotions 
arise, not clinging to anything, relying on seclusion and 
dispassion. Practicing these extensively leads to the complete 
realization of higher knowledge and liberation. 

 
 

บทคัดย่อ 
สารนิพนธ์นี้ มีวัตถุประสงค์ในการศึกษา 2 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาเนื้อหาและหลักธรรมสำคัญในสังคารว

สูตร 2) เพื่อศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพเน้นเอกสาร มีการสรุป
วิเคราะห์ เรียบเรียง บรรยายเชิงพรรณนา ผลการวิจัยพบว่า สังคารวสูตร เป็นพระสูตรว่าด้วยสังคารวพราหมณ์ที่
ทูลถามพระพุทธเจ้าถึงเหตุปัจจัยที่ทำให้มนตร์ไม่แจ่มแจ้ง คือ เสื่อม และเหตุปัจจัยที่ทำให้มนตร์แจ่มแจ้ง คือไม่
เสื่อม พระพุทธเจ้าตรัสตอบว่า ถ้าถูกนิวรณ์ 5 ประการ คือ 1. กามฉันทนิวรณ์ 2. พยาบาทนิวรณ์ 3. ถีนมิทธ
นิวรณ์ 4. อุทธัจจกุกกุจจนิวรณ์  5.วิจิกิจฉานิวรณ์ ครอบงำ และไม่รู้ชัดธรรมเครื่องสลัดออก คือ ไม่หาทางออก 
มนตร์ก็ไม่แจ่มแจ้ง ถ้าไม่ถูกนิวรณ์ 5 ประการ ครอบงำ และรู้ชัดธรรมเครื่องสลัดออก มนตร์ก็แจ่มแจ้งได้ ใน
ตอนท้ายตรัสว่า โพชฌงค์ 7 ประการ คือ 1. สติสัมโพชฌงค์ 2. ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ 3. วิริยสัมโพชฌงค์ 4. ปีติสัม
โพชฌงค์ 5. ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ 6. สมาธิสัมโพชฌงค์ 7. อุเบกขาสัมโพชฌงค์ ย่อมเป็นไปเพื่อผลแห่งวิชชาและ
วิมุตติ การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร กล่าวคือ นิวรณ์ 5 ผู้ปฏิบัติธรรม 1. ละกามฉันทะที่เกิดจากอ
โยนิโสมนสิการ และเจริญอสุภภาวนาจะส่งผลให้กามฉันทะสงบได้นาน 2. ละพยาบาทเพราะพยาบาทเกิดขึ้นจา
กอโยนิโสมนสิการ คือ การใส่ใจโดยไม่แยบคายและเจริญเมตตา 3. ละถีนมิทธะเป็นธรรมชาติที่มีความหดหู่ เป็น
ภาวะที่จิตไม่ควรแก่การงาน และละถีนมิทธะโดยโยนิโสมนสิการ 4. ละอุทธัจจกุกกุจจะโดยโยนิ โสมนสิการ 5. ละ
วิจิกิจฉา โดยโยนิโสมนสิการ ด้วยการเจริญสติระลึกรู้สภาวธรรมปัจจุบัน และโพชฌงค์ 7 คือ 1. มีสติพิจารณาลม
หายใจเข้า-ออก คือ ใช้สติดึงสิ่งที่เราเกี่ยวข้องเฉพาะหน้าไว้ให้อยู่กับจิต 2. มีการเลือกเฟ้นไตร่ตรองธรรม เมื่อจิต
พบปะกับอารมณ์ให้รู้สักว่าธรรม เห็นว่าเป็นธรรมที่เกิดข้ึนเท่านั้น 3. มีความเพียรทางกายเพ่ือความรู้ที่ถูกต้อง เพ่ือ
นิพพาน ทำเสมอ ไม่ทิ้งธุระหน้าที่ 4. มีปีติความอ่ิมใจพิจารณาลมหายใจเข้า-ออกท่ีอาศัยวิเวก อาศัยวิราคะ อาศัย
นิโรธ 5. มีความสงบกายและความสงบใจ ความผ่อนคลายกายใจ เมื่อกายสงบระงับย่อมเกิดความสุข 6. มีจิตตั้ง
มั่นคง เพราะเมื่อกายสงบ ย่อมพบความสุข เมื่อพบสุข จิตย่อมตั้งมั่น ย่อมไม่ซัดฟุ้งซ่าน 7. มีใจวางเฉย คือ วางใจ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

408 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

เป็นกลางเมื่ออารมณ์ต่างๆ เข้ามากระทบ ไม่เกาะเกี่ยวสิ่งใด อาศัยวิเวก อาศัยวิราคะ ทำให้มากอย่างนี้ทำให้วิชชา
และวิมุตติบริบูรณ ์
 
บทนำ 

หลักการทางพระพุทธศาสนาพระพุทธองค์ทรงสอนพุทธศาสนิกชนหรือเวไนยสัตว์ทั้งหลายให้เว้นจากการ
ทำความชั่วสร้างแต่ความดี และทำจิตใจให้ผ่องใส  ในขณะเดียวกันหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาก็ได้กล่าวถึง
กิเลส และได้กล่าวถึงจิตเป็นเหตุเศร้าหมอง เพราะกิเลสจรมาหรือได้กล่าวถึงกิเล สเป็นเหตุทำให้จิตเศร้าหมอง 
ดังนั้น มีสิ่งหนึ่งที่ทำให้จิตเศร้าหมองนั้น ก็คือกิเลส มีกิเลสอีกจำพวกหนึ่งทำหน้าที่ป้องกันไม่ให้เราสร้างคุณงาม
ความดีที่ผูกมัดใจสัตว์ไม่ให้บรรลุคุณความดีได้ หมายถึงธรรมที่เป็นเครื่องปิดกั้น หรือขัดขวางไม่ให้บรรลุความดี ไม่
เปิดโอกาสให้ทำความดี และเป็นเครื่องกั้นความดีไว้ไม่ให้เข้าถึงจิต เป็นอุปสรรคสำคัญที่ทำให้ผู้ปฏิบัติบรรลุธรรม
ได้ยาก หรือทำให้เลิกล้มความตั้งใจปฏิบัติไป หรือธรรมที่ผูกสัตว์ไว้กับความทุกข์ เป็นการผูกมัดร้อยรัดตรึงสัตว์
ทั้งหลายไว้กับความทุกข์ ทำให้ไม่สามารถหลุดพ้นออกจากทุกข์มาได้กิเลสชนิดนี้เรียกว่า  

นิวรณธรรม  ๆ คือธรรมที่กั้นจิตไม่ให้บรรลุความดี หรือเป็นธรรมที่เป็นเครื่องกั้นศักยภาพของจิตไม่ให้
บำเพ็ญกุศลขั้นสูง คือ ฌาน วิปัสสนา มรรคผล และนิพพาน  ฉะนั้น นิวรณ์ คือ ธรรมที่กั้นจิตไม่ให้บรรลุคุณความ
ดีไม่ให้ก้าวหน้าในคุณธรรม ทำจิตให้เศร้าหมอง และ ทำปัญญาให้อ่อนกำลัง จัดเป็นอกุศลธรรม นิวรณ์นี้ เมื่อ
เกิดขึ้นก็กีดกั้นคุณงามความดี คือความสงบ ที่จะเกิดขึ้นในจิตใจของเรา ความสงบนี้เป็นคุณงามความดีที่ละเอียด 
เป็นธรรมที่เป็นกุศล จิตที่สงบ เรียกว่า กุศลจิต จิตเป็นกุศล จิตมันดี จิตมันงาม จิตมันผ่องใส จิตสบาย    

บุคคลที่ถูกนิวรณ์ครอบงำย่อมไม่รู้ประโยชน์ตนและไม่อาจบรรลุสมาธิและปัญญาได้ มนุษย์มีความต้องการ
มาก เสพมาก บริโภคมาก กามฉันทะอาจจะทำให้เกิดปัญหาทางด้านเศรษฐกิจ  สังคมและศาสนาได้  มนุษย์ทั้ง
ฆราวาสและบรรพชิตต่างได้รับผลกระทบอันเกิดจากกามฉันทะทั้งในแง่ดี และไม่ดี ขึ้นอยู่กับการรู้จักวิธีที่จะเข้าไป
บริโภค บางท่านอาจจะเข้าใจว่า เรื่องของกามฉันทะนี้เป็นเรื่องของฆราวาสเท่านั้นที่ได้รับผลกระทบ โดยเฉพาะ
ผลกระทบในแง่ลบ จนทำให้เกิดปัญหาสลับซับซ้อนมากมายแก่สังคม เพราะชีวิตของฆราวาส ต้องเกี่ยวข้องอยู่กับ
กามฉันทะแทบตลอดเวลา แต่บรรพชิตไม่เกี่ยวข้องกับกามฉันทะแล้ว ซึ่งความเข้าใจเช่นนั้นเป็นการมองที่ออกจะ
แคบไปผลของกามฉันทะทั้งในแง่บวก และแง่ลบนั้นมีผลกระทบต่อบรรพชิตเหมือนกัน กามฉันทะจริง ๆ นั้น มัน
เกิดจากกิเลส ถ้าหากว่าไม่มีกิเลสหรือไม่มีจิตไปห่วงไปยึด มันก็เป็นกามฉันทะไปไม่ได้  มันเป็นเพียงวัตถุเท่านั้นเอง 
แต่การที่จะเป็นกามฉันทะไปได้ เพราะไปยึดเข้านั้นเอง อย่างเราดำริ คือ คิดถึงกาม ครุ่นคิดถึงกาม อย่างนี้ทำจิต
ของเราให้หม่นหมองได้ แต่ถ้ามันเป็นเพียงวัตถุ เป็นเพียงสิ่งของ เราไม่ไปติดมัน มันเป็นเพียงแต่วัตถุสิ่งของเท่านั้น
เอง มันจะสวย จะงาม จะน่ารักอย่างไรก็ตาม หรือแม้แต่บุคคลจะสวย จะงาม จะน่ารักอย่างไรก็ตาม ถ้าใจเราไม่
ไปติดไปยึดมัน มันก็ไม่ทำใจเราให้เศร้าหมองไปได้ แต่ตัวกิเลสต่างหาก ที่ทำใจเราให้เศร้าหมองลงไปคือเราไปยึด
ในสิ่งเหล่านั้น เมื่อเราไม่คิดถึง ตัวกามฉันทะเกิดข้ึนในใจเราไม่ได้”  

ส่วนในพระสุตตันตปิฎกมีพระสูตรหนึ่งที่กล่าวถึงเรื่องนิวรณ์ 5 และโพชฌงค์ 7 ได้น่าสนใจมากมีชื่อว่า สัง
คารวสูตร เป็นพระสูตรว่าด้วยสังคารวพราหมณ์ว่า  สังคารวพราหมณ์เข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคทูลถามว่า ข้าแต่
ท่านพระโคดม อะไรหนอเป็นเหตุเป็นปัจจัยเครื่องให้มนต์แม้ที่ทำการสาธยายตลอดกาลนาน ก็ไม่แจ่มแจ้งในกาล

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

409 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

บางคราว ไม่ต้องกล่าวถึงมนต์ที่ไม่ไม่ทำการสาธยาย และอะไรเป็นเหตุเป็นปัจจัยเครื่องให้มนต์แม้ที่ไม่ได้ทำการ
สาธยายตลอดกาลนาน ก็แจ่มแจ้งได้ในกาลบางคราว ไม่ต้องกล่าวถึงมนต์ที่ทำการสาธยาย  

พระผู้มีพระภาคได้ตรัสว่า สมัยใด บุคคลมีใจอันกามราคะกลุ้มรุม อันกามราคะครอบงำอยู่ และย่อมไม่รู้ชัด
ตามความเป็นจริง ซึ่งธรรมเป็นเครื่องสลัดออกแห่งกามราคะที่เกิดขึ้นแล้ว สมัยนั้น บุคคลย่อมไม่รู้ไม่เห็นตามความ
เป็นจริง แม้ซึ่งประโยชน์ตน แม้ซึ่งประโยชน์ผู้อื่น แม้ซึ่งประโยชน์ทั้งสองฝ่าย มนต์แม้ที่ทำการสาธยายตลอดกาล
นานก็ไม่แจ่มแจ้ง ไม่ต้องกล่าวถึงมนต์ที่ไม่ทำการสาธยาย เปรียบเหมือนภาชนะที่เต็มด้วยน้ำ ซึ่งระคนด้วยครั่ง
ขมิ้น สีเขียว หรือสีเหลืองอ่อน บุรุษมีตาดี มองดูเงาหน้าของตนในภาชนะอันเต็มด้วยน้ำนั้น ไม่พึงรู้ไม่พึ งเห็นตาม
ความเป็นจริง 

สมัยใด บุคคลมีใจอันกามราคะกลุ้มรุม อันกามราคะครอบงำอยู่ และย่อมไม่รู้ชัดตามความเป็นจริง ซึ่งธรรม
เป็นเครื่องสลัดออกแห่งกามราคะที่เกิดขึ้นแล้ว สมัยนั้น บุคคลย่อมไม่รู้ไม่เห็นตามเป็นจริงแม้ซึ่งประโยชน์ตน แม้
ซึ่งประโยชน์ผู้อ่ืน แม้ซ่ึงประโยชน์ทั้งสองฝ่าย มนต์แม้ที่ทำการสาธยายตลอดกาลนานก็ไม่แจ่มแจ้ง ไม่ต้องกล่าวถึง
มนต์ที่ไม่ทำการสาธยาย ฉันนั้นเหมือนกันเป็นต้น   

ในตอนท้ายพระสูตรพระพุทธองค์ตรัสว่า พราหมณ์ โพชฌงค์ 7 ประการนี้ไม่เป็นนิวรณ์เครื่องกางกั้น ไม่
เป็นความเศร้าหมองแห่งจิต ที่บุคคลเจริญ ทำให้มาก แล้วย่อมเป็นไปเพ่ือทำให้แจ้งผลแห่งวิชชาและวิมุตติ  เพราะ
เหตุใดพระพุทธองค์จึงตรัสอย่างนั้น 

ด้วยเหตุผลดังกล่าวมาข้างต้นนี้ ผู้วิจัยจึงได้สนใจศึกษาเรื่อง ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร 
เพื่อให้เกิดความเข้าใจถูกต้องตามความเป็นจริง เพื่อเป็นการส่งเสริมการเรียนการศึกษาพระพุทธศาสนาให้
กว้างขวางยิ่งขึ้น และเพ่ือเป็นประโยชน์แก่ผู้สนใจที่จะศึกษาเรื่องนิวรณ์ 5 และโพชฌงค์ 7 ต่อไป เพ่ือเป็นแนวทาง
การศึกษาจะเป็นประโยชน์นำไปประยุกต์ใช้ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาแก่พุทธศาสนิกชนสืบไป 

 
ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องและกรอบแนวคิดในการวิจัย 

ในการศึกษาวิจัยฉบับนี้ ผู้วิจัยได้ทบทวนเอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องโดยแบ่งเอกสารออกเป็นสองส่วน 
คือ เอกสารชั้นปฐมภูมิ ประกอบด้วยคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาได้แก่ พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และปกรณวิ
เสสวิสุทธิมรรค และเอกสารชั้นทุติยภูมิ คือ เอกสารที่เกี ่ยวข้องได้แก่ หนังสือ ตำรา บทความ เอกสารทาง
พระพุทธศาสนาที่เก่ียวข้องกับงานวิจัย มีรายละเอียดดังนี้ 

1. เอกสารที่เกี่ยวข้อง  
พระปสันโน วัดป่านานาชาติ ได้กล่าวถึงนิวรณ์ ในหนังสือ “ธรรมพ้นภัย” พบว่า นิวรณ์ คือ ธรรมที่กั้นจิต

ไม่ให้บรรลุคุณความดีไม่ให้ก้าวหน้าในคุณธรรม ทำจิตให้เศร้าหมอง และ ทำปัญญาให้อ่อนกำลัง จัดเป็นอกุศล
ธรรม นิวรณ์นี้ เมื่อเกิดข้ึนก็กีดกั้นคุณงามความดี คือความสงบ ที่จะเกิดข้ึนในจิตใจของเรา ความสงบนี้เป็นคุณงาม
ความดีที่ละเอียด เป็นธรรมที่เป็นกุศล จิตที่สงบ เรียกว่า กุศลจิต จิตเป็นกุศล จิตมันดี จิตมันงาม จิตมันผ่องใส จิต
สบาย วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี กล่าวไว้ในคู่มือการศึกษาวิสุทธิมรรค มูลนิธิแนบมหานีรานนท์อธิบายว่า การใดที่ จิต
หดหู่ เพราะความเพียรย่อหย่อน เป็นต้น อย่างเจริญโพชฌงค์ ๓ คือ ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ สมาธิสัมโพชฌงค์ และ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

410 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

อุเบกขาสัมโพชฌงค์ แต่ควรเจริญโพชฌงค์ 3 คือ ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ วิริยสัมโพชฌงค์ และปีติสัมโพชฌงค์ 
พระองค์ทรงอุปมาเหมือน บุรุษทำไฟกองนั้น ให้ลุกโพลงขึ้นได้ อาหารของโพชฌงค์ ในธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ วิ
ริยสัมโพชฌงค์ และปีติสัมโพชฌงค์ ที่แทงตลอดสภาวะลักษณะ และสามัญลั กษณะโยนิโสมนสิการในธรรม
ทั้งหลายมีกุศล เป็นต้น ทำให้เกิดโพชฌงค์ 7 ได้  สมเด็จพระมหาวีรวงศ์ (วิน ธมฺมสารมหาเถร) กล่าวไว้ในหนังสือ
งานพระราชทานเพลิงศพ อธิบายความว่า กล่าวถึงโพชฌงค์ 7 ประการนั้นว่า สมเด็จพระบรมศาสดาตรัสว่า “ผู้ที่
เจริญโพชฌงค์ต้องอาศัยศีล หรือต้องมีศีลก่อน ตั้งอยู่ในศีลก่อน แล้วจึงเจริญโพชฌงค์ กระทำโพชฌงค์ให้มาก ใน
สติปัฏฐาน 4 และ โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ ผู้ทุศีลคือ ผู้มีศีลชั่ว เจริญสมาธิไม่ขึ้น เพราะการถือโมกขธรรม คือ 
การหลุดพ้นจากกิเลสทั้งหลายในที่สุด ทรงสอนบุคคล 3 จำพวกที่สามารถรู้ธรรมได้ อุคฆฏิตัญญู วิปปจิตัญญู และ
เนยยะ พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก าณสิทฺธิ) กล่าวไว้ในหนังสือโพชฌงค์ 7 ประการ อธิบายว่า ถ้าโพชฌงค์ 
7 ประการนี้มีบริบูรณ์เมื่อใด เมื่อนั้นท่านผู้ปฏิบัติธรรม คือ ผู้ที่เจริญวิปัสสนากรรมฐาน ก็จะได้ผ่านญาณ 16 ขอ
ท่านสาธุชนพุทธบริษัททั้งหลายจงรีบพากันถ่อ รีบกับพายเรือคือ อัตภาพของท่านเสียแต่บัดนี้เถิด จงรีบแก้ไข
ตัดสินใจเข้าปฏิบัติธรรมเสียแต่บัดนี้เถิด จะได้ไม่เสียชาติเกิดมาเป็นมนุษย์พบพระพุทธศาสนา ผลที่ได้รับคือ 
ความสุขอันประเสริฐสุขล้ำ ในอมตมหานฤพาน พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ) ได้กล่าวนิว รณ์ไว้ในหนังสือ 
“วิปัสสนานัย เล่ม 1” พบว่า นิวรณ์ 5 และเหตุเกิดขึ้น คือ อโยนิโสมนสิการ การใส่ใจโดยไม่แยบคาย ส่วนเหตุที่
ทำให้นิวรณ์ดับหายไป คือ โยนิโสมนสิการ การใส่ใจโดยแยบคายอันเป็นการกำหนดรู้สภาวธรรมทัน พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ว่า หลักโพชฌงค์เป็นหลักปฏิบัติทั ่วไป ไม่เฉพาะสำหรับผู้ป่วยเท่านั้น ถ้า
วิเคราะห์ดูความหมายของศัพท์ก็จะเห็นว่า "โพชฌงค์" มาจากคำว่า โพชฺฌ กับ องฺค หรือ โพธิ กับ องค์ จึงแปลว่า 
องค์แห่งการตรัสรู้ พูดตามศัพท์ก็คือ องค์แห่งโพธิ (ญาณ) นั่นเอง หมายถึงองค์ประกอบ หรือหลักธรรม ที่เป็น
เครื่องประกอบของการตรัสรู้ หรือองค์ประกอบแห่งโพธิญาณ แสดงว่าหลักธรรมนี้สำคัญมาก เพราะเป็นธรรมที่จะ
ช่วยให้เกิดการตรัสรู้ การตรัสรู ้นั ้นเป็นเรื ่องของปัญญา คือ ความรู ้ความเข้าใจขั ้นที ่จะทำให้การตรัสรู้นี ้มี
ความหมายลึกซึ้งลงไปกล่าวคือ 1) ประการที่ 1 รู้แจ้งความจริงของสิ่งทั้งหลายเห็นสว่างโล่งทั่วไปหมด ไม่มีจุด
หมองจุดมัว เพราะความรู้นั้นชำระใจให้หมดกิเลส ให้บริสุทธิ์ด้วย เพราะฉะนั้น ปัญญาตรัสรู้นี้จึงหมายถึง ความรู้
บริสุทธิ์ หรือความรู้ที่เป็นเหตุให้เกิดความบริสุทธิ์ 2) ประการที่ 2 ปัญญาที่ทำให้การตรัสรู้นี้ทำให้เกิดความตื่น คือ
เดิมนั้นมีความหลับอยู่ คือมัวเพลิน มัวประมาทอยู่ ไม่ลืมตาลืมใจดูความเป็นจริง และมีความหลงใหล เช่น มีความ
หมกมุ่นมัวเมา ยึดติดในสิ่งต่างๆ เมื่อปัญญารู้แจ้งความจริงตรัสรู้แล้ว ก็กลายเป็นผู้ตื่นขึ้น พ้นจากความหลับ ความ
ประมาทมัวเมา ความยึดติดต่างๆ พูดส้ันๆว่า ต่ืนข้ึนท้ังจากความหลบัใหล และความหลงใหล 3) ประการท่ี 3 จาก
การที่บริสุทธิ์และตื่นขึ้นมานี้ ก็ทำให้จิตใจของผู้นั้น มีความเบิกบานผ่องใส ปลอดโปร่งโล่งเบา เป็นอิสระ อันนี้คือ
สภาพจิตที่ดีงาม   

2. งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 
พระมหาสมพงษ์ ภทฺทจาโร ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษานิวรณ์ 5 อันเป็นธรรมารมณ์ของวิปัสสนาภาวนาตาม

แนวสติปัฎฐาน ” พบว่านิวรณ์ 5 คือ ธรรมที่กั้นจิต ไม่ให้บรรลุความดี เป็นเจตสิก ฝ่ายอกุศล เป็นปหาตัพพธรรม 
กิเลสต้องกำหนดละด้วยโยนิโสมนสิการ ดังนั้น การละนิวรณ์ต้องประกอบด้วยองค์ธรรม 5 อย่าง คือ การละด้วย

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

411 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

การข่มไว้ การละ ด้วยองค์นั้นๆ การละด้วยการตัดขาด การละด้วยสลัดสงบระงับ การละด้วยสลัดออกได้   พัช
รินทร์ พรชัยสำเร็จผล ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาสังโยชน์ในการปฏิบัติวิปัสสนาตามหลักสติปัฏฐาน 4” พบว่า กาม
ราคะ คือ ความยินดีในกามคุณ อารมณ์ภายในและภายนอกมีสภาพความพอใจในกิเลสกาม วัตถุกาม ปฏิฆะ คือ 
ความโกรธ ความประทุษร้ายในอารมณ์ วิจิกิจฉา คือ ความสงสัย ไม่ตกลงใจ นิวรณ์เป็นเครื่องกั้นกุศลธรรมมิให้
เกิด จะปรากฏชัดแก่ผู ้ปฏิบัติใหม่และแรงมากในช่วงแรก  แม่ชีปารมิตา บุญประเสริฐ ได้ศึกษาวิจัยเรื ่อง 
“วิเคราะห์โพชฌงค์ในสติปัฏฐาน 4 เพื่อการประยุกต์โพชฌงค์กับวิปัสสนามาใช้ในชีวิตประจำวัน” พบว่า สำหรับ
การประยุกต์โพชฌงค์ใช้ในการชีวิตปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน สภาวะของสติจะมีลักษณะ หลุดไม่เผลอ ไม่สับสน 
ธัมมวิจยะ จะเกิดต่อจากสติ ในการเลือกเฟ้นสภาวะทางการปฏิบัติ วิริยะ มีความตั้งใจ เกิดความอิ่มใจขึ้นมาซึ่ง
เป็นสภาวธรรมอาการของปีติ เมื่ออิ่มใจแล้วนำไปสู่ความสงบ มีความมั่นคง ไม่หวั่นไหว มีความวางเฉย โพชฌงค์
ยังมีอานิสงค์ สามารถนำมาใช้ในชีวิตประจำวันได้ เพียงแค่สาธยายโพชฌงค์ก็สามารถหายจากอาการป่วยได้ ยิ่งลง
มือปฏิบัติก็ยิ่งจะทำให้ผู้ปฏิบัตินั้นมีแต่ความเจริญยิ่งขึ้น ปิดประตูอบายภูมิแน่นอน ยังจะได้ฌานอภิญญา เจโต
วิมุตติ บุคลิกภาพเป็นที่น่าเลื่อมใส เสียงไพเราะ หน้าตาสดใสอ่อนกว่าวัยอันควร จิตใจอ่อนโยน ทำกิจการใดก็จะ
ประสบความสำเร็จในทุกสิ่งทุกประการ เป็นที่รักของเทวดา มนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย นอนหลับไม่ฟันร้าย มีจิตใจ
ร่าเริงใฝ่บุญกุศล ณัฐพร จงกลการพาณิชย์ ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์ผัสสะในการเจริญวิปัสสนาภาวนา
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 เฉพาะกรณีการเจริญวิปัสสนาภาวนาภาคสนาม 7 เดือน” ผลการวิจัยพบว่า การปลดเปลื้อง
ทุกข์ได้ด้วยการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ซึ่งเป็นหนทางเดียว ได้แก่การมีสติรู้ให้เท่าทันผัสสะ 
ที่มากระทบทาง ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ไม่ว่าสภาวธรรมใดจะเกิดขึ้น การมีความสนใจ และใส่ใจ ด้วยการมี
สติเข้าไปกำหนดรู้ตามอาการต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น ณ ขณะผัสสะกระทบนั้นอย่างต่อเนื่องตลอดสาย ทำให้เกิดปัญญารู้
แจ้ง ประจักษ์แจ้งพระไตรลักษณ์ การเกิดดับของรูปนาม ซึ่งทำให้ผ่อนคลายความยึดมั่นถือมั่นใน อุปาทานขันธ์ 
เป็นประโยชน์ต่อการดำรงชีวิต สุข สงบ สันติ เป็นเหตุปัจจัยให้ความทุกข์น้อยลง หรือพ้นไปในที่สุด 

จากการทบทวนเอกสารรายงานการวิจัยที่เกี่ยวข้องของผู้วิจัยที่ได้ค้นคว้ามานั้น พบว่า ยังไม่มีเอกสารการ
วิจัยเล่มใดท่ีศึกษาในเรื่องนี้โดยตรงแต่ประการใด เป็นเพียงแต่พบเอกสาร และ รายงานการวิจัยที่เกี่ยวข้องในการ
ปฏิบัติวิปัสสนา ซึ่งได้มีเนื้อหาที่เกี่ยวข้องอย่างเพียงพอต่อการวิจัย นี้ ฉะนั้นผู้วิจัยมีความสนใจต้องการที่จะศึกษา
เนื้อหาและหลักธรรมในสังคารวสูตร ศึกษาถึงสภาวะของ นิวรณ์ และโพชฌงค์ ๗ พร้อมทั้งแนวทางการปฏิบัติ
วิปัสสนาโดยอาศัยนิวรณ์ 5 และโพชฌงค์ 7 เป็นอารมณ์ เพื่อที่จะได้บรรลุตามเป้าหมายและวัตถุประสงค์ที่ได้
กำหนดตั้งไว้ต่อไป 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาเนื้อหาและหลักธรรมสำคัญในสังคารวสูตร 

2. เพ่ือศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

412 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

ขอบเขตการวิจัย 

การศึกษาครั้งนี ้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) เป็นการศึกษาเกี่ยวกับเนื ้อหา

หลักธรรมสำคัญในสังคารวสูตร และศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร  โดยผู้วิจัยแบ่งขอบเขตของ

งานวิจัยเป็นสองส่วน คือ ขอบเขตด้านเอกสารเพื่อกำหนดที่ใช้ในงานวิจัยครั้งนี้และขอบเขตด้านเนื้อหาเพ่ือกำหนด

เนื้อหาประเด็นต่างๆที่จะศึกษาในงานวิจัยครั้งนี้ มีรายละเอียดดังนี้ 

ขอบเขตด้านเนื้อหา งานวิจัยครั้งนี้มีขอบเขตด้านเนื้อหาและหลักธรรมสำคัญในสังคารวสูตร ว่าด้วยสัง

คารวพราหมณ์เข้าไปทูลถามพระพุทธเจ้าเรื่อง นิวรณ์ 5 และโพชฌงค์ 7 ผู้วิจัยมีความประสงค์จะค้นคว้าในสัง

คารวสูตรจากพระไตรปิฎก อรรถกถา และฎีกา 

ขอบเขตด้านเอกสาร งานวิจัยครั้งนี้ได้กำหนดขอบเขตด้านการศึกษา คือ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ.2539 อรรถกถา ภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ฎีกา ปกรณ์

วิเสสวิสุทธิมรรคเป็นต้น 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจัยนี้ มุ่งศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลจากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรกถา และวรรณกรรมพระพุทธศาสนาจาก
อดีตจนถึงยุคปัจจุบัน เพราะฉะนั้น ผู้วิจัยจะดำเนินการตามวิธีการและขั้นตอนการวิจัยตามลำดังดังต่อไปนี้  

1. ศึกษาสังคารวสูตรในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ประกอบด้วย พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา ปกรณ์วิเสสต่าง 
ๆ และวรรณกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง 

2. ศึกษาเนื้อหาและหลักธรรมสำคัญที่เกี่ยวกับสังคารวสูตรในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ประกอบด้วย 
พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และปกรณ์วิเสสต่าง ๆ และวรรณกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง 

3. ศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมในสังคารวสูตรเช่น นิวรณ์ ๕ และโพชฌงค์ ๗ เป็นต้นมีต่อผลต่อการเจริญ
วิปัสสนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา   

4. สรุปผลที่ได้จากการวิจัย พร้อมข้อเสนอแนะ และประเด็นที่จะเป็นประโยชน์ต่อการศึกษาต่อไป 
 
ผลการวิจัย 

1. เนื้อหาและหลักธรรมสำคัญในสังคารวสูตร 
สังคารวสูตร เป็นพระสูตรที่ทรงคุณค่าในด้านการชี้ให้เห็นถึงเหตุปัจจัยที่ทำให้มนุษย์หลงผิด หลงมัว และ

เหตุที่นำไปสู่ความกระจ่างทางปัญญา พระสูตรนี้ปรากฏใน พระไตรปิฎก เล่มที่ 19 ในหมวด สังยุตตนิกาย มหา
วารวรรค อันเป็นวรรคที่รวบรวมพระสูตรว่าด้วยธรรมอันมีอุปการะใหญ่ในทางปฏิบัติ เหตุการณ์ในพระสูตรเกิดขึ้น 
ณ กรุงสาวัตถี โดยมีบุคคลสำคัญคือ พระพุทธเจ้า และสังคารวพราหมณ์ ซึ่งได้ทูลถามถึงเหตุแห่งการเสื่อมและไม่
เสื ่อมแห่งมนตร์ (ปัญญา) พระพุทธองค์จึงแสดงธรรมว่าด้วย “นิวรณ์ 5” ซึ ่งเป็นเหตุแห่งความเสื ่อม และ 
“โพชฌงค์ 7” ซึ่งเป็นเหตุแห่งความรู้และหลุดพ้น เนื้อหาและหลักธรรมสำคัญในสังคารวสูตร โดยแบ่งออกเป็น 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

413 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

ความเป็นมาและความหมายสังคารวสูตร เนื้อหาและสาระสำคัญในสังคารวสูตร  หลักธรรมสำคัญในสังคารวสูตร 
ผู้วิจัยจะได้นำเสนอดังต่อไปนี้ 

ความหมายและสาระสำคัญของสังคารวสูตร 
พระพุทธองค์ทรงวินิจฉัยอย่างชัดเจนว่า มนตร์จะไม่แจ่มแจ้ง หากบุคคลถูกนิวรณ์ 5 ครอบงำ และไม่รู้จัก

ธรรมเครื่องสลัดออก ในทางกลับกัน หากไม่ถูกครอบงำ และมีปัญญารู้ชัดธรรมเครื่องสลัดออก มนตร์ย่อมแจ่มแจ้ง 
จากนั้นพระองค์ทรงสรุปโดยแสดงว่า โพชฌงค์ 7 เป็นหลักธรรมสำคัญที่นำไปสู่ผลคือ วิชชา และ วิมุตติ สังคารว
สูตรจึงถือเป็นพระสูตรที่มีลักษณะของ อัธยาศัยธรรมเทศนา คือ พระพุทธเจ้าทรงมีพระอัธยาศัยจะแสดงด้วย
พระองค์เอง เมื ่อเห็นสมควรแก่กาลและจิตใจของผู ้ฟ ัง อันเป็นเอกลักษณ์หนึ ่งของการแสดงธรรมใน
พระพุทธศาสนา 

สังคารวสูตร เป็นพระสูตรที่ปรากฏอยู่ใน พระไตรปิฎก เล่มที่ 19 ในหมวด สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค ซึ่ง
เป็นหมวดสุดท้ายในสังยุตตนิกาย พระสูตรนี ้มีเนื ้อหาว่าด้วยเรื ่อง “สังคารวพราหมณ์” ผู ้สนทนาธรรมกับ
พระพุทธเจ้า โดยตั้งคำถามเก่ียวกับ เหตุปัจจัยที่ทำให้มนตร์เสื่อมและไม่เสื่อม หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งคือ เหตุที่ทำให้
ปัญญาหรือความรู้ขาดความชัดเจน และเหตุที่ทำให้ความรู้กระจ่างแจ่มแจ้ง พระพุทธเจ้าทรงตรัสตอบว่า “เมื่อ
บุคคลถูกครอบงำด้วยนิวรณ์ 5 ประการ และไม่รู้จักธรรมเครื่องสลัดออก มนตร์หรือความรู้ก็จะไม่แจ่มแจ้ง” แต่
หาก “บุคคลไม่ถูกนิวรณ์ ๕ ประการครอบงำ และรู้ชัดธรรมเครื่องสลัดออก มนตร์ก็จะกระจ่างแจ่มใส” จากนั้น
พระองค์ทรงชี้ให้เห็นว่า “โพชฌงค์ 7” คือธรรมที่เป็นเหตุให้เกิด วิชชา (ความรู้แจ่มแจ้ง) และ วิมุตติ (ความหลุด
พ้น) อันเป็นจุดหมายสูงสุดของการปฏิบัติธรรม พระสูตรนี้เกิดขึ้นที่  กรุงสาวัตถี โดยมีบุคคลสำคัญสองคนคือ 
พระพุทธเจ้า ผู้ทรงแสดงธรรม และ สังคารวพราหมณ์ ผู้เป็นปุถุชนในศาสนาอ่ืนที่มีความสนใจใคร่รู้ในธรรม จึงมา
สนทนากับพระพุทธองค์ พระสูตรนี้จัดอยู่ในกลุ่ม “สุทินนปุพพังคธรรมเทศนา” คือ ธรรมที่ทรงแสดงด้วยพระ
อัธยาศัยของพระพุทธเจ้าเอง เพ่ือให้ผู้ฟังได้รู้ในสิ่งที่ยังไม่รู้ หรือเข้าใจในสิ่งที่รู้แล้วให้ลึกซึ้งยิ่งข้ึน 

สาระสำคัญในสังคารวสูตร 
พระพุทธองค์ทรงชี้ให้เห็นถึง อุปสรรคต่อการเกิดวิชชา คือ นิวรณ์ 5 ประการ และ องค์ธรรมที่เกื้อหนุนต่อ

การเกิดวิชชาและวิมุตติ คือ โพชฌงค์ 7 ประการ  
การวิเคราะห์หลักธรรมสำคัญในสังคารวสูตร  

นิวรณ์ 5 (Nīvaraṇa) นิวรณ์ หมายถึง “เครื ่องกั ้นจิต” หรืออุปสรรคที่ขัดขวางไม่ให้จิตใจเข้าถึง
สภาวธรรมที่สูงขึ้น นิวรณ์ทั้งห้าคือ 

1. กามฉันทะ (Kāmacchanda) – ความใคร่ในกามารมณ์ ทำให้จิตหมกมุ่น ไม่เป็นอิสระ 

2. พยาบาท (Byāpāda) – ความโกรธ ความประสงค์ร้าย เป็นเหตุให้จิตเร่าร้อน 

3. ถีนมิทธะ (Thīna–middha) – ความเฉื่อยชา หดหู่ ไม่มีแรงใจ 
4. อุทธัจจกุกกุจจะ (Uddhacca–kukkucca) – ความฟุ้งซ่านและรำคาญใจ ทำให้จิตไม่สงบ 

5. วิจิกิจฉา (Vicikicchā) – ความลังเลสงสัย เป็นอุปสรรคต่อศรัทธาและการปฏิบัติธรรม 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

414 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

นิวรณ์ ๕ นี้เป็นอุปสรรคโดยตรงต่อการเจริญสมาธิและปัญญา ดังปรากฏในพระสูตรอื่น เช่น อภินีหารสูตร 
และ วิจิตตสูตร ซึ่งระบุชัดว่าบุคคลไม่อาจบรรลุธรรมได้หากยังถูกนิวรณ์ครอบงำ 

โพชฌงค์ 7 (Bojjhaṅga) โพชฌงค์ หรือ “องค์ธรรมเครื่องตรัสรู้” เป็นธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงชี้ว่าเป็น
แนวทางสู่การตรัสรู้ และเป็นยาที่แก้นิวรณ์โดยตรง ประกอบด้วย 

1. สติ (Sati) – ความระลึกได้, การกำหนดรู้ตามความเป็นจริง 
2. ธัมมวิจยะ (Dhammavicaya) – การวิจัยธรรมอย่างแยบคายด้วยปัญญา 
3. วิริยะ (Viriya) – ความเพียรในการละอกุศลและเจริญกุศล 

4. ปีติ (Pīti) – ความเบิกบานใจจากการเข้าถึงธรรม 
5. ปัสสัทธิ (Passaddhi) – ความสงบเย็นแห่งกายและจิต 

6. สมาธิ (Samādhi) – ความตั้งมั่นแห่งจิต 

7. อุเบกขา (Upekkhā) – ความวางเฉยเป็นกลางอย่างมีปัญญา 
โพชฌงค์ท้ังเจ็ดเป็นหลักธรรมสำคัญที่ไม่เพียงแต่มีผลต่อการปฏิบัติในสมถะและวิปัสสนาเท่านั้น แต่ยังเป็น

หนทางนำไปสู่ วิชชา (ปัญญาอันบริสุทธิ์) และ วิมุตติ (ความหลุดพ้น) ตามท่ีปรากฏในตอนท้ายของสังคารวสูตร 
การประยุกต์ใช้ในเชิงปฏิบัติ 
จากการศึกษาสังคารวสูตรในเชิงวิเคราะห์ สามารถประยุกต์ใช้ได้ในหลากหลายด้าน ไม่ว่าจะเป็น 
1. การปฏิบัติสมาธิวิปัสสนา โดยเริ่มจากการสังเกตนิวรณ์ที่เกิดขึ้นในจิต แล้วใช้โพชฌงค์เป็นแนวทางใน

การขัดเกลา 
2. การพัฒนาชีวิตประจำวัน โดยลดอคติ ความเร่าร้อน ความฟุ้งซ่าน และใช้สติ -ปัญญาเป็นหลักในการ

ดำเนินชีวิต 
3. การแก้ปัญหาความไม่รู้ (อวิชชา) ในระดับสังคม โดยส่งเสริมให้ประชาชนรู้เท่าทันอารมณ์ตนเองและ

พัฒนาจิตใจอย่างสมดุล 
สังคารวสูตร เป็นพระสูตรที่สะท้อนถึงหลักธรรมแห่งการพัฒนาปัญญาอย่างเป็นระบบ กล่าวคือ ชี้ให้เห็นถึง

สิ่งที่เป็นอุปสรรค (นิวรณ์) และแนวทางแก้ไข (โพชฌงค์) ได้อย่างลึกซึ้งและครบถ้วน ธรรมะในพระสูตรนี้ยัง
สามารถประยุกต์ใช้ได้ในทุกระดับของการศึกษา การปฏิบัติ และการพัฒนาชีวิตในสังคมสมัยใหม่ 

2. ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร 

การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา (Vipassanā Bhāvanā) ตามแนวทางของพระพุทธศาสนาเถรวาท มีเป้าหมาย
เพื่อการบรรลุความหลุดพ้นจากอาสวะกิเลสทั้งปวง อาศัยการพิจารณาสภาวธรรมตามความเป็นจริง โดยเฉพาะ

ผ่านหลักไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) ส ังคารวสูตร (Saṅkhārupapatti Sutta) เป็นพระสูตรใน
พระไตรปิฎกที่ให้แนวทางสำคัญในการเจริญวิปัสสนา เพื่อให้สามารถเห็นความไม่เที่ยง ความเป็นทุกข์ และความ
ไม่มีตัวตนของขันธ์ทั้งห้า ทั้งนี้ การปฏิบัติดังกล่าวจำเป็นต้องมีการกำจัดเครื่องกีดขวาง คือ นิวรณ์ 5 และส่งเสริม
องค์ธรรมฝ่ายปัญญาคือ โพชฌงค์ 7 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

415 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

นิวรณ์ 5 ที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร 

1. กามฉันทนิวรณ์ (Kāmacchanda) กามฉันทะคือความพอใจยินดีในอารมณ์ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย 
(รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ) ซึ่งจัดเป็นอุปสรรคสำคัญในการเจริญวิปัสสนาภาวนา เนื่องจากจิตที่มัวเมาในกาม
ไม่สามารถตั้งม่ันเพื่อการพิจารณาธรรมได้ (พระไตรปิฎก เล่มที่ ๒๓, มัชฌิมนิกาย, มหาวรรค) กามฉันทะเกิดจากอ
โยนิโสมนสิการ (การใส่ใจโดยไม่แยบคาย) ซึ่งเป็นการมองอารมณ์ว่างาม น่ายินดี โดยไม่เห็นความเป็นจริง วิธีการ
กำจัดกามฉันทะที่พระพุทธเจ้าทรงแนะนำ ได้แก่ การเจริญอสุภสัญญา และการพิจารณาอาการ ๓๒ ของร่างกาย 
เพ่ือให้เห็นความไม่งาม (Visuddhimagga, ภาคสมาธินิเทศ) 

2. พยาบาทนิวรณ์ (Byāpāda) พยาบาทเป็นนิวรณ์ที่ขัดขวางการเจริญภาวนาด้วยการปรุงแต่งความคิด
ในเชิงลบ โกรธเคือง หรือมุ่งร้ายต่อผู้อื ่น จิตที่ประกอบด้วยพยาบาทย่อมไม่นำไปสู่สมาธิและปัญญา การละ
พยาบาททำได้โดยเจริญเมตตาภาวนา หรือเมตตาเจโตวิมุตติ (พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๔ , อังคุตตรนิกาย, ปัญจก
นิบาต) ซึ่งสอดคล้องกับแนวปฏิบัติในสังคารวสูตรที่เน้นโยนิโสมนสิการเพ่ือปลูกเมตตาในจิต 

3. ถีนมิทธนิวรณ์ (Thīna-middha) ถีนมิทธะ คือ ความง่วงเหงา ความเฉื่อยชา ความหดหู่ทางกายและ
จิต ซึ่งทำให้จิตไม่สามารถดำรงอยู่ในอารมณ์กรรมฐานได้อย่างมั่นคง วิธีการขจัดถีนมิทธะคือการเจริญวิริยะและ
สติ โดยเฉพาะการใช้โยนิโสมนสิการเพื่อระลึกรู้อารมณ์ปัจจุบัน (พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๒ , สังยุตตนิกาย, นิทาน
วรรค) เช่น การกล่าวกับตนเองว่า “ง่วงหนอ” และดำรงสติไม่ให้จิตไหลไปตามอำนาจของความง่วง 

4. อุทธัจจกุกกุจจนิวรณ์ (Uddhacca-kukkucca) อุทธัจจะ คือ ความฟุ้งซ่าน ส่วนกุกกุจจะ คือ ความ
รำคาญใจหรือเสียใจในสิ่งที่ได้กระทำไปแล้ว ลักษณะของนิวรณ์นี้คือจิตที่ไม่สงบ เคลื่อนไหวไปมา ไม่ตั้งม่ัน วิธีการ
แก้ไขคือ การพิจารณาด้วยสติให้รู้เท่าทันความเคลื่อนไหวของจิต ด้วยโยนิโสมนสิการ และการพิจารณาความไม่
เทีย่งของสภาวธรรมเหล่านั้น 

5. วิจิกิจฉานิวรณ์ (Vicikicchā) วิจิกิจฉาคือ ความลังเลสงสัยในพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ หรือในวิธี
ปฏิบัติ วิจิกิจฉาเป็นอุปสรรคสำคัญต่อความก้าวหน้าในวิปัสสนาภาวนา ผู้ปฏิบัติควรใช้โยนิโสมนสิการในการแยบ
คายเข้าใจธรรม หรือการศึกษาหลักธรรมคำสอนอย่างลึกซ้ึง (พระไตรปิฎก เล่มที่ ๙, สังยุตตนิกาย, มหาวารวรรค) 
รวมถึงการสอบถามผู้รู้และสืบค้นธรรมะอย่างถูกต้อง 

โพชฌงค์ 7 ท่ีส่งเสริมการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร โพชฌงค์ ๗ (Bojjhaṅga) เป็นองค์ธรรม
ที่เก้ือหนุนให้จิตสามารถบรรลุวิชชาและวิมุตติ ได้แก่ 

1. สติสัมโพชฌงค์ (Sati-bojjhaṅga) สติเป็นคุณสมบัติในการระลึกได้ ไม่หลงลืม เป็นจุดเริ่มต้นของการ
เห็นธรรม สังคารวสูตรให้ความสำคัญกับการมีสติในลมหายใจเข้าออก (อานาปานสติ) ซึ่งเป็นฐานของการตั้งจิตมั่น
ต่อสภาวธรรม (พระไตรปิฎก เล่มที่ 23, มัชฌิมนิกาย, มหาวรรค) 

2. ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ (Dhammavicaya-bojjhaṅga) การพิจารณาธรรม คือ การใคร่ครวญ
ไตร่ตรองถึงความเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปของสภาวธรรม อันเป็นหัวใจของการเจริญวิปัสสนา ผู้ปฏิบัติควรใช้
ปัญญาพิจารณาอย่างแยบคายเมื่อพบกับอารมณ์ภายนอก 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

416 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

3. วิริยสัมโพชฌงค์ (Viriya-bojjhaṅga) ความเพียรพยายามในการเจริญภาวนาอย่างต่อเนื่องโดยไม่
ท้อถอย ทั้งทางกายและจิต เป็นสิ่งจำเป็นเพื่อให้สามารถฝ่าฟันนิวรณ์ และพัฒนาสติปัญญาได้ (พระไตรปิฎก เล่มที่ 
22, ขุททกนิกาย, ปฐมสมโพชน์) 

4.  ปีติสัมโพชฌงค์ (Pīti-bojjhaṅga) ปีติ คือ ความอิ่มใจ ความเบิกบานที่เกิดจากการเข้าถึงธรรม เป็น
ผลจากความพากเพียรที่ถูกต้อง ปีติที่อาศัยวิเวกและวิราคะจะนำจิตเข้าสู่สมาธิและการพิจารณาได้ชัดเจนยิ่งขึ้น 

5.  ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ (Passaddhi-bojjhaṅga) เมื่อปีติเกิดข้ึนและคลายตัวลง ย่อมนำไปสู่ความสงบ
เย็นทั้งกายและจิต ปัสสัทธิเป็นองค์ธรรมที่ส่งผลให้จิตพร้อมแก่สมาธิ 

6.  สมาธิสัมโพชฌงค์ (Samādhi-bojjhaṅga) สมาธิที่เจริญขึ้นจากความสงบ จะทำให้จิตตั้งมั่น ไม่
ฟุ้งซ่าน และสามารถพิจารณาไตรลักษณ์ได้อย่างต่อเนื่อง ไม่ใช่เพียงสมาธิในแบบสมถะเท่านั้น แต่เป็นสมาธ 

7. อุเบกขาสัมโพชฌงค์ (Upekkhā-sambojjhaṅga) อุเบกขา คือ ความวางเฉยอย่างมีสติ และมี
ปัญญารู้เห็นตามความเป็นจริง โดยไม่ยินดีหรือยินร้ายต่ออารมณ์ จิตที่มีอุเบกขาจะไม่เข้าไปยึดติดในสุขทุกข์ ความ
ดีความชั่ว หรือแม้แต่ผลแห่งการภาวนา อุเบกขาเป็นภาวะจิตที่สมดุลที่สุด และเป็นองค์ธรรมสุดท้ายที่จะน้อมไปสู่
นิพพาน 

โพชฌงค์ ๗ ทั้งเจ็ดประการ เป็นองค์ธรรมฝ่ายปัญญาที่มีบทบาทในการสนับสนุนและส่งเสริมการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนาอย่างลึกซ้ึง ใน สังคารวสูตร พระพุทธเจ้าทรงชี้ว่า การเจริญโพชฌงค์เหล่านี้จะทำให้จิตบริสุทธิ์ ละ
นิวรณ์ และสามารถบรรลุวิชชาและวิมุตติได้อย่างแท้จริง ทั้งนี้  การพัฒนาทั้ง ๗ องค์ธรรมนี้ต้องอาศัยการฝึกฝน
อย่างต่อเนื่อง ด้วยสติ สมาธิ และโยนิโสมนสิการ จึงจะสามารถเข้าถึงพระนิพพานได้โดยแท้จริง 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

จากการวิเคราะห์สังคารวสูตร พบว่า พระพุทธเจ้าได้ทรงชี ้ให้เห็นถึงกลไกภายในจิตใจมนุษย์ที ่เป็น
ตัวกำหนดความเสื่อมหรือความเจริญทางปัญญา โดยเฉพาะ “นิวรณ์ 5” ซึ่งเป็นสิ่งที่กั้นขวางไม่ให้ปัญญาเกิดขึ้น 
และ “โพชฌงค์ 7” ที่เป็นเสมือนแนวทางเพื่อการพัฒนาและปลดปล่อยจิตจากสิ่งเหล่านั้น ในด้านจิตวิทยาเชิง
พุทธ นิวรณ์ 5 สามารถเปรียบเทียบได้กับอารมณ์และความคิดเชิงลบที่รบกวนจิต เช่น ความโกรธ ความฟุ้งซ่าน 
ความลังเล ซึ่งเป็นอุปสรรคต่อการพัฒนาสติและสมาธิ งานวิจัยโดยพรพิมล ทวีวัฒน์ (2563) พบว่า ผู้ปฏิบัติธรรมที่
สามารถระลึกรู้และจัดการกับนิวรณ์ได้ดี มีแนวโน้มที่จะพัฒนาปัญญาและมีระดับความเครียดต่ำกว่าผู้ที่ไม่ฝึกสติ 
ในทางกลับกัน โพชฌงค์ 7 ซึ่งประกอบด้วยคุณสมบัติเชิงบวก เช่น สติ วิริยะ และสมาธิ เป็นหลักธรรมที่เสริมสร้าง
ภาวะจิตที่สมดุลและพร้อมต่อการเกิดวิชชา งานวิจัยของพเยาว์ วิไลรัตน์ (2561) ระบุว่า การนำโพชฌงค์มาใช้ใน
กิจกรรมจิตศึกษาในโรงเรียนสามารถช่วยลดความก้าวร้าวและเพิ่มพฤติกรรมการช่วยเหลือผู้อื่นของนักเรียนได้
อย่างมีนัยสำคัญ 

นอกจากนี้ สังคารวสูตรยังสะท้อนให้เห็นรูปแบบของ อัธยาศัยธรรมเทศนา ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรม
ตามภูมิจิตของผู้ฟัง งานศึกษาของสุธิดา ศรีสุข (2559) ชี้ให้เห็นว่า การแสดงธรรมที่สอดคล้องกับจิตใจผู้ฟังมี
อิทธิพลต่อการตื่นรู้และการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของผู้รับฟังได้อย่างลึกซึ้ง ในเชิงการประยุกต์ สังคารวสูตร

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

417 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

สามารถนำไปใช้ในมิติของการศึกษาและการพัฒนาทางจิตใจได้เป็นอย่างดี ทั้งในระดับบุคคลและสังคม ซึ่ง
สอดคล้องกับแนวคิดของพุทธจิตวิทยา ที่เน้นการเข้าใจและเปลี่ยนแปลงตนเองจากภายในผ่านการรู้เท่าทันจิตและ
การฝึกฝนอย่างมีสติ 

  จากการศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตรเผยให้เห็นถึงหลักธรรมที่สำคัญสองส่วนคือ การ
ขจัดนิวรณ์ 5 ซึ่งเป็นอุปสรรคสำคัญต่อการเจริญภาวนา และการพัฒนาโพชฌงค์ 7 ซึ่งเป็นองค์ธรรมฝ่ายปัญญาที่
ส่งเสริมให้จิตใจเข้มแข็งและสามารถบรรลุวิชชาและวิมุตติได้ตามแนวทางพระพุทธศาสนาเถรวาท นิวรณ์ 5 ที่
ประกอบด้วย กามฉันทะ พยาบาท ถีนมิทธะ อุทธัจจกุกกุจ และวิจิกิจฉา เป็นกลไกทางจิตใจที่ขัดขวางการตั้งมั่น
และพิจารณาธรรมตามความเป็นจริง งานวิจัยของ สงกรานต์ (2562) พบว่า การระลึกและรู้เท่าทันนิวรณ์เป็น
หัวใจสำคัญของการพัฒนาสมาธิและปัญญา ซึ่งสอดคล้องกับคำสอนในสังคารวสูตรที่แนะนำวิธีการกำจัดนิวรณ์แต่
ละประการ เช่น การเจริญอสุภสัญญาเพื่อลดกามฉันทะ และการเจริญเมตตาภาวนาเพื่อละพยาบาท (พระไตรปิฎก
, มัชฌิมนิกาย, มหาวรรค) ในส่วนของโพชฌงค์ 7 การพัฒนาองค์ธรรมเหล่านี้เป็นการฝึกฝนจิตให้มีสติรู้ตัว (สติ) 
พร้อมพิจารณาธรรม (ธัมมวิจยะ) ด้วยปัญญาและความเพียร (วิริยะ) จนเกิดปีติและความสงบ (ปีติ ปัสสัทธิ สมาธิ) 
และในที่สุดคือการวางเฉยอย่างมีปัญญา (อุเบกขา) งานวิจัยของ วิชาญ (2564) ชี้ว่า การเจริญโพชฌงค์อย่าง
ต่อเนื่องช่วยลดความฟุ้งซ่านและอารมณ์ลบในผู้ปฏิบัติ นำไปสู่ความเข้าใจไตรลักษณ์และการปล่อยวางตนได้อย่าง
แท้จริง  

นอกจากนี้ สังคารวสูตรยังเน้นถึงการใช้โยนิโสมนสิการ (การใส่ใจด้วยปัญญา) ในการพิจารณาและแก้นิวรณ์ 
ซึ ่งเป็นแนวทางที ่ช่วยให้ผู ้ปฏิบัติไม่ตกอยู ่ในกับดักของความง่วงเหงา ความฟุ้งซ่าน หรือความลังเลสงสัย 
(พระไตรปิฎก, สังยุตตนิกาย, มหาวารวรรค) งานศึกษาของ สุกัญญา และคณะ (2560) พบว่าการฝึกโยนิโส
มนสิการช่วยเพิ่มความต่อเนื่องของสมาธิและเสริมสร้างปัญญาในผู้ปฏิบัติวิปัสสนา ดังนั้น การปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนาในสังคารวสูตรไม่ใช่เพียงการนั่งสมาธิธรรมดา แต่เป็นกระบวนการที่มีองค์ประกอบครบถ้วน ทั้งการรู้จัก
และขจัดอุปสรรคทางใจ พร้อมทั้งพัฒนาองค์ธรรมที่นำไปสู่การรู้แจ้งและความหลุดพ้นอย่างแท้จริง ซึ่งสามารถ
ประยุกต์ใช้ในการพัฒนาจิตใจในชีวิตประจำวันและการแก้ปัญหาทางอารมณ์ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 
สรุปผลการวิจัย 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งปัญญา ซึ่งพระพุทธองค์ทรงตรัสสอนไว้มากมายในพระไตรปิฎก หนึ่งใน
พระสูตรที่มีคุณค่ายิ่งต่อการฝึกจิตและพัฒนาปัญญาคือ “สังคารวสูตร” ซึ่งปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกเล่มที่ 19 สัง
ยุตตนิกาย มหาวารวรรค ถือเป็นเล่มสุดท้ายของสังยุตตนิกาย ว่าด้วยวาระใหญ่ สังคารวสูตรเป็นพระสูตรที่มี
คุณค่าทางธรรมอย่างยิ่ง เพราะแสดงถึงเหตุแห่งความเสื่อมและความเจริญของจิตใจอย่างชัดเจน โดยมีหลักธรรม
สำคัญคือ นิวรณ์ 5 ซึ่งเป็นสิ่งที่ควรหลีกเลี่ยง และ โพชฌงค์ 7 ซึ่งเป็นธรรมที่ควรเจริญ เพื่อให้เข้าถึงปัญญาและ
ความหลุดพ้นอย่างแท้จริง ข้าพเจ้าตระหนักว่า การพัฒนาตนทางธรรมต้องเริ่มจากการรู้เท่าทันจิต และฝึกจิต
อย่างมีสติ ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญที่พระพุทธเจ้าทรงเน้นย้ำไว้ในพระสูตรนี้ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

418 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

การศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาใน สังคารวสูตร โดยวิเคราะห์ผ่าน นิวรณ์ 5 และ โพชฌงค์ 7 แสดงให้
เห็นถึงกระบวนการที่ผู้ปฏิบัติสามารถฝึกจิตใจให้หลุดพ้นจากสิ่งที่ขัดขวาง และส่งเสริมองค์ธรรมที่นำไปสู่ความ
ตรัสรู้ได้อย่างเป็นระบบ โดยนิวรณ์เป็นสิ่งที่ควรละ และโพชฌงค์เป็นสิ่งที่ควรเจริญ การดำเนินวิปัสสนาภาวนาจึง
เป็นทั้งการขัดเกลาจิตและเป็นแนวทางสู่การพ้นทุกข์อย่างมั่นคงตามแนวทางแห่งพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นองค์
ธรรมสนับสนุนให้การปฏิบัติดำเนินไปสู่ความรู้ยิ่ง ความหลุดพ้น และนิพพานได้อย่างสมบูรณ์ 

 
ข้อเสนอแนะ 

จากการศึกษาเรื่อง “ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร” ครั้งนี้ เป็นการศึกษาเชิงเอกสารที่มี
เนื ้อหาเกี่ยวกับการปฏิบัติวิปัสสนาในสังคารวสูตรว่า มีผลเป็นอย่างไร ในการวิจัยครั้งนี้ผู ้วิจัยเห็นว่า ควรมี
การศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมในส่วนของหลักธรรมในแง่มุมอ่ืนๆ เพ่ือเพ่ิมพูนความรู้ให้ครบในทุกๆ ด้าน ดังนี้ 

1. ศึกษาวิชชาที่มีผลต่อการเจริญวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร 
2. ศึกษาวิมุตติที่มีผลต่อการเจริญวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร 

 
ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 

การศึกษาเรื่อง “ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร” ในครั้งนี้ จากการศึกษาวิจัยเห็นว่า การ
ทำความเข้าใจเนื้อหาของสังคารวสูตรอย่างรอบด้านนั้น ควรมีการศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมในประเด็นสำคัญอ่ืน 
ๆ ที่เกี่ยวข้องกับหลักธรรมซึ่งมีความสัมพันธ์กับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยเฉพาะในมิติของวิชชาและวิมุตติ 
ซึ่งยังไม่ได้นำมาพิจารณาอย่างลึกซึ้งในครั้งนี้ ดังนั้น เพื่อเป็นแนวทางในการพัฒนางานวิจัยในอนาคต จึงขอเสนอ
ข้อแนะในการศึกษาต่อไปดังนี้ 

1. ควรมีการศึกษาวิชชาที ่เก ี ่ยวข้องกับการเจริญวิป ัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร  วิชชาใน
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะวิชชา ๓ ได้แก่ ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ จุตูปปาตญาณ และอาสวักขยญาณ มีบทบาท
สำคัญต่อกระบวนการรู้แจ้งตามแนวทางของวิปัสสนาภาวนา การศึกษาความสัมพันธ์ของวิชชาดังกล่าวกับเนื้อหา
ในสังคารวสูตร จะช่วยให้เกิดความเข้าใจในกลไกของการรู้แจ้งตามหลักพุทธธรรมได้อย่างลึกซึ้งและเป็นระบบ
ยิ่งขึ้น 

2. ควรมีการศึกษาวิมุตติในบริบทของการเจริญวิปัสสนาภาวนาในสังคารวสูตร วิมุตติ ซึ่งหมายถึงความ
หลุดพ้นจากกิเลส เป็นจุดหมายสูงสุดของการปฏิบัติธรรม การศึกษาวิมุตติทั้งในเชิงจิตตวิมุตติและปัญญาวิมุตติ
ภายใต้บริบทของสังคารวสูตร จะส่งเสริมความเข้าใจถึงเป้าหมายแห่งการภาวนา และทำให้การวิเคราะห์ผลของ
การปฏิบัติในเชิงลึกมีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น 
 
 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


 

419 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

เอกสารอ้างอิง 
กระทรวงศึกษาธิการ. (2566). 6 นโยบายและจุดเน้น สำนักงานปลัดกระทรวงศึกษาธิการ ปีงบประมาณ 2566. 

https://moe360.blog/2023/01/06/6166/ 
ณัฐพร จงกลการพาณิชย์. (2555). การศึกษาวิเคราะห์ผัสสะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน ๔ 

เฉพาะกรณีการปฏิบัติว ิปัสสนาภาวนาภาคสนาม ๗ เดือน  [วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต]. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พนิดา พัชรินทร์ พรชัยสำเร็จผล. (2552). ศึกษาสังโยชน์ในการปฏิบัติวิปัสสนาตามหลักสติปัฏฐานสี่เฉพาะกรณี
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ๗ เดือน [วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต]. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

พเยาว์ วิไลรัตน์. (2561). ผลของการใช้โพชฌงค์ 7 ในกิจกรรมจิตศึกษาเพื่อพัฒนาพฤติกรรมทางสังคมของ
นักเรียนระดับประถมศึกษา. วารสารศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 15(2), 123–137. 

พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ). (2547). โพชฌงค์ ๗ ประการ (พิมพ์ครั้งที่ 3). มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (พิมพ์ครั้งที่ 10). บริษัท เอส.
อาร์. พริ้นติ้งแมสโปรดักส์ จำกัด. 

พระปสันโน ภิกขุ. (2533). ธรรมพ้นภัย. โรงพิมพ์ชวนพิมพ์. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2553). วิปัสสนาชุนี: หลักการปฏิบัติวิปัสสนา (จำรูญ ธรรมดา, แปล). ห้าง

หุ้นส่วนจำกัด ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 
พระไตรปิฎก. (2549). สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค (เล่มที่ 19). มูลนิธิธรรมกาย. 
พระไตรปิฎก. (2550). มัชฌิมนิกาย มหาวรรค. มูลนิธิธรรมกาย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2511). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ ๒๕๐๐ . กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์รุ่งเรืองธรรม. 
มหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย. (2539). พระไตรป ิฎกภาษาไทย ฉบ ับมหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอรรถกถา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
แม่ชีปารมิตา บุญประเสริฐ. (2552). การศึกษาวิเคราะห์โพชฌงค์ในสติปัฏฐาน ๔ [วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร

มหาบัณฑิต]. มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สงกรานต์, ก. (2562). บทบาทของการรู้เท่าทันนิวรณ์ต่อการพัฒนาสมาธิและปัญญาในพุทธศาสนาเถรวาท.  
วารสารพุทธจิตวิทยา, 7(1), 45–60. 
สุธิดา ศรีสุข. (2559). ธรรมเทศนาแบบอัธยาศัยกับกระบวนการเรียนรู้ทางธรรมของพุทธศาสนิกชน.  วารสาร

ปรัชญาปริทรรศน์, 22(1), 45–60. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index
https://moe360.blog/2023/01/06/6166/


 

420 
 

 
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October – December 2025) 
 

สุกัญญา, พ., & คณะ. (2560). การฝึกโยนิโสมนสิการกับความต่อเนื่องของสมาธิในการปฏิบัติวิปัสสนา.  วารสาร
ศึกษาพระพุทธศาสนา, 9(2), 77–89. 

วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี. (2533). คู่มือการศึกษาวิสุทธิมัค. มูลนิธิแนบมหานีรานนท์. 
วิชาญ, ศ. (2564). ผลของการเจริญโพชฌงค์ 7 ต่อความสงบจิตและการปล่อยวางในผู้ปฏิบัติวิปัสสนา. วารสาร

วิทยาศาสตร์มนุษย์และสังคม, 12(3), 123–138. 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

