
105 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

Original Research Article 

Changing The Way of Life According to The Buddha Patihariya 
 in Apaṇṇaka Sūtta   

การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร 

Thanisorn Ponsak1*, & Phrarajvinaiyavajiramethee2 

ธนิสร พลศักดิ์1*, & พระราชวินัยวชิรเมธี2 
ARTICLE INFO ABSTRACT 
Name of Author &  
Corresponding Author: *  

 
1. Thanisorn Ponsak* 
ธนิสร พลศักดิ์ 
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Email: thanisorn0712@gmail.com 
 
2. Phrarajvinaiyavajiramethee 
พระราชวินัยวชิรเมธี 
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Email: srivin2558@gmail.com 
 
 
 
 
 
คำสำคัญ: 
การปรับเปลี่ยน, วิถีชีวิต, พุทธปาฏิหาริย์, อปัณณกสูตร 
 
 
 
 
 
Keywords:  
Change, Way of Life, Miracle, Apannaka 
Sutta 
 
 
 
 
 
Article history: 
Received: 08/07/2025  
Revised:  17/08/2025 
Accepted: 05/09/2025 
Available online: 03/10/2025 
 
 
 
 
 
How to Cite: 
Ponsak, T. &. Vajiramethee, P. (2025). 
Changing The Way of Life According to 
The Buddha Patihariya in the Apannaka 
Sutta. Journal Dhamma for Life, 31(4), 
105-126. 

This research aims to (1) examine the concepts and 
theories related to lifestyle transformation, (2) investigate the 
Buddhist miracles (Pāṭihāriya) as presented in the Apaṇṇaka 
Sutta, (3) integrate the principles of lifestyle transformation 
with the doctrinal insights derived from the Buddhist miracles 
in the Apaṇṇaka Sutta, and (4) propose a knowledge-based 
model for integrating these concepts into practical application. 
The study employed a qualitative research methodology, 
incorporating documentary research and in-depth interviews 
with 18 key informants, including Buddhist monks and 
recognized experts. The collected data were systematically 
analyzed, synthesized, and presented using descriptive 
analysis. The findings reveal that: (1) Theories of lifestyle 
transformation are grounded in psychology, sociology, and 
ethics, emphasizing the cultivation of self-awareness and 
disciplined personal development as core mechanisms for 
behavioral change. (2) The Buddhist miracles in the Apaṇṇaka 
Sutta emphasize the development of wisdom through doctrinal 
practices, particularly the Ten Wholesome Courses of Action 
(Kusala-kammapatha) and the Noble Eightfold Path, as 
fundamental frameworks for transforming behaviors, attitudes, 
and mindsets. (3) The integration of Buddhist miracles into 
lifestyle transformation is most effectively achieved through 
experiential learning, which facilitates a deep understanding 
and practical application of Buddhist teachings in daily life. (4) 
The proposed knowledge model highlights a process of 
transformative living and self-assessment for continuous 
personal growth, fostering sustainable changes in thought and 
behavior aligned with Buddhist principles. 

The research presents a systematic approach to lifestyle 
transformation through the CALLA Model, which provides         

วารสารธรรมเพื่อชีวิต 
JOU RNA L  OF  D HAM M A FOR L IFE  

I S SN :  2 8 2 2 - 0 4 8 X  
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


106 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

a structured learning framework enabling individuals to 
comprehend, internalize, and apply Buddhist teachings in their 
personal and spiritual development. This model ultimately 
supports spiritual growth and the attainment of genuine well-
being grounded in Buddhist wisdom. 

บทคัดย่อ 

งานวิจัยฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ (1) ศึกษาแนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต       
(2) ศึกษาพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร (3) บูรณาการแนวคิดการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์
ในอปัณณกสูตร และ (4) นำเสนอรูปแบบองค์ความรู้เกี่ยวกับการบูรณาการดังกล่าว โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิง
คุณภาพ (Qualitative Research) ผ่านการวิเคราะห์เอกสาร (Documentary Research) และการสัมภาษณ์
เชิงลึก (In-depth Interview) กับพระภิกษุและผู้ทรงคุณวุฒิจำนวน 18 รูป/คน ข้อมูลที่ได้ถูกนำมาวิเคราะห์
และสังเคราะห์อย่างเป็นระบบ และนำเสนอผลในลักษณะพรรณนา (Descriptive Analysis) ผลการวิจัยปรากฏ
ว่า (1) แนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวกับการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตมีรากฐานมาจากศาสตร์ด้านจิตวิทยา สังคมวิทยา และจ
ริยศาสตร์ โดยเน้นกระบวนการสร้างความตระหนักรู ้ในตนเอง (Self-awareness) และการฝึกฝนเพ่ือ
เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมอย่างยั่งยืน (2) พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตรเน้นการพัฒนาปัญญาผ่านหลักธรรม 
โดยเฉพาะกุศลกรรมบถ 10 และอริยมรรคมีองค์ 8 อันเป็นเครื่องมือสำคัญในการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม ทัศนคติ 
และแนวคิดของบุคคล (3) การบูรณาการพุทธปาฏิหาริย์สู ่การเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตสามารถดำเนินการผ่าน
กระบวนการเรียนรู้เชิงปฏิบัติ (Experiential Learning) ซึ่งเอื้อให้เกิดความเข้าใจและการประยุกต์ใช้หลักธรรม
ในชีวิตประจำวันได้อย่างลึกซึ้ง (4) รูปแบบองค์ความรู้ที ่พัฒนาขึ้นจากการวิจัยมุ่งเน้นการดำเนินชีวิตแบบ
แปรเปลี่ยน (Transformative Living) และการประเมินผลการพัฒนาตนเอง (Self-assessment for Personal 
Growth) เพ่ือสร้างการเปลี่ยนแปลงที่มีความต่อเนื่องและยั่งยืน 

งานวิจัยนี้เสนอแนวทางการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์ผ่านกรอบแนวคิด CALLA Model 
ซึ่งประกอบด้วยกระบวนการเรียนรู้ที่มีลำดับขั้น ช่วยให้บุคคลสามารถเข้าถึงหลักธรรม เข้าใจในบริบทชีวิต และ
สามารถประยุกต์ใช้เพื ่อการพัฒนาตนเองทั ้งในด้านจิตใจ พฤติกรรม และจิตวิญญาณได้อย่างเป็นระบบ            
อันนำไปสู่ความเจริญงอกงามทางปัญญาและความสุขที่แท้จริง 

 
 
 
 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


107 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

บทนำ  

ปัจจุบันโลกมีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วก้าวเข้าสู่ยุคของการสื่อสารที่ไร้พรมแดน มนุษย์ทุกคนต้อง
ปรับตัวให้ทันต่อสถานการณ์ของโลกท่ีเปลี่ยนแปลงด้านเทคโนโลยีสารสนเทศ (Information technology : IT ) 
ความเจริญทางเทคโนโลยีสารสนเทศ ที่ส่งผลกระทบทั้งทางด้านดี และด้านไม่ดี ที่มีต่อวิถีชีวิตการอยู่รวมกันของ
คนในสังคมไทย และสังคมโลกอย่างมากปัจจุบัน ซึ่งทำให้เกิดการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตใหม่การสร้างเสริมคุณภาพ
ชีวิตที่ดีข้ึนทางด้านดีเทคโนโลยีสารสนเทศเกี่ยวข้องกับคนทุกระดับ ทั้งด้านการศึกษา ด้านการรักษาสุขภาพทาง
กายทางจิตใจ ด้านการปรับตัว ด้านเศรษฐกิจการผลิตในอุตสาหกรรม ด้านการพาณิชยกรรม ด้านการเงิน     
ด้านสังคมวัฒนธรรม สิ่งแวดล้อมเทคโนโลยียังใช้ในด้านขนส่ง ยังมีความสำคัญควบคุมถึงด้านเดินทางของ
เครื่องบินเป็นต้น 

ทั้งนี้เทคโนโลยียังเป็นเครื่องมือสื่อสารใช้ในการเผยแผ่ศาสนา ยังใช้เทคโนโลยีสารสนเทศกับการป้องกัน
ประเทศเป็นต้น เพราะความเจริญทางด้านการสื่อสารปัจจุบันความเป็นอยู่ของคนในสังคมมีค่านิยมที่เปลี่ยนไป
ในเรื่องใดเรื่องหนึ่งย่อมส่งผลกระทบในหลาย ๆ ด้าน ทั้งด้านดี ด้านไม่ดี ทั้งยังเป็นสาเหตุให้เกิดปัญหาเป็นวง
กว้าง ซึ่งเป็นเหตุผลที่สำคัญของการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตใหม่ของคนในสังคมมีการปรับเปลี่ยนหลากหลายลักษณะ
ล้วนแล้วเกิดจากตัวบุคคล ครอบครัว สังคม และสภาพแวดล้อม หรือการแสดงออกของตัวบุคคล หลายอย่างต้อง
ใช้เวลาในการสังเกต อาจจะเป็นปัญหาบางครั้งที่เกิดผลกระทบขึ้นเป็นปัญหาของคนในสังคมที่ต้องอยู่ร่วมกัน    
ทั ้งด้านอุปนิสัยบุคลิกภาพ ทัศนคติความคิดเห็นที ่แตกต่าง ซึ ่งจะสะท้อนออกมาจากการกระทำทางกาย          
ทางวาจา ทางความคิด การแสดงออกย่อมส่งผลกระทบต่อคนที่อยู่ร่วมกันสังคมจะพัฒนาไปสู่ความเจริญรุ่งเรือง
ได้นั้นจะต้องเริ่มต้นจากการพัฒนามนุษย์เป็นอันดับแรก ( ชำนาญ วงศ์รัศมีเดือน, ( 2560, หน้า 1 ) 

อย่างไรก็ตามถ้าคนในสังคมควรได้รับการพัฒนา และประพฤติตนอยู่ในศีลธรรมชีวิตทำให้การปรับเปลี่ยน
ด้านพฤติกรรมทางด้านดี เพ่ือประเทศก้าวไปสู่ความเจริญในทุก ๆ ด้าน ถ้าคนในสังคมรับพฤติกรรมทางด้านไม่ดี 
ทำให้สังคมเสื่อมเกิดมีมิจฉาชีพจำนวนมากเกิดขึ้นในสังคมที่เข้ามาหลอกลวง ทางด้านการเงิน ล่อลวงเด็กไปค้า
มนุษย์ การค้ายาเสพติด การพนันออนไลน์ เกิดความสูญเสียทางทรัพย์สิน ในยุคปัจจุบันคนในสังคมไทยตกเป็น
เหยื่อมิจฉาชีพ แก๊งคอลเซนเตอร์ ต้องใช้ชีวิตอยู่ในความยากลำบาก เพราะความไม่รู้จึงในทางพระพุทธศาสนา
พระพุทธเจ้าสอนให้ประพฤติ ด้วยการปฏิบัติที่ไม่ผิด ได้แก่ กุศลธรรม 3 ประการ การประพฤติตามหลักกุศล
กรรมบถ 10 ประการ (พระไตรปิฎก, 1959) 

ทั้งนี้มีงานวิจัยทีได้ศึกษาวิจัยเกี่ยวกับเรื่องศีล ในวิจัยนี้ กล่าวว่า ถึงคำสอนที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสสอนเรื่อง
ศีลของนักบวช อ้างอิงจากคำสอนในคัมภีร์พระไตรปิฎกที่เกี่ยวข้อง แสดงศีลแบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ จุลศีล 
มัชฌิมศีล มหาศีล เพื่อความเป็นปกติเรียบร้อยดีงามแก่ผู้ประพฤติ ตรัสศีลชุดนี้เพื่อให้เห็นลำดับการปฏิบัติของ
บุคคลที่มีศรัทธาออกบวชแล้ว ความมีศีลนั้น แม้ว่าจะเป็นเรื ่องพื้นฐาน แต่เป็นเรื ่องที่ลึกซึ้งในการที่นำมา
สรรเสริญพระพุทธองค์ได้ถูกต้อง ซึ่งบัณฑิตจะพึงรู ้ คือการที่ทรงมีพระปัญญาที่ทำให้ข้ามพ้นทิฏฐิที่ผิ ดทั้ง         
62 ประการ(พระไตรปิฎก, 1960; Thanissaro Bhikkhu, 1997) โดยเริ่มด้วยเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยศีล สำรวม

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


108 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

อินทรีย์ ประด้วยสติสัมปชัญญะ เป็นผู้สันโดษ เมื่อพร้อมอย่างนี้แล้วก็เจริญสมาธิ จนเข้าถึงจตุตถฌาน แล้วโน้ม
จิตที่เป็นสมาธิดีแล้วนั้น ให้มุ่งไปเพื่อญาณทัศนะ แล้วก้าวไปในวิชชา 8 ประการ จนบรรลุอาสวักขักยญาณใน
ที่สุด ( รมิดา ฟ้าภิยโย และอุทัย สติมั่น, 2563, หน้า 32) 

จากสาเหตุที่กล่าวมาแล้วข้างต้น ผู้วิจัยตระหนักถึงการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตเพื่อทำให้คนในสังคมมีภูมิรู้     
ภูมิธรรม มีสติสัมปชัญญะ มีปัญญารู้เท่าทันตั้งตนอยู่บนความไม่ประมาทในการดำเนินวิถีชีวิตอย่างมีสติ จึงเป็น
สาเหตุที่ทำให้ผู้วิจัยสนใจศึกษาแนวคิด ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต และทำการศึกษารวบรวม
ข้อมูล เพ่ือนำมาศึกษาวิเคราะห์ สังเคราะห์ พร้อมทั้งนำหลักธรรมมาประยุกต์ใช้เป็นแนวทาง ในการปรับเปลี่ยน
วิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร เพื่อนำเสนอองค์ความรู้รูปแบบบูรณาการ สรุปนำเสนอองค์
ความรู้ใหม่ แสดงเป็นรูปแบบ(Model) เพื่อให้คนในสังคมปัจจุบันได้มีแบบแผนในการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต 
สามารถอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างสงบสุข 

ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องและกรอบแนวคิดในการวิจัย 

ทฤษฎีและแนวคิดเกี่ยวกับการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต (Lifestyle Transformation Theory) 

การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต (Lifestyle Transformation) เป็นกระบวนการที่เกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนแปลง
รูปแบบพฤติกรรม ความคิด และค่านิยมของบุคคลอย่างลึกซึ้ง โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อบรรลุชีวิตที่มีคุณภาพและ
ความสมดุลในระยะยาว ทฤษฎีที่เกี ่ยวข้องกับการเปลี ่ยนแปลงในลักษณะนี้มีพื ้นฐานมาจากสหวิทยาการ          
ทั้งจิตวิทยา พฤติกรรมศาสตร์ และการศึกษาเพื่อการพัฒนาองค์รวมของมนุษย์ ซึ่งสามารถจำแนกออกเป็น
แนวคิดสำคัญดังต่อไปนี้ 

1. ทฤษฎีการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม (Behavior Change Theory) หนึ่งในทฤษฎีหลักท่ีเกี่ยวข้องกับการ
เปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตคือ ทฤษฎีการเปลี่ยนแปลงเชิงกระบวนการ (Transtheoretical Model: TTM) ซึ่งพัฒนา
โดย Prochaska และ DiClemente (1983) ทฤษฎีนี้เสนอว่าการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมเกิดขึ้นเป็นลำดับ
ขั้นตอน ประกอบด้วย 

1) ระยะไม่ตระหนักรู้ (Precontemplation) 
2) ระยะพิจารณา (Contemplation) 
3) ระยะเตรียมพร้อม (Preparation) 
4)ระยะลงมือปฏิบัติ (Action) 
5) ระยะคงไว้ซึ่งพฤติกรรม (Maintenance) 
6) บางกรณียังมีระยะย้อนกลับ (Relapse) 
TTM ช่วยอธิบายว่าการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตเป็นกระบวนการต่อเนื่องที่ต้องการแรงจูงใจ การตระหนักรู้ 

และการสนับสนุนในแต่ละขั้นตอนอย่างเหมาะสม (Prochaska & Velicer, 1997) 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


109 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

2. ทฤษฎีความตระหนักรู้ในตนเอง (Self-Awareness Theory) Self-Awareness Theory ซึ่งได้รับการ
พัฒนาโดย Duval และ Wicklund (1972) ชี้ให้เห็นว่าการท่ีบุคคลมี "ภาวะตระหนักรู้ในตนเอง" (self-focused 
attention) เป็นแรงขับสำคัญที่นำไปสู่การเปรียบเทียบตนเองกับมาตรฐานภายใน ( internal standards) หรือ
คุณค่าท่ีตนยึดถือ เมื่อพบว่ามีความคลาดเคลื่อน บุคคลจะมีแนวโน้มที่จะปรับพฤติกรรมให้สอดคล้องกับค่านิยม
และเป้าหมายของตนเอง การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตจึงเกี่ยวข้องกับการมีสติรู ้ตัว ( self-awareness) และการ
สะท้อนตน (self-reflection) อย่างลึกซึ้ง 

3. จิตวิทยาเชิงบวก (Positive Psychology) จิตวิทยาเชิงบวกให้ความสำคัญกับการเสริมสร้างศักยภาพ
มนุษย์มากกว่าการแก้ไขปัญหาเพียงอย่างเดียว โดยเฉพาะแนวคิดเรื ่อง การใช้ชีว ิตอย่างมีความหมาย 
(Meaningful Living) ซึ่งถือเป็นแกนกลางของการพัฒนาและปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตให้มีความยั่งยืน ตามแนวคิด
ของ Seligman (2002) ในโมเดล PERMA (Positive Emotion Engagement Relationships Meaning and 
Accomplishment) บุคคลที่สามารถสร้างความหมายในชีวิตได้ มักจะมีแรงจูงใจภายในที่มั่นคง และพร้อมที่จะ
เปลี่ยนแปลงตนเองเพ่ือเป้าหมายที่ลึกซึ้งมากขึ้น 

4. แนวคิดการเรียนรู้ผ่านประสบการณ์ (Experiential Learning Theory) David Kolb (1984) เสนอว่า 
การเรียนรู้ของผู้ใหญ่เกิดขึ้นจากกระบวนการหมุนเวียน 4 ขั้นตอน คือ 

1) ประสบการณ์จริง (Concrete Experience) 
2) การสะท้อนผล (Reflective Observation) 
3) การสังเคราะห์แนวคิด (Abstract Conceptualization) 
4) การนำไปปฏิบัติ (Active Experimentation) 
กระบวนการนี้ช่วยให้บุคคลสามารถเชื่อมโยงประสบการณ์ชีวิตเข้ากับการเรียนรู้เชิงลึก ส่งเสริมการ

ตระหนักรู้ และนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมอย่างถาวร ในบริบทของการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต แนวคิดนี้เน้น
ว่าการลงมือทำและการไตร่ตรองเป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาองค์ประกอบภายในของบุคคล 

สรุปการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตไม่ใช่เพียงแค่การเปลี่ยนพฤติกรรมภายนอก แต่เป็นกระบวนการพัฒนาภายใน
ที่ต้องอาศัยการตระหนักรู้ การมีเป้าหมายที่มีความหมาย การเรียนรู้จากประสบการณ์ และการรับรู้ถึงศักยภาพ
ของตนเอง โดยทฤษฎีที่กล่าวมาเหล่านี้ช่วยอธิบายกลไกต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการเปลี่ยนแปลงอย่างมี
ระบบ และสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการส่งเสริมสุขภาวะและการเติบโตส่วนบุคคลได้อย่างยั่งยืน 

แนวคิดทางพระพุทธศาสนาพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร 

อปัณณกสูตร (Apannakasutta) เป็นพระสูตรหนึ่งในพระไตรปิฎก หมวดมัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ ที่มี
ความสำคัญในแง่ของการเสนอแนวทางการดำเนินชีวิตอย่างไม่ผิดพลาด (อปัณณกะ แปลว่า ไม่ผิดแน่  แน่นอน 
ปลอดภัย) โดยเน้นการใช้เหตุผล หลักธรรม และการพิจารณาอย่างมีวิจารณญาณ เพ่ือการดำรงชีวิตที่เป็นไปเพ่ือ
ประโยชน์ตนและประโยชน์ส่วนรวม 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


110 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

พุทธปาฏิหาริย์การเปลี่ยนแปลงภายใน มากกว่าอภินิหารภายนอก พระพุทธศาสนาโดยหลักการแล้ว มิได้
เน้น "ปาฏิหาริย์" ในเชิงอิทธิปาฏิหาริย์ (อภินิหารหรือสิ่งเหลือเชื่อ) หากแต่ยกย่อง "ธรรมปาฏิหาริย์" หรือการ
เปลี่ยนแปลงภายในจิตใจของบุคคล โดยเฉพาะการเปลี่ยนแปลงจากความคิดที่ผิดเป็นความคิดที่ถูก ต้องอาศัย
เหตุผล การฟังธรรม การพินิจพิจารณา และการปฏิบัติธรรมอย่างต่อเนื่อง (พระไตรปิฎก , ม.มู.12/384/334) 
ในอปัณณกสูตร พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมแก่ชาวกาลามะ โดยทรงแนะนำแนวทางที่มั่นคงในการดำเนินชีวิต 
เช่น 

1. หลักกุศลกรรมบถ 10 แนวทางสู่คุณธรรมในพฤติกรรม กุศลกรรมบถ 10 (Dasakusalakammapatha) 
คือหลักการของการกระทำทางกาย วาจา และใจ ที่เป็นไปเพื่อความดีงาม ได้แก่ 

1) ทางกาย ไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม 
2) ทางวาจา ไม่พูดเท็จ ไม่ส่อเสียด ไม่พูดคำหยาบ ไม่พูดเพ้อเจ้อ 
3) ทางใจ ไม่เพ่งเล็งอยากได้ของผู้อ่ืน ไม่พยาบาท มีสัมมาทิฏฐิ 
การยึดมั่นในกุศลกรรมบถ เป็นการสร้างพื้นฐานจิตใจให้มั่นคงในศีลธรรม มีสติ และเมตตา ซึ่งถือเป็น

ปาฏิหาริย์ในมิติของ "การฝึกตน" ที่สามารถแปรเปลี่ยนจิตใจของผู้คนจากความโกรธ โลภ หลง ให้กลายเป็นผู้มี
ความสงบ เยือกเย็น และมีสติ (ดู องฺ.ทสก.24/42/69) 

2. อริยมรรคมีองค์ 8 เส้นทางแห่งการพ้นทุกข์  อริยมรรคมีองค์แปด (Ariya-aṭṭhaṅgika-magga) 
ประกอบด้วยองค์ธรรม 8 ประการ ได้แก่ 

1) สัมมาทิฏฐิ (ความเข้าใจถูก) 
2) สัมมาสังกัปปะ (ดำริชอบ) 
3) สัมมาวาจา (วาจาชอบ) 
4) สัมมากัมมันตะ (การกระทำชอบ) 
5) สัมมาอาชีวะ (อาชีพชอบ) 
6) สัมมาวายามะ (ความเพียรชอบ) 
7) สัมมาสติ (สติชอบ) 
8) สัมมาสมาธิ (สมาธิชอบ) 
แนวทางนี้เป็นกระบวนการพัฒนาชีวิตอย่างเป็นระบบที่ประกอบด้วย ศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งส่งผลให้

บุคคลเปลี่ยนแปลงตนเองจากภายในสู่ภายนอก และเป็นหนทางนำไปสู่การดับทุกข์อย่างแท้จริง ซึ่งถือเป็น 
“ธรรมปาฏิหาริย์” ในทางพุทธศาสนา เพราะเป็นการเปลี่ยนแปลงที่มั่นคง ยั่งยืน  และไม่ต้องพึ่งพาสิ่งเหนือ
ธรรมชาติ (พระไตรปิฎก, ม.มู.12/463/400) 

สรุปแนวคิดเรื่อง “พุทธปาฏิหาริย์” ตามหลักใน อปัณณกสูตร มิได้หมายถึงการแสดงอภินิหารเพื่อสร้าง
ความศรัทธาในเชิงปาฏิหาริย์เชิงวัตถุหรือกายภาพ แต่หมายถึง “การเปลี่ยนแปลงทางจิตใจ” ผ่านการเรียนรู้และ
ปฏิบัติธรรมอย่างมีเหตุผล ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงความลึกซึ้งของพุทธธรรมในการพัฒนามนุษย์ให้เจริญทั้งทางกาย 
วาจา ใจ โดยอาศัยแนวทางท่ีสามารถพิสูจน์ได้ด้วยตนเองผ่านประสบการณ์ตรง 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


111 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

การบูรณาการแนวคิดทางโลกและทางธรรมเพื่อการพัฒนาชีวิตในบริบทร่วมสมัย 

การพัฒนาชีวิตมนุษย์ในสังคมปัจจุบันจำเป็นต้องอาศัยกระบวนทัศน์ใหม่ที่สามารถเชื่อมโยงองค์ความรู้
จากทั้งศาสตร์ทางโลกและหลักธรรมทางศาสนาเข้าด้วยกันอย่างกลมกลืน แนวทางการบูรณาการระหว่างทฤษฎี
การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมมนุษย์จากศาสตร์ต่าง ๆ เช่น จิตวิทยา การศึกษา และสังคมศาสตร์ เข้ากับหลักธรรม
ในพระพุทธศาสนา จึงเป็นแนวทางท่ีมีศักยภาพในการส่งเสริมการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตอย่างยั่งยืน (sustainable 
life transformation) จากมุมมองทางโลก ทฤษฎีการเรียนรู้แบบมีประสบการณ์ (Experiential Learning 
Theory) ของ David Kolb เน้นให้ผู ้เรียนได้เรียนรู้ผ่านการลงมือปฏิบัติจริง (learning by doing) ซึ่งเป็น
กระบวนการที่ทำให้เกิดความเข้าใจที่ลึกซึ้งและนำไปสู่การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมในระยะยาว แนวคิดนี้สอดคล้อง
กับหลักในพระพุทธศาสนา เช่น การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ที่เน้นการรู้เห็นตามความเป็นจริงของกายและใจ 
ผ่านการ "เจริญสติ" ในกิจวัตรประจำวัน (พระไพศาล วิสา โล, 2560) นอกจากนี ้ การประเมินตนเอง           
(Self-assessment) ซึ่งเป็นกระบวนการสำคัญในจิตวิทยาเชิงบวก (Positive Psychology) เช่นที่ Martin 
Seligman กล่าวถึงว่า การรู้จักตนเอง (self-awareness) และการตั้งเป้าหมายชีวิตที่มีความหมาย (meaningful 
goals) เป็นปัจจัยสำคัญของความสุขในระดับลึก (authentic happiness) ก็สามารถเชื่อมโยงกับหลักการพุทธ
ศาสนา เช่น "สติปัฏฐาน 4" ที่เน้นการพิจารณาและประเมินตนในมิติของกาย เวทนา จิต และธรรม เพื่อพัฒนา
ความเข้าใจตนเองและนำไปสู่การหลุดพ้นจากทุกข์ แนวทางนี้จึงถือเป็นการบูรณาการระหว่าง "โลกุตรธรรม" 
และ "โลกิยธรรม" ซึ่งช่วยให้การพัฒนาชีวิตไม่เพียงแต่ตอบสนองความต้องการภายนอก เช่น ความสำเร็จใน
หน้าที ่การงานหรือสถานะทางส ังคมเท่าน ั ้น แต่ย ังครอบคลุมไปถึงการเจร ิญเต ิบโตภายใน ( inner 
development) โดยเฉพาะในด้านจิตใจ คุณธรรม และปัญญา 

ด้วยเหตุนี ้ กระบวนการ "เรียนรู ้ผ ่านการปฏิบัติ" (Learning through Application) ควบคู ่กับ           
"การประเมินตนเองเพื่อการเติบโตภายใน" (Self-assessment for Personal Growth) จึงเป็นกลไกสำคัญใน
การหลอมรวมแนวคิดทางโลกและทางธรรมเข้าด้วยกันอย่างสอดคล้อง และสามารถนำไปใช้ในบริบทของสังคม
ร่วมสมัยที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและซับซ้อนได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


112 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

กรอบแนวคิดในการวิจัย  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

แผนภาพที 1 กรอบแนวคิดของการวิจัย 

วัตถุประสงค ์

1. เพ่ือศึกษา แนวคิด และทฤษฎีเกี่ยวกับการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต 
2. เพ่ือศึกษาพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร 
3. เพ่ือบูรณาการการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร 
4. เพื่อนำเสนอองค์ความรู้เกี่ยวกับรูปแบบการบูรณาการการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์

ในอปัณณกสูตร 

สมมติฐานในการวิจัย 

1. การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตของบุคคลสามารถเกิดขึ้นอย่างยั่งยืนได้ หากบุคคลมีความตระหนักรู้ในตนเอง 
และได้รับการส่งเสริมผ่านกระบวนการเรียนรู้เชิงปฏิบัติ 

2. หลักธรรมในอปัณณกสูตร โดยเฉพาะกุศลกรรมบถ 10 และอริยมรรคมีองค์ 8 มีศักยภาพในการเป็น
แนวทางในการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม ทัศนคติ และวิถีชีวิตของบุคคลอย่างเป็นระบบ 

พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร 
 กุศลธรรม 3 ประการ 
1. กายสุจริต  
2. วจีสุจริต  
3. มโนสุจริต 

บูรณาการการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธ 
1. ปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร 
2. ด้านการเข้าใจชีวิตถูกต้อง 
3. ด้านการปรับเปลี่ยนความ-คิดท่ีผิด  
4. ด้านการพัฒนาวิถีชีวิตให้ประเสริฐ  
5. ด้านการศรัทธาความเชื่อในพระรัตนตรัย 

องค์ประกอบ 
1. แนวคิดทางโลก ด้านการเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรม การตระหนักรู้ และการเรียนรู้
ผ่านประสบการณ์ 
2. แนวคิดทางธรรมหลักพุทธธรรมจา
กอปัณณกสูตร ได้แก่ กุศลกรรมบถ 10 และ
อริยมรรคมีองค์ 8 

องค์ประกอบ 
3. กระบวนการบูรณาการ การเรียนรู้ผ่านการ
ปฏิบัติ การนำหลักธรรมมาใช้ในชีวิตจริง การ
พัฒนาตนผ่านการประเมินตนเอง 
4. ผลลัพธ์ที่คาดหวัง การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต
อย่างยั่งยืน พัฒนาทางจิตวิญญาณ และการ
เข้าถึงความสุขที่แท้จริง 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


113 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

3. การบูรณาการแนวคิดทางโลก (จิตวิทยา พฤติกรรมศาสตร์) กับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา สามารถ
นำไปสู่การสร้างแบบจำลององค์ความรู้ในการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

4. รูปแบบองค์ความรู้ที ่พัฒนาขึ้นจากพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร สามารถประยุกต์ใช้ได้จริงใน
ชีวิตประจำวัน และส่งผลต่อการพัฒนาอย่างต่อเนื่องของบุคคลทั้งในด้านจิตใจ พฤติกรรม และจิตวิญญาณ 

ระเบียบวิธีในการวิจัย 

ประเภทของการวิจัย 

การว ิจ ัยคร ั ้งน ี ้ เป ็น การว ิจ ัยเช ิงค ุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช ้ การว ิจ ัยเช ิงเอกสาร 
(Documentary Research) และ การสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-depth Interview) เป็นเครื่องมือหลักในการเก็บ
รวบรวมข้อมูล เพื่อศึกษาการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร และสร้างรูปแบบองค์
ความรู้ใหม่ที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้ในบริบทของสังคมปัจจุบัน 

ประชากรในการวิจัยและกลุ่มตัวอย่าง 

1. ประชากรในการวิจัย คือ ผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความรู้ความเข้าใจในด้านพระพุทธศาสนาและด้านการ
ปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต ซึ่งเป็นผู้ที่สามารถให้ข้อมูลเชิงลึกที่เก่ียวข้องกับหัวข้อวิจัยได้อย่างเหมาะสม 

2. กลุ่มตัวอย่าง กลุ่มตัวอย่างท่ีใช้ในการวิจัย ได้แก่ ผู้ทรงคุณวุฒิจำนวน 18 รูป/คน ซึ่งมีความเชี่ยวชาญ
ในด้านพระพุทธศาสนาและด้านการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต โดยเป็นกลุ่มเป้าหมายหลักในการให้ข้อมูลในการ
สัมภาษณ์เชิงลึก 

เทคนิคการคัดเลือกกลุ่มตัวอย่าง 

การคัดเลือกกลุ่มตัวอย่างใช้วิธี การเลือกแบบเจาะจง (Purposive Sampling) โดยพิจารณาจากคุณวุฒิ 
ความเชี่ยวชาญ ความรู้ ความเข้าใจ และประสบการณ์ที่เกี่ยวข้องกับประเด็นการวิจัย และได้รับความเห็นชอบ
จากคณะกรรมการจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์  

 
เครื่องมือในการวิจัย 
 
1. แบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง (Structured Interview Form) ซึ่งผ่านการตรวจสอบจากผู้เชี่ยวชาญ

จำนวน 5 รูป/คน เพื่อความถูกต้องและเหมาะสม 
2. แนวทางการวิเคราะห์เชิงเอกสารที่ใช้ในการศึกษาเอกสารปฐมภูมิและทุติยภูมิ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


114 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 

1. ศึกษาข้อมูลจากเอกสาร วิเคราะห์ข้อมูลจากแหล่งข้อมูลปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกและอรรถกถา 
และจากแหล่งข้อมูลทุติยภูมิ เช่น งานวิจัย หนังสือ บทความที่เก่ียวข้อง 

2. ดำเนินการสัมภาษณ์เชิงลึก ใช้แบบสัมภาษณ์ที ่ผ ่านการตรวจสอบความเหมาะสม สัมภาษณ์
ผู้ทรงคุณวุฒิที่คัดเลือกไว้ 

3. ตรวจสอบข้อมูล ตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูลจากการสัมภาษณ์กับเนื้อหาในเอกสาร พร้อมกับ
การสอบทานข้อมูลจากผู้ให้ข้อมูล 

4. วิเคราะห์และสังเคราะห์เนื้อหา ใช้การวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) และการวิเคราะห์เนื้อหา
เชิงวิพากษ์ (Critical Content Analysis) เพ่ือสังเคราะห์ข้อมูลให้ได้รูปแบบองค์ความรู้ใหม่ 

5. สร้างรูปแบบองค์ความรู้ สรุปผลการวิจัยและเสนอรูปแบบ “การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธ
ปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร” ที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้ได้ในสังคมไทยปัจจุบัน 

การเก็บข้อมูลและการวิเคราะห์ข้อมูล 

1. การเก็บข้อมูล ดำเนินการเก็บข้อมูลโดยการศึกษาจากเอกสารที่เกี่ยวข้องและสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ 
2. การวิเคราะห์ข้อมูล ใช้การวิเคราะห์เนื้อหาและการวิเคราะห์เชิงวิพากษ์ เพ่ือสังเคราะห์ข้อมูลที่ได้และ

สรุปออกมาเป็นรูปแบบองค์ความรู้ใหม่ 

ขอบเขตของการวิจัย 

ขอบเขตด้านเอกสาร 
1. เอกสารปฐมภูมิ พระไตรปิฎกฉบับสยามรัฐ และอรรถกถาแปลภาษาไทย ชุด 91 เล่ม ฉบับมหาม

กุฏราชวิทยาลัย (พิมพ์ครั้งที่ 8 พ.ศ. 2557) 
2. เอกสารทุติยภูมิ หนังสือ เอกสาร บทความ วารสาร และวิทยานิพนธ์ที่เกี่ยวข้องกับแนวคิดการ

ปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตและหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 
ขอบเขตด้านเนื้อหา 

1. ศึกษาแนวคิด ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต 
2. ศึกษาหลักธรรมคำสอนในอปัณณกสูตร 
3. วิเคราะห์การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์ 
4. สังเคราะห์เป็นองค์ความรู้ใหม่ในรูปแบบการบูรณาการ 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


115 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

ขอบเขตด้านผู้ให้ข้อมูล 

ผู้ให้ข้อมูลหลัก ได้แก่ ผู้ทรงคุณวุฒิด้านพระพุทธศาสนาและด้านการพัฒนาวิถีชีวิต จำนวน 18 รูป/คน 

ผลการวิจัย 

ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้ทำการรวบรวมข้อมูลมาแยกแยะจัดประเภทข้อมูลวิเคราะห์ สังเคราะห์ 
การทำวิจัยทุกขั้นตอนตามวัตถุประสงค์เพื่อส่งเสริมการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณก
สูตร ทำให้ผู้วิจัยทราบว่า 

แนวคิดทฤษฎีการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต   

การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต เป็นกระบวนการที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาความตระหนักรู้ในตนเอง และการ
พัฒนาตนเอง ซึ่งสามารถอธิบายได้ผ่านแนวคิดของนักจิตวิทยาคนสำคัญ ได้แก่ คาร์ล โรเจอร์ส มาสโลว์ และ
แนวคิดของ รอย (Roy) คาร์ล โรเจอร์สเสนอว่า “บุคคลจะสามารถเติบโตได้ เมื่อเขาได้รับการยอมรับอย่างไม่มี
เงื่อนไข และสามารถเข้าใจตนเองได้จากประสบการณ์ของตนเอง” (Rogers, 1961, On Becoming a Person: 
115) เสนอว่าการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมเกิดขึ้นเมื่อบุคคลสามารถเปิดกว้างต่อประสบการณ์ และพัฒนาความ
เข้าใจตนเองได้อย่างเป็นธรรมชาติ บุคคลจะสามารถพัฒนาไปสู่ภาวะบุคคลที่สมบูรณ์ได้เมื่อมีสภาพแวดล้อมที่
เอื ้อต่อการเติบโต เช่น การได้รับการยอมรับอย่างไม่มีเงื ่อนไข และการสะท้อนกลับที ่สร้างสรรค์ ซึ ่งเป็น
องค์ประกอบสำคัญในการพัฒนาศักยภาพของบุคคลให้สามารถเปลี่ยนแปลงตนเองได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
ในขณะที่มาสโลว์อธิบายการพัฒนาตนเองผ่านลำดับขั้นความต้องการของมนุษย์ โดยระบุว่าบุคคลจะสามารถ
พัฒนาไปสู่ระดับสูงสุดของการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตได้ก็ต่อเมื่อสามารถตอบสนองความต้องการพ้ืนฐานได้ครบถ้วน 
ซึ่งประกอบด้วย ความต้องการทางกายภาพ ความปลอดภัย ความรักและความเป็นส่วนหนึ่งของสั งคม ความ
เคารพนับถือ และการเติมเต็มศักยภาพของตนเอง โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเข้าถึงระดับการเติมเต็มศักยภาพของ
ตนเอง ถือเป็นหัวใจสำคัญของการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิต เพราะบุคคลที่สามารถพัฒนาตนเองจนถึงระดับนี้จะ
สามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมีเป้าหมาย เข้าใจตนเอง และใช้ศักยภาพของตนเองได้อย่างเต็มที่ นอกจากนี้ แนวคิด
ของรอย (Roy) ยังเน้นว่าการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตเป็นผลมาจากกระบวนการปรับตัว ซึ่งเกิดจากการตอบสนองต่อ
สิ่งแวดล้อมและแรงกระตุ้นทางสังคม บุคคลสามารถปรับเปลี่ยนพฤติกรรมของตนเองได้ผ่านกระบวนการ รับรู้ 
ปรับตัว และพัฒนาแนวทางใหม่ในการดำเนินชีวิต ซึ่งช่วยให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทั้งทางกายภาพ อารมณ์ และ
จิตใจ โดยแนวคิดนี้สะท้อนให้เห็นถึงความสำคัญของการฝึกฝนและพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่องเพื่อนำไปสู่การ
ดำเนินชีวิตที่สมดุลและมีคุณค่า เมื่อพิจารณาแนวคิดของ Roy โรเจอร์ส และมาสโลว์ ร่วมกับ พุทธปาฏิหาริย์
ในอปัณณกสูตร พบว่าการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามหลักพุทธธรรมเป็นกระบวนการที่สอดคล้องกับแนวคิดทาง
จิตวิทยา กล่าวคือ พุทธธรรมช่วยให้บุคคลเกิดการตระหนักรู้ในตนเอง และสามารถพัฒนาไปสู่การดำเนินชีวิตที่

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


116 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

สมบูรณ์แบบตามศักยภาพของตนเอง ผ่านการปฏิบัติทางจิตใจและจริยธรรม ดังนั้น แนวคิดทางจิตวิทยาสมัยใหม่
จึงสามารถนำมาอธิบายกระบวนการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตตามแนวพุทธศาสนาได้อย่างเป็นระบบและชัดเจนมาก
ขึ้น 

พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร 

พุทธปาฏิหาริย์ ในอปัณณกสูตรมีลักษณะสำคัญที่เกี่ยวข้องกับการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตของบุคคลผ่านการ
ฝึกปฏิบัติทางจิตใจและจริยธรรม โดยเฉพาะการพัฒนา ความตระหนักรู้ และการเสริมสร้างคุณธรรมภายใน
ตนเอง พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตรเน้นให้บุคคลมีการเปลี่ยนแปลงทั้งในด้านจิตใจ และพฤติกรรม ผ่านการ
เข้าใจ และปฏิบัติตามหลักธรรมในชีวิตประจำวัน เช่น การฝึกสมาธิการพัฒนาจิต ความเมตตา และการละจาก
กิเลส  จากที่คุณกล่าวมาเก่ียวกับ พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร (Apaṇṇaka Sutta) นั้น เป็นประเด็นที่น่าสนใจ
มาก เพราะพุทธปาฏิหาริย์ในบริบทนี้ไม่ได้หมายถึงปาฏิหาริย์เหนือธรรมชาติหรือการแสดงฤทธิ์อำนาจพิเศษอย่าง
ที่คนส่วนใหญ่มักเข้าใจ แต่หมายถึงการเปลี่ยนแปลงภายในจิตใจและพฤติกรรมของบุคคล ผ่านการปฏิบัติธรรม
และการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตให้ดีขึ้นตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตรมี
ลักษณะสำคัญดังนี้ 

1. การเปลี่ยนแปลงทัศนคติและจิตใจ 
1) การเข้าใจความจริงของชีวิต (สัมมาทิฐิ) 
2) การลดละความยึดมั่นถือมั่นและความอยากได้อยากมี 
3) การพัฒนาความตระหนักรู้ในตนเองและโลกภายนอก 

2. การปรับพฤติกรรมให้สอดคล้องกับศีลธรรม 
1) การปฏิบัติศีล เช่น การละเว้นจากการทำชั่ว 
2) การเจริญสมาธิและปัญญา เพ่ือพัฒนาจิตใจให้มั่นคงและกระจ่างแจ้ง 

3. การเสริมสร้างคุณธรรมภายใน เช่น เมตตา กรุณา 
1) การทำใจให้เมตตาต่อผู้อื่น 
2) การมีจิตใจที่เข้มแข็งแต่สงบสุข ไม่หวั่นไหว 

4. การเผชิญกับอุปสรรคชีวิตอย่างมีสติและปัญญา 
1) ไม่หวั่นไหวในความยากลำบาก 
2) มีความเข้าใจและยอมรับธรรมชาติของชีวิต 

5. พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตรจึงเป็น 
1) ปาฏิหาริย์แห่งการเปลี่ยนแปลงภายใน 
2) ปาฏิหาริย์แห่งการรู้แจ้งและดำเนินชีวิตตามธรรม 
3) ปาฏิหาริย์ที่เกิดจากการฝึกปฏิบัติจริง ไม่ใช่การแสดงฤทธิ์เหนือธรรมชาติ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


117 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

โดยการศึกษาพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร พบว่า แนวทางพุทธธรรมในสูตรนี้เน้นที่การ ปรับเปลี่ยน
ทัศนคติ และพฤติกรรม ของบุคคลให้เข้ากับหลักการทางศีลธรรม เช่น การฝึกฝนให้เกิด สัมมาทิฐิ หรือการเห็น
ถูกต้องตามหลักพุทธธรรม การส่งเสริมให้มี จิตใจที่เข้มแข็ง พร้อมทั้งการ ลดละความยึดมั่นถือมั่น ในส่วนของ
การประยุกต์ใช้พุทธปาฏิหาริย์ เพ่ือการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต การปฏิบัติตามหลักธรรมในอปัณณกสูตรช่วยให้บุคคล
สามารถเผชิญหน้ากับปัญหาหรืออุปสรรคในชีวิตได้อย่างมีสติ มีปัญญา ดังนั้น พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร
ไม่ได้เพียงแค่เป็นเพียงปาฏิหาริย์ในทางเหนือธรรมชาติ แต่ยังเป็นการเปลี่ยนแปลงในระดับจิตใจที่สามารถนำไปสู่
การพัฒนาคุณภาพชีวิต และการดำเนินชีวิตที่สอดคล้องกับหลักธรรมได้อย่างยั่งยืน 

บูรณาการการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร 

การบูรณาการหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตมีบทบาทสำคัญในการพัฒนาตนเอง
และการดำเนินชีวิตอย่างมีคุณค่า โดยการเน้นการปรับแนวคิดและความเชื่อให้ถูกต้องตามหลักธรรม ซึ่งช่วยให้
บุคคลดำรงชีวิตอย่างมีสติ ปัญญา และศีลธรรม ลดความงมงาย และยึดมั ่นในหลักส ายกลาง การนำหลัก
ไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา มาเป็นแนวทางปฏิบัติ ช่วยให้บุคคลสามารถดำรงชีวิตได้อย่างมีสติ        
ไม่ประมาท และมีความสุขที่แท้จริง โดยการปฏิบัติตามกุศลธรรม 3 ประการ ได้แก่ กายสุจริต วจีสุจริต และมโน
สุจริต ทำให้บุคคลสามารถพัฒนาตนเอง และปรับเปลี่ยนพฤติกรรมที่ดีขึ้น โดยคำนึงถึงผลของการกระทำทั้งใน
ปัจจุบันและอนาคต การยึดมั่นในโอวาท 3 และกุศลกรรมบถ 10 ยังช่วยให้การดำเนินชีวิตเป็นไปอย่างถูกต้อง
ตามหลักธรรม นำไปสู่ความสุขและความเจริญก้าวหน้า การพัฒนาตนเองตามหลักไตรสิกขาเป็นแนวทางสำคัญ
ในการพัฒนาความคิดที่ผิดให้ถูกต้อง โดยการรักษาศีล สมาธิ และปัญญาช่วยให้บุคคลสามารถเข้าใจความจริง
ของชีวิตตามหลักไตรลักษณ์ และพ้นจากทุกข์ได้ การนำหลักธรรมมาปรับใช้ในชีวิตประจำวันเสริมสร้างความ
มั่นคงในจิตใจและทำให้บุคคลดำเนินชีวิตได้อย่างมีสติและสุขสำเร็จ ส่งผลให้สามารถอยู่ร่วมกับสังคมได้อย่างมี
คุณค่า โดยการพัฒนาความศรัทธาในพระรัตนตรัยถือเป็นแนวทางสำคัญในการเสริมสร้างจิตใจให้มั่นคงและมีการ
ดำเนินชีวิตตามหลักธรรมได้อย่างถูกต้อง 

อภิปรายผล 

จากการวิจัยเรื่อง “การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหารย์ในอปัณณกสูตร” ผู้วิจัยมีประเด็นใน
การอภิปรายผล ดังต่อไปนี้ 

แนวคิดทฤษฎีการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต   

ผลการวิจัยแสดงให้เห็นว่า การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต เป็นกระบวนการที่เกี ่ยวข้องกับการพัฒนาความ
ตระหนักรู้ในตนเอง และการพัฒนาตนเอง ซึ่งสามารถอธิบายได้ผ่านแนวคิดของนักจิตวิทยาคนสำคัญ ได้แก่ 
คาร์ล โรเจอร์ส อับราฮัม มาสโลว์ และแนวคิดของรอย โดยโรเจอร์สเสนอว่าการเปลี่ ยนแปลงพฤติกรรมเกิดขึ้น

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


118 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

เมื่อบุคคลสามารถเปิดกว้างต่อประสบการณ์ และพัฒนาความเข้าใจตนเองได้อย่างเป็นธรรมชาติ บุคคลจะ
สามารถพัฒนาไปสู่ภาวะบุคคลที่สมบูรณ์ได้เมื่อมีสภาพแวดล้อมที่เอื้อต่อการเติบโต เช่น การได้รับการยอมรับ
อย่างไม่มีเงื่อนไขและการสะท้อนกลับที่สร้างสรรค์ ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญในการพัฒนาศักยภาพของบุคคล
ให้สามารถเปลี่ยนแปลงตนเองได้อย่างมีประสิทธิภาพ ในขณะที่มาสโลว์อธิบายการพัฒนาตนเองผ่านลำดับขั้น
ความต้องการของมนุษย์ โดยระบุว่าบุคคลจะสามารถพัฒนาไปสู่ระดับสูงสุดของการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตได้ก็
ต่อเมื่อสามารถตอบสนองความต้องการพื้นฐานได้ครบถ้วน ซึ่งประกอบด้วย ความต้องการทางกายภาพ ความ
ปลอดภัย ความรักและความเป็นส่วนหนึ่งของสังคม ความเคารพนับถือ และการเติมเต็มศักยภาพของตนเอง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเข้าถึงระดับการเติมเต็มศักยภาพของตนเอง ถือเป็นหัวใจสำคัญของการเปลี่ยนแปลงวิถี
ชีวิต เพราะบุคคลที่สามารถพัฒนาตนเองจนถึงระดับนี้จะสามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมีเป้าหมาย เข้าใจตนเอง 
และใช้ศักยภาพของตนเองได้อย่างเต็มที่ นอกจากนี้ แนวคิดของ Roy ยังเน้นว่าการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตเป็นผลมา
จากกระบวนการปรับตัว ซึ่งเกิดจากการตอบสนองต่อสิ่งแวดล้อมและแรงกระตุ้นทางสังคม บุคคลสามารถ
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมของตนเองได้ผ่านกระบวนการ รับรู้ ปรับตัว และพัฒนาแนวทางใหม่ในการดำเนินชีวิต    
ซึ่งช่วยให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทั้งทางกายภาพ อารมณ์ และจิตใจ โดยแนวคิดนี้สะท้อนให้เห็นถึงความสำคัญของ
การฝึกฝนและพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่องเพื่อนำไปสู่การดำเนินชีวิตที่สมดุลและมีคุณค่า เมื่อพิจารณาแนวคิด
ของคาร์ล โรเจอร์ส, (Carl Roger)  มาสโลว์ (A.H. Maslow) และ รอย (Roy) ร่วมกับ พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณก
สูตร อปัณณกสูตร (ม.ม.12/441/366) กล่าวถึง “สัมมาทิฏฐิ” เป็นหลักธรรมเบื้องต้นที่ “อปัณณกะ” หรือ 
“แน่นอน ไม่มีผิดพลาด” ซึ่งเป็นพื้นฐานของการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม โดยพระพุทธเจ้าทรงแสดงว่าผู้ที่ยึด
สัมมาทิฏฐิ จะสามารถวางท่าทีและแนวทางชีวิตอย่างถูกต้อง ไม่ตกไปในมิจฉาทิฏฐิ อรรถกถาแสดงไว้ว่า 
สัมมาทิฏฐิเป็นรากฐานของมรรคมีองค์ 8 ทั้งมวล (ม.อ. 2/154/43) ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ Carl Rogers 
ที่ว่าการเปิดใจรับประสบการณ์ (openness to experience) เป็นจุดเริ่มต้นของการพัฒนาและเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรมอย่างยั่งยืน พบว่าการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามหลักพุทธธรรมเป็นกระบวนการที่สอดคล้องกับแนวคิด
ทางจิตวิทยา กล่าวคือ พุทธธรรมช่วยให้บุคคลเกิดการตระหนักรู้ในตนเอง และสามารถพัฒนาไปสู่การดำเนิน
ชีวิตที่สมบูรณ์แบบตามศักยภาพของตนเอง ผ่านการปฏิบัติทางจิตใจและจริยธรรม ดังนั้น แนวคิดทางจิตวิทยา
สมัยใหม่จึงสามารถนำมาอธิบายกระบวนการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตตามแนวพุทธศาสนาได้อย่างเป็นระบบและ
ชัดเจนมากขึ้น ทั้งนี้สามารถอภิปรายได้ว่า การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตทั้งจากแนวคิดจิตวิทยาและพุทธธรรมมีความ
เชื่อมโยงกันในการพัฒนาความตระหนักรู้และศักยภาพตนเอง โรเจอร์สเสนอว่าการเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นเมื่อ
บุคคลเปิดรับประสบการณ์ในสภาพแวดล้อมที่สนับสนุนการเติบโต ซึ่งสอดคล้องกับหลักพุทธธรรมที่เน้นการทำ
จิตใจให้สงบและตระหนักรู้ มาสโลว์ (Maslow, 1943) กล่าวถึง “Self-Actualization” ว่าเป็นจุดสูงสุดของ
ลำดับขั้นความต้องการมนุษย์ ซึ่งหมายถึงการบรรลุศักยภาพตนเองสูงสุด ในขณะที่พระพุทธศาสนาใช้คำว่า 
“วิมุตติ” คือ การหลุดพ้นจากกิเลส อันถือว่าเป็นสุดยอดของการพัฒนาในแนวทางโลกุตตระ (ที.ปา. 
11/282/189) ทั้งสองแนวคิดนี้สะท้อนให้เห็นจุดหมายสูงสุดของการดำเนินชีวิตที่ไม่ต่างกัน คือ การบรรลุความ
สมบูรณ์แห่งตน ไม่ว่าจะทางโลกหรือทางธรรม การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตเกิดจากการตอบสนองความต้องการ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


119 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

พื้นฐาน จนถึงการเติมเต็มศักยภาพตนเอง ซึ่งคล้ายกับการฝึกฝนจิตใจในพุทธธรรม และแนวคิดของ Roy        
เน้นการปรับตัวผ่านการตอบสนองต่อสิ่งแวดล้อม ซึ่งสะท้อนถึงการพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื ่อง ทั้งนี ้การ
ปรับเปลี ่ยนวิถีช ีว ิตตามพุทธธรรมจึงสามารถอธิบาย และสนับสนุนกระบวนการพัฒนาตนเองอย่างมี
ประสิทธิภาพดังที่ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2542) ได้กล่าวว่า การศึกษาแท้ที่พัฒนาคนอย่าง
บูรณาการการศึกษาเพ่ือพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ และอย่าคิดแค่พัฒนาทรัพยากรมนุษย์เท่านั้น ต้องพัฒนามนุษย์
โดยรวม ให้ถึงชีวิตจิตใจของเขา ให้เขาเป็นตัวของเขาเอง มีอิสรภาพ เป็นชีวิตที่ดีงาม มีสันติ และความสุขใน
ตัวการศึกษาที่ครบถ้วนมีดุลยภาพเป็นองค์รวม จะต้องเป็นการพัฒนาไปพร้อมกันหมด พระพุทธศาสนาถือว่า   
ในการเป็นอยู่ของมนุษย์นั้น ชีวิตที่ดีคือชีวิตแห่งการศึกษา เพราะมนุษย์นั้นโดยธรรมชาติอยู่ได้ด้วยการศึกษา
อย่างที่ว่ามาแล้ว มนุษย์จะต้องศึกษาพัฒนาตัวเองไปจนกว่าจะมีชีวิตที่ดีงามโดยสมบูรณ์ จนเป็นชีวิตที่อยู่ด้วย
ปัญญา ที่ท่านเรียกว่าเป็นชีวิตประเสริฐ ซึ่งเรียกว่าเป็นอเสขะ หรืออเสกขะ คือ ผู้ไม่ต้องศึกษา นั่นคือพระอรหันต์
เท่านั้นที่จบการศึกษา เป็นผู้พ้นจากภาระหน้าที่ในการศึกษาการศึกษาจึงแยกออกไปเป็น 3 และการศึกษา 3 
ด้านนั้นจะต้องพัฒนาไปพร้อมกันเป็นองค์รวม อย่างมีดุลยภาพกล่าวคือ 1) ด้านพฤติกรรม 2) ด้านจิตใจ 3) ด้าน
ปัญญา และสอดคล้องกับ พระวิริยังค์ สิรินฺธโร และพระทองคำ จารุณฺโณ (2566) ได้กล่าวว่า 1) เรื่องการศึกษา
พระพุทธศาสนา ควรศึกษาทั้งปริยัติ และปฏิบัติเพราะปริยัติอย่างเดียวยังใช้การไม่ได้ดี ต่อเมื่อฝึกหัดจิตใจไล่
อุปกิเลสออกจากจิตจึงจะสำเร็จประโยชน์เต็มที่ และทำให้พระสัทธรรม บริสุทธิ์ไม่คลาดเคลื่อน 2) เรื่องการฝึก
ตน ผู้ที่ฝึกตนแล้วจึงจะสามารถจำแนกแจกธรรมของพระพุทธเจ้าได้ดีในการฝึกตนเพื่อการการปฏิบัติ 3) เรื่อง
การปฏิบัติ คัมภีร์พระอภิธรรมแสดงให้เห็นว่า มโนคือใจเป็นเหตุเป็นตัวเดิมของสิ่งทั้งหมดในสากลโลกธาตุ 4) 
เรื่องพระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าทั้งปวงทั้งในปฐมโพธิกาล คือช่วงต้นของการตรัสรู้ มัชฌิมโพธิกาล คือช่วง
กลางของการตรัสรู้ และปัจฉิมโพธิกาลคือช่วงปลายของการตรัสรู้ ล้วนเป็นคำสอนที่มุ่งถึงวิมุตติธรรม 

พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร 

จากผลการวิจัยพบว่า พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตรเกี่ยวข้องกับการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตผ่านการฝึกจิตใจ 
และจริยธรรม โดยเน้นการพัฒนาความตระหนักรู้ และคุณธรรมภายในที่อำนวยต่อการปฏิบัติธรรม ช่วยให้บุคคล
เปลี่ยนแปลงทั้งจิตใจและพฤติกรรม การศึกษาในอปัณณกสูตรพบว่า การฝึกสัมมาทิฐิและการลดความยึดมั่นถือ
มั่นเป็นแนวทางสำคัญในการปรับเปลี่ยนทัศนคติและพฤติกรรม การประยุกต์ใช้หลักธรรมนี้ช่วยให้บุคคลเผชิญ
ปัญหาได้ด้วยสติและปัญญา ดังนั้น พุทธปาฏิหาริย์ในสูตรนี้ไม่เพียงแต่เป็นการเปลี่ยนแปลงทางจิตใจ แต่ยังช่วย
พัฒนาคุณภาพชีวิตและการดำเนินชีวิตตามหลักธรรมอย่างยั่งยืน ซึ่ง ทิพากาญจน์ ประภารัตน์ (2558) ได้กล่าว
ว่า การศึกษาการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์เพ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
อนุสาสนีปาฏิหาริย์ ประกอบด้วยเหตุผล พระองค์มีพระมหากรุณาธิคุณปรารถนาให้อริยสาวกประสบ
ความสำเร็จในเป้าหมายสูงสุดของชีวิตจึงทรงตามพร่ำสอนเน้นย้ำถึงการมีสติสัมปชัญญะในอิริยาบถต่างๆ      
การปฏิบัติ และเป็นอยู่อย่างไม่ประมาทให้ตรึกตรองแต่เรื่องที่เป็นกุศลธรรม เมื่อพิจารณางานวิจัยทั้งสองฝ่าย 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


120 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

พบว่าผลการวิจัยทั้งสองฝ่ายมีความสอดคล้องกันในเรื่องของการใช้พุทธธรรมในการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต โดยเน้น
การพัฒนาความตระหนักรู้ การพัฒนาความตระหนักรู้ในตนเอง (self-awareness) ตามแนวพุทธศาสนา อธิบาย
ชัดเจนใน “สติปัฏฐานสูตร” (ที.ม.10/204/129) ซึ ่งระบุว่า “สติ” หรือการระลึกรู ้ตนในอิริยาบถต่างๆ          
เป็นเครื่องมือพื้นฐานในการกำหนดรู้กาย เวทนา จิต และธรรม พระอรรถกถา (วิสุทธิ.ปริจเฉทที่ 4) ยังได้แสดง
ว่า สติเป็น “ประตูสู่ปัญญา” ซึ่งสามารถเทียบเคียงกับการตระหนักรู้ตนเองในแนวคิดของ Rogers ที่กล่าวว่า   
คนที่เปิดรับตนเองได้ จะมีแนวโน้มปรับพฤติกรรมเพ่ือพัฒนาได้ดีกว่า และการฝึกจิตใจและจริยธรรม นอกจากนี้
เมื่อเปรียบเทียบกับงานวิจัยของ ชำนาญ วงศ์รัศมีเดือน (2562) เรื่อง “กาจัดการพฤติกรรมมนุษย์ตามแนวจริต
ในพระพุทธศาสนา” พบว่า พฤติกรรมมนุษย์เป็นธรรมชาติสามารถปรับเปลี่ยนได้โดยอาศัยการอบรม และ
พัฒนาหรือการปรับเปลี่ยนด้วยกระบวนการทางจิตวิทยาโดยใช้เงือนไขควบคุมตนเอง สิ่งแวดล้อมและการเรียนรู้
ด้วยปัญญาการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมเป็นการจัดการพฤติกรรมให้เป็นไปตามที่มุ ่งหมาย การบูรณาการก าร
จัดการพฤติกรรมมนุษย์ตามแนวจริตในพระพุทธศาสนาเป็นการนำหลักธรรมที่เหมาะกับจริตหลักธรรมในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเป็นตัวตั้งและใช้เครื่องมือทางจิตวิทยาเป็นขบวนการในการปรับโดยผนวกด้วยเงื่อนไขคือบุคคล 
เวลา สถานที่ สภาพแวดล้อมและวัตถุ ผสมผสานกันอย่างสอดคล้องจนเกิดปฏิกิริยาเกิดปรากฏการแห่งการตื่นรู้
เกิดปัญญามองเห็นความเป็นจริง เป็นพลังสามารถปรับเปลี่ยนพฤติกรรม แนวคิดทัศนคติ องค์ความรู้เป็นรูปแบบ
จัดการพฤติกรรมมนุษย์นำหลักธรรมตามแนวจริต จากการเปรียบเทียบนี้สามารถสรุปได้ว่า พุทธปาฏิหาริย์
ในอปัณณกสูตร มีความเชื่อมโยงกับแนวคิด อนุสาสนีปาฏิหาริย์ และ การจัดการพฤติกรรมมนุษย์ตามแนวจริต 
โดยทั้งหมดเน้นที่การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมและทัศนคติผ่านหลักพุทธธรรม การฝึกจิต และการตระหนักรู้      
ซึ่งนำไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างยั่งยืน 

บูรณาการการการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร 

ผลการวิจัยพบว่า การบูรณาการหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต มีบทบาทสำคัญ
ในการเสริมสร้างการพัฒนาตนเองและการดำเนินชีวิตอย่างมีคุณค่า โดยเน้นให้บุคคลปรับแนวคิดและความเชื่อ
ให้สอดคล้องกับหลักธรรม ซึ่งส่งเสริมให้เกิดการดำรงชีวิตอย่างมี สติ ปัญญา ส่งผลให้บุคคลสามารถใช้ชีวิตอย่าง
มีสติ รอบคอบ และไม่ประมาท นำไปสู่ความสุขที่แท้จริง นอกจากนี้ การปฏิบัติตาม กุศลธรรม 3 ประการ ได้แก่ 
กายสุจริต วจีสุจริต และมโนสุจริต เป็นปัจจัยสำคัญท่ีช่วยส่งเสริมให้บุคคลปรับเปลี่ยนพฤติกรรมไปในทิศทางที่ดี
ขึ้น การปฏิบัติตามโอวาท 3 และ กุศลกรรมบถ 10 เป็นแนวทางที่ช่วยให้บุคคลสามารถดำเนินชีวิตได้อย่าง
ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนา ซึ่งนำไปสู่ความสุขและความเจริญก้าวหน้าทั้งทางโลก และทางธรรม ทั้งนี้
สามารถอภิปรายได้ว่า การการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามแนวพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร ช่วยให้บุคคลสามารถ
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมที่ดีขึ้น เป็นแนวทางสำคัญในการพัฒนาตนเองและคุณภาพชีวิต โดยอาศัยความเข้าใจใน
หลักธรรม การฝึกจิต และการปฏิบัติตามแนวทางที่ถูกต้อง ส่งผลให้บุคคลสามารถดำเนินชีวิตตามแนวทางที่
ถ ูกต้องในพระพุทธศาสนา ซึ ่งสอดคล้องกับ พระมหามิตร ตปญฺโ  และจิตติมา สุนทรรส (2563)                   

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


121 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

ได้ทำการศึกษาวิจัยเรื่อง “การพัฒนาตนเพ่ือการบรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิตตามหลักพุทธธรรม” ผลการศึกษา
พบว่า การพัฒนาตนหรือการการฝึกฝนตนถือว่าเป็นหลักของบัณฑิตผู้ฉลาดมีปัญญาในโลกนี้ก็จะต้องฝึกฝน
ตนเองเพื่อความเจริญก้าวหน้าด้วยคุณธรรมต่างๆดังที่พระพุทธศาสนาใช้หลักพุทธธรรมเพื่อพัฒนาตนตามแบบ
โลกิยะคือภาวนา 4 อันได้แก่กายภาวนาสีลภาวนาจิตตภาวนา และปัญญาภาวนา และหลักพุทธธรรมเพื่อการ
พัฒนาตนตามแบบโลกุตตระคือภาวนา 2 อันได้แก่การเจริญการฝึกอบรมการทำให้เกิดมีขึ้นได้แก่สมถภาวนา 
การฝึกอบรมจิตให้เกิดความสงบหรือการฝึกสมาธิ และวิปัสสนาภาวนา คือ การฝึกอบรมปัญญาให้เกิดความรู้
แจ้งตามเป็นจริงหรือการเจริญปัญญาเรียกว่ากรรมฐานหลักการพัฒนาตนทั้งสองอย่างนี้เพื่อจะนำตนไปสู่
เป้าหมายสูงสุดของชีวิต โดยผ่านกระบวนการเรียนรู้ที่เรียกว่า คันถธุระ หมายถึง ธุระฝ่ายคัมภีร์หรือกิจด้านการ
เล่าเรียน การศึกษาจากคัมภีร์ พระไตรปิฎก ตลอดถึงการแสวงหาความรู้ต่าง ๆ วิปัสสนาทำการศึกษาวิจัยเรื่อง 
“การพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ในยุคชีวิตวิถีใหม่ทางด้านจิตวิทยาและพระพุทธศาสนา” โดยเฉพาะการใช้ สติปัฏ
ฐาน 4 เป็นแนวทางบำบัดจิตใจนั้น สอดคล้องกับการบำบัดแบบ “Mindfulness-Based Cognitive Therapy” 
(MBCT) ที่เป็นการผสมผสานระหว่างจิตวิทยาตะวันตกกับแนวคิดสติในพุทธศาสนา (Kabat-Zinn, 2003) 
งานวิจัยของ เสาวลักษณ์ สุทธิพรโอภาส และกฤตสุชิน พลเสน (2564) จึงสะท้อนให้เห็นว่า หลักธรรมของ
พระพุทธศาสนาไม่ได้เป็นเพียงแนวคิดศาสนาเท่านั้น แต่สามารถประยุกต์ใช้กับการบำบัดและพัฒนาพฤติกรรม
มนุษย์อย่างมีประสิทธิผล มีเหตุปัจจัยมาจากการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วเพ่ือความอยู่รอดจากสถานการณ์การ
แพร่ระบาดของการติดเชื้อโควิด 19 ผลักให้ผู้คนทั่วโลกเข้าสู่ “การดำเนินชีวิตรูปแบบใหม่” ในทุก ๆ ด้านและ
การปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 เป็นธรรมโอสถ “กายบำบัด” “จิตบำบัด”มาปรับพฤติกรรมตามจริตของตนเอง
หลักธรรมสัปปุริสัตธรรม 7 ประการ 

องค์ความรู้ใหม่  

การนำเสนอรูปแบบองค์ความรู้ใหม่โดยผ่านModel ที่มาขององค์ความรู้ใหม่ การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตาม
แนวพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร เป็นการนำแนวคิดทฤษฎีการปรับเปลี ่ยนชีวิต และหลักพุทธธรรม
ในอปัณณกสูตรมาบูรณาการร่วมกัน สามารถนำมาสังเคราะห์และกำหนดเป็นกรอบแนวคิดองค์ความรู้ใหม่ได้
ดังนี้  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


122 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

 

แผนภาพที่ 2 ภาพแสดงกรอบแนวคิดของ CALLA MODEL 

ความหมายของ CALLA MODEL มีดังนี ้
C = Cultivating Awareness หมายถึง การปลูกฝังความตระหนักรู้ เน้นการเสริมสร้าง self-awareness 

และ conscious reflection โดยอาศัยแนวคิดด้าน จิตวิทยา พุทธศาสนา และจริยธรรม เพ่ือให้ผู้ศึกษาตระหนัก
ถึงปัจจัยที่ส่งผลต่อพฤติกรรมและแนวคิดของตนเอง 

A = Acquiring Doctrinal Insight หมายถึง มุ่งเน้นการศึกษา พุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร อย่างเป็น
ระบบ โดยอาศัย พระไตรปิฎก อรรถกถา และหลักธรรมสำคัญ เช่น กุศลกรรมบถ 10 และอริยมรรค 8 เพื่อให้
เข้าใจแนวทางของพุทธปาฏิหาริย์ที่นำไปสู่การเปลี่ยนแปลง 

L = Learning through Application หมายถึง การเร ียนรู ้ผ ่านการปฏิบัต ินำหลักธรรมจาก               
พุทธปาฏิหาริย์ มาฝึกฝนผ่าน ศีล สมาธิ ปัญญา และปรับใช้กับชีวิตจริง เช่น การฝึกโยนิโสมนสิการ เพื่อช่วย
เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมในทางท่ีดีขึ้น 

L = Living the Transformation หมายถึง การดำเนินชีวิตตามแนวทางที่ปรับเปลี่ยนมุ่งเน้นการพัฒนา 
habit formation และ moral resilience ให้บุคคลสามารถดำเนินชีวิตตามแนวทางพุทธปาฏิหาริย์ได้อย่าง
มั่นคงและยั่งยืน 

A = Assessing Personal Growth หมายถึง การประเมินผลการพัฒนาตนเอง เป็นขั้นตอนสุดท้ายของ
การประเมินว่า บุคคลสามารถปรับเปลี ่ยนวิถีชีวิตได้มากน้อยเพียงใด โดยใช้แนวทาง Buddhist Self-
Reflection และ วิธีการวิเคราะห์เชิงคุณภาพ เช่น การสัมภาษณ์และการประเมินการเปลี่ยนแปลงของผู้ปฏิบัติ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


123 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

แนวคิด องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษาวิจัยในรูปแบบของ CALLA MODEL เป็นแนวทางที่ช่วยให้บุคคล
สามารถพัฒนาตนเองผ่านการ ตระหนักรู้ ศึกษาหลักธรรม ฝึกปฏิบัติ ดำเนินชีวิตตามแนวทางหลักพุทธธรรม 
และประเมินผลการเปลี่ยนแปลง ซึ่งเป็นกระบวนการที่ครอบคลุมและยั่งยืนในการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมตาม
หลักคำสอนทางพุทธศาสนา 

สรุป 

 บทความวิจัยฉบับนี้มุ่งศึกษาทฤษฎีและแนวคิดที่เกี่ยวข้องกับการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตโดยเน้นการบูรณา
การหลักธรรมพุทธปาฏิหาริย์ในอปัณณกสูตร เพื่อพัฒนากระบวนการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตอย่างเป็นระบบและ
ยั่งยืน การวิจัยดำเนินการด้วยระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ผ่านการวิเคราะห์เอกสารและสัมภาษณ์เชิงลึกกับกลุ่ม
ผู ้ทรงคุณวุฒิและพระภิกษุจำนวน 18 รูป/คน เพื ่อให้ได้ข้อมูลที ่ลึกซึ ้งและครบถ้วน  ผลการศึกษาพบว่า          
การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมมนุษย์เป็นกระบวนการที่มีความซับซ้อน ต้องอาศัยองค์ประกอบในหลายมิติ ทั้งด้าน
จิตวิทยา สังคมวิทยา และจริยศาสตร์ โดยเฉพาะแนวคิดเกี่ยวกับการตระหนักรู้ในตนเอง (Self-awareness), 
การเรียนรู้จากประสบการณ์ตรง (Experiential Learning) และจิตวิทยาเชิงบวก (Positive Psychology)       
ซึ่งช่วยส่งเสริมการฝึกฝนตนเองและการสะท้อนผลอย่างต่อเนื่อง อันเป็นกลไกสำคัญของการเปลี่ยนแปลงที่ยั่งยืน 
ในส่วนของพุทธปาฏิหาริย์ที่กล่าวถึงในอปัณณกสูตร พบว่าไม่ได้หมายถึงการแสดงฤทธิ์อัศจรรย์ทางกายภาพ    
แต่เป็นการเปลี่ยนแปลงภายในจิตใจผ่านการดำเนินชีวิตตามหลักธรรมที่ถูกต้อง โดยมี “กุศลกรรมบถ 10” และ 
“อริยมรรคมีองค์ 8” เป็นกรอบแนวทางสำคัญในการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม ความคิด และเจตคติ เพื่อให้เกิด
ความสมดุลและหลีกเลี่ยงความผิดพลาดในการดำเนินชีวิต การบูรณาการแนวคิดพุทธปาฏิหาริย์สู่กระบวนการ
ปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตถูกพัฒนาเป็นกระบวนการเรียนรู้เชิงปฏิบัติที่เน้นการฝึกฝนตามหลักธรรมอย่างเป็นขั้นตอน 
การสะท้อนผลการปฏิบัติ และการประเมินตนเองอย่างต่อเนื่อง ส่งเสริมให้ผู้ปฏิบัติเกิดความเข้าใจในหลักธรรม
และนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตจริงอย่างยั่งยืน นอกจากนี้ บทความยังนำเสนอแบบจำลององค์ความรู้ในชื่อ 
“CALLA Model” ซึ่งประกอบด้วย 5 ขั้นตอนหลัก ได้แก่ การสร้างความตระหนักรู้ในตนเอง  การเรียนรู้
หลักธรรมอย่างลึกซึ้ง การนำหลักธรรมไปประยุกต์ใช้จริง การดำเนินชีวิตตามแนวทางที่เปลี่ยนแปลง และการ
ประเมินผลการพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง แบบจำลองนี้แสดงถึงกลไกการเปลี่ยนแปลงเชิงลึกจากภายในสู่
ภายนอก โดยใช้หลักพุทธธรรมเป็นฐานในการปฏิบัติ ซึ่งสามารถประยุกต์ใช้ได้ทั้งในระดับบุคคลและชุมชน ในแง่
คุณค่าทางวิชาการ ผลการศึกษานี้ถือเป็นการบูรณาการองค์ความรู้ข้ามศาสตร์ระหว่างจิตวิทยา พฤติกรรม
ศาสตร์ และการเรียนรู้ กับหลักธรรมพระพุทธศาสนา ช่วยเสริมสร้างกรอบคิดใหม่ที่อธิบายการเปลี่ยนแปลงวิถี
ชีวิตในมิติจิตใจและจิตวิญญาณได้อย่างลึกซึ้ง พร้อมทั้งนำเสนอเครื่องมือที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการ
ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตและการพัฒนาผู้นำที่มีรากฐานทางจริยธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ ยังเปิด
โอกาสสำหรับงานวิจัยในอนาคตที่สามารถต่อยอดไปสู่การประเมินผลและการพัฒนาเครื่องมือวัดผลในบริบท
ของพุทธศาสนาอย่างเป็นระบบ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


124 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

 โดยสรุป บทความวิจัยนี้มีส่วนสำคัญในการขยายขอบเขตความรู้เกี่ยวกับกระบวนการปรับเปลี่ยนวิถชีวีิต 
ผ่านการบูรณาการแนวคิดทางพุทธธรรมและศาสตร์สมัยใหม่ ทั้งในเชิงทฤษฎีและปฏิบัติ ซึ่งสามารถนำไปใช้
ประโยชน์ได้จริงในบริบทของการส่งเสริมสุขภาวะและการพัฒนาบุคคลในสังคมร่วมสมัย 

ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 

1. การส่งเสริมการพัฒนาวิถีช ีว ิตตามหลักพุทธธรรมในระดับสถาบัน  ควรมีการสนับสนุนให้นำ 
แบบจำลอง CALLA Model ไปประยุกต์ใช้ในการจัดกิจกรรมอบรม พัฒนาบุคลากร และการเสริมสร้างศักยภาพ
มนุษย์ในหน่วยงานทั้งภาครัฐและเอกชน โดยเฉพาะในกลุ่มเป้าหมายที่เก่ียวข้องกับงานด้านจิตวิญญาณ จิตวิทยา 
พุทธศาสนา และการพัฒนาคุณภาพชีวิต เช่น สถาบันการศึกษา สถานพยาบาล เรือนจำ หน่วยงานด้าน
สาธารณสุข และศูนย์พัฒนาจิต 

2. การบูรณาการเข้าสู ่ระบบการศึกษาและการเรียนรู ้ตลอดชีว ิต  แนะนำให้สถาบันการศึกษาใน
ระดับอุดมศึกษา โดยเฉพาะคณะหรือภาควิชาที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา การศึกษา พุทธจิตวิทยา หรือการ
พัฒนาทรัพยากรมนุษย์ นำแบบจำลอง CALLA Model ไปใช้เป็นกรอบแนวคิดในการออกแบบหลักสูตร วิชา 
หรือโครงการอบรม เพื่อส่งเสริมการเรียนรู้เชิงจิตวิญญาณ และสร้างกระบวนการเปลี่ยนแปลงตนเองที่ลึกซึ้ง 
ยั่งยืน และเป็นระบบ 

3. การพัฒนาบุคลากรด้านจริยธรรมและผู้นำทางสังคม ควรมีการอบรมเชิงปฏิบัติการให้แก่บุคลากรที่
ทำงานด้านจริยธรรม ผู้นำองค์กร ผู้นำชุมชน ครูพระสอนศีลธรรม หรือพระวิทยากร โดยใช้หลักการของ
แบบจำลอง CALLA เป็นแนวทางหลัก เพื่อเสริมสร้างภาวะผู้นำเชิงคุณธรรม และการพัฒนาตนในมิติภายใน      
ซึ่งสามารถนำไปถ่ายทอดต่อให้บุคคลอ่ืนได้อย่างมีพลังและเกิดการเปลี่ยนแปลงในระดับโครงสร้างทางสังคม 

ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยในอนาคต 

1. การศึกษาความมีประสิทธิผลของแบบจำลอง CALLA Model ในบริบทที่หลากหลาย ควรมีการวิจัย
เชิงปฏิบัติการ (Action Research) หรือวิจัยเชิงประเมินผล (Evaluation Research) เพ่ือศึกษาผลลัพธ์ของการ
นำแบบจำลอง CALLA ไปประยุกต์ใช้ในกลุ่มเป้าหมายต่าง ๆ เช่น นักเรียน พระภิกษุ นักจิตวิทยา หรือผู้ป่วยโรค
เรื้อรังท่ีต้องการการฟ้ืนฟูทางจิตใจ เพ่ือยืนยันประสิทธิภาพ ความเหมาะสม และข้อจำกัดในการนำไปใช้จริง 

2. การพัฒนาเครื่องมือวัดการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตตามแนวพุทธธรรม ควรมีการสร้างและพัฒนาเครื่องมือ
ทางวิจัย เช่น แบบประเมินตนเอง (Self-assessment tools) หรือแบบวัดผลการเปลี่ยนแปลงภายใน (Inner 
Transformation Scale) ที่มีโครงสร้างตามกรอบแนวคิดของแบบจำลอง CALLA เพื่อใช้เป็นเครื่องมือทาง
วิชาการในการวัดผลลัพธ์ของการเปลี่ยนแปลงในมิติจิตใจและจิตวิญญาณอย่างเป็นรูปธรรม 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


125 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

3. การเปรียบเทียบกรอบแนวคิดทางพุทธกับแนวคิดสมัยใหม่ ควรมีการวิจัยเชิงเปรียบเทียบระหว่างแนว
ทางการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตตามพุทธธรรม กับกรอบแนวคิดร่วมสมัย เช่น Mindfulness-based Intervention 
Cognitive Behavioral Therapy (CBT) หรือ Positive Psychology เพ่ือนำไปสู่การบูรณาการที่มีความสมดุล
ระหว่างภูมิปัญญาไทยกับองค์ความรู้สากล 

เอกสารอ้างอิง 

กาญจน,์ ท. ป. (2558). การศึกษาการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์เพ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนา. 
จารุณฺโณ, พ.ท., & สิรินฺธโร, พ.ว. (2566). การศึกษาพระพุทธศาสนาและการฝึกจิตใจเพื่อการปฏิบัติธรรม. 
ชำนาญ, ว. (2562). การจัดการพฤติกรรมมนุษย์ตามแนวจริตในพระพุทธศาสนา. 
ชำนาญ วงศ์รัศมีเดือน. (2560). การเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตในยุคเทคโนโลยีสารสนเทศ. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2542). การศึกษาและการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์อย่างบูรณาการ. 
ทิพากาญจน์, ป. (2558). การศึกษาการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์เพ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนา. 
พระไพศาล วิสาโล. (2560). การเจริญสติในชีวิตประจำวัน. สำนักพิมพ์ธรรมะธรรมชาติ. 
พระไตรปิฎก. (พ.ศ. 2502). กุศลกรรมบถ 10 ประการ. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระไตรปิฎก. (พ.ศ. 2503). คำสอนเรื่องศีลในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 
พระไตรปิฎก (อปัณณกสูตร, ม.ม.12/441/366; ที.ปา. 11/282/189; ม.อ. 2/154/43; ที.ม.10/204/129). 

สำนักพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหามิตร, ตปญฺโ , & สุนทรรส, จ. (2563). การพัฒนาตนเพื่อการบรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิตตามหลักพทุธ

ธรรม. 
รมิดา ฟ้าภิยโย, & อุทัย สติมั่น. (2563). การเจริญสมาธิและการบรรลุธรรมในพุทธศาสนา. นนทบุรี: สำนักพิมพ์

มหาวิทยาลัย. 
เสาวลักษณ์, ส., & กฤตสุชิน, พ. (2564). การพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ในยุคชีวิตวิถีใหม่ทางด้านจิตวิทยาและ

พระพุทธศาสนา.  
Duval, S., & Wicklund, R. A. (1972). A theory of objective self-awareness. Academic Press. 
Kabat-Zinn, J. (2003). Mindfulness-Based Cognitive Therapy for Depression: A New Approach to 

Preventing Relapse. Guilford Press. 
Kolb, D. A. (1984). Experiential learning: Experience as the source of learning and development. 

Prentice Hall. 
Maslow, A. H. (1943). A theory of human motivation. Psychological Review, 50(4), 370-396. 
Prochaska, J. O., & DiClemente, C. C. (1983). Stages and processes of self-change of smoking: 

Toward an integrative model of change. Journal of Consulting and Clinical Psychology, 
51(3), 390–395. 

Prochaska, J. O., & Velicer, W. F. (1997). The transtheoretical model of health behavior change. 
American Journal of Health Promotion, 12(1), 38–48. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


126 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 4 (October - December 2025) 
 

Roy, C. (2009). The Roy Adaptation Model (3rd ed.). Pearson. 
Rogers, C. R. (1961). On becoming a person: A therapist's view of psychotherapy.  Houghton 

Mifflin. 
Seligman, M. E. P. (2002). Authentic happiness: Using the new positive psychology to realize 

your potential for lasting fulfillment. Free Press. 
Thanissaro Bhikkhu. (1997). The Wings to Awakening. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

