
261 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

 Original Research Article 

Guidelines for Promoting Happiness from Vipassana Meditation 
Practitioners of the Vipassanathura Institute at 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

แนวทางการส่งเสรมิความสุขจากการปฏิบัตวิิปัสสนากัมมัฏฐาน 

ของสถาบันวิปัสสนาธรุะ มหาวิทยาลัยมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย 

Phrabaidika Apichart Abhijāto Tohthea1*, & Thanee Suwanprateep2 

พระใบฎีกาอภิชาต อภิชาโต โต๊ะเตะ1*, & ธานี สุวรรณประทีป2 
ARTICLE INFO ABSTRACT 
Name of Author &  
Corresponding Author: *  
 
1. Phrabaidika Apichart Abhijāto 
Tohthea* 
พระใบฎีกาอภิชาต อภิชาโต โต๊ะเตะ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Pali Studies Campus, 
Buddhaghosa Campus, Nakhon Pathom, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขต
บาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม 
Email: aphichat.toh@mcu.ac.th 
 
2. Thanee Suwanprateep 
ธานี สุวรรณประทีป
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Pali Studies Campus, 
Buddhaghosa Campus, Nakhon Pathom, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขต
บาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม 
Email: thanee_Suwan@gmail.com 
 
 
ค าส าคัญ: 
ความสุข, วิปัสสนากัมมัฏฐาน, สติปัฏฐาน 4 
 
Keywords:  
Happiness, Vipassanā Meditation,  
Four Foundations of Mindfulness 
 
 
 
Article history: 
Received: 09/07/2025  
Revised: 20/09/2025 
Accepted: 02/11/2025 
Available online: 26/12/2025 
 
How to Cite: 
Tohthea, P. & Suwanprateep, T. (2026). 
Guidelines for Promoting Happiness from 
Vipassana Meditation Practitioners of the 
Vipassanathura Institute at 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University. Journal Dhamma for Life, 
32(1), 261-274. 

This research aimed to: (1) examine happiness derived 
from the practice of Vipassanā meditation, (2) study the 
Vipassanā meditation practices of the Institute of Vipassanā 
Dhura, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, and (3) 
propose guidelines for promoting happiness through 
Vipassanā meditation practice at the Institute of Vipassanā 
Dhura, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. The study 
employed a qualitative research methodology, collecting data 
through in-depth interviews with purposively selected key 
informants. The participants consisted of 18 monks/persons 
categorized into four groups: three administrators of the 
Institute of Vipassanā Dhura, five Vipassanā meditation 
teachers, three experts in Vipassanā meditation, and seven 
meditation practitioners. The research instrument was a semi-
structured in-depth interview, and the data were analyzed 
using descriptive content analysis. 

The findings revealed that Vipassanā meditation practice 
is a significant process for enhancing both physical and mental 
well-being. The happiness derived from the practice can be 
classified into four levels: happiness from moral discipline 
(sī la),  concentration (samādhi), wisdom (paññā),  and 
liberation (vimutti-sukha), which represents a stable and 
enduring form of happiness unaffected by worldly conditions. 
The meditation approach of the Institute emphasizes the 
practice of the Four Foundations of Mindfulness (satipaṭṭhāna 
4), grounded in three essential principles: ardent effort (ātāpī), 
clear comprehension (sampajañña), and mindfulness (sati). 
This practice leads to insight into the Three Characteristics of 

วารสารธรรมเพ่ือชีวิต 
JOURNAL OF DHAMMA FOR L I FE  

I SSN :  28 22 - 04 8X  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


262 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

existence: impermanence (anicca), suffering (dukkha), and 
non-self (anattā). Furthermore, the promotion of happiness 
through Vipassanā meditation requires supportive internal 
and external conditions. The knowledge synthesized from this 
research comprises seven key components: practice based on 
the Four Foundations of Mindfulness, internal supportive 
qualities (ātāpī, sampajañña, and sati), external supportive 
conditions (sappāya 7), principles of spiritual friendship 
(kalyāṇamittatā 7), the Five Hindrances (nīvaraṇa 5), the Ten 
Mental Bondages (palibodha 10), and happiness derived from 
Vipassanā meditation practice. These factors function as 
essential mechanisms for cultivating wisdom that enables 
practitioners to perceive mind and body as they truly are, 
leading to genuine liberation from suffering and sustainable 
happiness along the path of the Noble Eightfold Path. 

  บทคัดย่อ 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ ได้แก่ (1) เพ่ือศึกษาความสุขที่เกิดจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
(2) เพ่ือศึกษาแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย และ (3) เพ่ือเสนอแนวทางการส่งเสริมความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนา
ธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย การวิจัยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยเก็บข้อมูลด้วยการ
สัมภาษณ์เชิงลึกจากผู้ให้ข้อมูลที่คัดเลือกแบบเจาะจง จำนวนทั้งสิ้น 18 รูป/คน แบ่งเป็น 4 กลุ่ม ได้แก่ ผู้บริหาร
สถาบันวิปัสสนาธุระ 3 รูป พระวิปัสสนาจารย์ 5 รูป ผู้เชี่ยวชาญด้านวิปัสสนากัมมัฏฐาน 3 รูป และผู้ปฏิบัติธรรม 
7 รูป/คน เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยคือแบบสัมภาษณ์เชิงลึกแบบกึ่งโครงสร้าง และวิเคราะห์ข้อมูลด้วยการ
วิเคราะห์เนื้อหาเชิงพรรณนา 

ผลการวิจัยพบว่า การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานเป็นกระบวนการสำคัญในการพัฒนาความสุขทั้งทางกาย
และจิตใจ โดยความสุขที่เกิดจากการปฏิบัติสามารถจำแนกออกเป็น 4 ระดับ ได้แก่ ความสุขจากศีล สมาธิ 
ปัญญา และวิมุตติสุข ซึ่งเป็นความสุขที่มั่นคงและไม่แปรเปลี่ยนตามโลกธรรม แนวทางการปฏิบัติของสถาบัน
วิปัสสนาธุระมุ่งเน้นการเจริญสติปัฏฐาน 4 ประกอบด้วยหลักสำคัญ คือ อาตาปี สัมปชาโน และสติมา อันนำไปสู่
การเห็นแจ้งไตรลักษณ์ ได้แก่ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา นอกจากนี้ แนวทางการส่งเสริมความสุขจากการปฏิบัติ
วิปัสสนากัมมัฏฐานจำเป็นต้องอาศัยปัจจัยเกื้อหนุนทั้งภายในและภายนอก ซึ่งองค์ความรู้ที ่ได้จากการวิจัย
สามารถสังเคราะห์เป็น 7 ประการ ได้แก่ การปฏิบัติตามสติปัฏฐาน 4 ปัจจัยภายในธรรม 3 สัปปายะ 7 
กัลยาณมิตรธรรม 7 นิวรณ์ 5 ปลิโพธ 10 และความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน ปัจจัยเหล่านี้เป็นกลไก
สำคัญในการพัฒนาจิตให้เกิดปัญญารู้เห็นนามรูปตามความเป็นจริง นำไปสู่ความพ้นทุกข์และความสุขอันยั่งยืน
ตามแนวอริยมรรค 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


263 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

บทน า  

ในปัจจุบัน สังคมไทยกำลังเผชิญกับการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วท ั้งด้านเศรษฐกิจ เทคโนโลยี และ
ค่านิยมทางสังคม อันเป็นผลจากกระแสโลกาภิวัตน์และความก้าวหน้าทางดิจิทัล ส่งผลให้รูปแบบการดำเนินชีวิต
ของบุคคลเปลี่ยนแปลงไปอย่างมาก (อเนก นาคะบุตร, 2561) การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวทำให้บุคคลจำนวนไม่
น้อยปรับตัวไม่ทัน เกิดความสับสนในบทบาทหน้าที ่ ขาดที ่พึ ่งทางจิตใจ และเกิดการยึดติดกับวัตถุและ
ความสำเร็จภายนอกเป็นหลัก ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของพระพุทธศาสนาที่อธิบายว่า ความยึดมั่นถือมั่น 
(อุปาทาน) เป็นเหตุสำคัญแห่งความทุกข์ (ที.ม. 10/60/36) ผลกระทบจากการเปลี่ยนแปลงดังกล่าวสะท้อนออก
มาในรูปของปัญหาทางคุณธรรมและจริยธรรม เช่น ความรุนแรงในครอบครัวและสังคม การล่วงละเมิดทางเพศ 
การเสพสารเสพติด ตลอดจนพฤติกรรมทางเพศที่ไม่เหมาะสมในกลุ่มเยาวชน ซึ่งนำไปสู่ปัญหาสุขภาพจิตและ
ความทุกข์ทางใจอย่างแพร่หลาย (กรมสุขภาพจิต, 2564) ปรากฏการณ์เหล่านี้สอดคล้องกับพุทธพจน์ท ี่ว่า     
“โลกถูกความกำหนัด ความโกรธ และความหลงครอบงำไว้” (องฺ.ติก. 20/40/90) แสดงให้เห็นว่าสาเหตุของ
ปัญหาสังคมมีรากฐานมาจากกิเลสและการขาดการฝึกฝนจิตใจอย่างถูกต้อง การแก้ไขปัญหาดังกล่าวจึงไม่อาจ
อาศัยเพียงมาตรการทางกฎหมายหรือเศรษฐกิจเท่านั้น แต่จำเป็นต้องเข ้าถึงรากเหง้าทางจิตใจของมนุษย์        
โดยการส่งเสริมแนวทางการดำเนินชีวิตที่สอดคล้องกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะการปฏิบัติ
วิปัสสนากัมมัฏฐาน ซึ่งเป็นกระบวนการฝึกจิตด้วยการเจริญสติ (สติปัฏฐาน) เพื่อให้เกิดปัญญาในการรู้เท่าทัน
ความจริงของสรรพสิ่งตามหลักไตรลักษณ์ ได้แก่ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา (ม.มู. 12/62/52) อันเป็นหนทาง
สำคัญในการคลี่คลายความทุกข์และนำไปสู่ความสุขท่ีแท้จริง ทั้งในระดับบุคคลและสังคม 

พระพุทธศาสนาได้ให้ความสำคัญกับการฝึกจิตใจผ่านการเจริญวิปัสสนาอย่างชัดเจน โดยพระพุทธเจ้า
ตรัสว่า “วิปัสสนาที่ภิกษุเจริญแล้ว ย่อมให้สำเร็จประโยชน์ คือย่อมให้ปัญญาเจริญ ปัญญาที่เจริญแล้ว ย่อมละ
อวิชชาได้” (องฺเอก. 20/170/34) พุทธพจน์ดังกล่าวแสดงให้เห็นว่า วิปัสสนากัมมัฏฐานเป็นกระบวนการพัฒนา
ปัญญาเพ่ือละอวิชชา ซึ่งเป็นรากเหง้าของความทุกข์ทั้งปวง และเป็นหนทางนำไปสู่ความสุขอย่างยั่งยืนตามหลัก
อริยสัจ 4 ในบริบทของประเทศไทย สถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ถือเป็น
องค์กรสำคัญที่มีบทบาทในการส่งเสริมและเผยแผ่การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานอย่างเป็นระบบ โดยยึดแนวทาง
สติปัฏฐาน 4 เป็นหลัก ซึ่งมีรากฐานทางประวัติศาสตร์สืบทอดมาจากแนวการปฏิบัติแบบ “พองหนอ–ยุบหนอ”          
ที่สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถระ) ได้นำมาจากประเทศพม่า และพัฒนาให้เหมาะสมกับบริบท
สังคมไทย (พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ) , 2555) จนสามารถจัดตั ้งระบบการเรียนการสอน         
ผลิตพระวิปัสสนาจารย์ และขยายสำนักปฏิบัติธรรมไปท่ัวประเทศ 

สถาบันวิปัสสนาธุระได้ดำเนินภารกิจในการอบรมและเผยแผ่วิปัสสนากัมมัฏฐานแก่พระสงฆ์ นิสิต 
บุคลากร และประชาชนทั่วไป โดยมีเป้าหมายเพื่อส่งเสริมคุณธรรม พัฒนาจิตใจ และสร้างสังคมแห่งสันติสุข 
ผ่านกระบวนการพัฒนาจิตจากภายในสู่ภายนอก ซึ่งสอดคล้องกับหลักพุทธธรรมที่ว่า “จิตที่ฝึกดีแล้ว ย่อมนำสุข
มาให้” (ธมฺมปท 25/35/19) 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


264 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ด้วยเหตุนี้ ผู ้วิจัยจึงมีความประสงค์ที่จะศึกษาความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน ตลอดจน
แนวทางการส่งเสริมความสุขผ่านการปฏิบัติของสถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
เพ่ือสังเคราะห์เป็นองค์ความรู้และแนวทางที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของ
บุคคล และสร้างสังคมไทยที่มีคุณธรรม ความสงบสุข และความยั่งยืนสืบไป 

ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องและกรอบแนวคิดในการวิจัย 

การวิจัยเรื ่องความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน มีพื ้นฐานอยู ่บนแนวคิดและทฤษฎีทาง
พระพุทธศาสนา ซึ่งมุ่งเน้นการพัฒนาจิตใจและปัญญาเพื่อการพ้นทุกข์อย่างแท้จริง โดยสามารถสรุปทฤษฎีและ
แนวคิดที่เกี่ยวข้องได้ดังนี้ ในพระพุทธศาสนา “ความสุข” (สุข sukha) มิได้ถูกมองว่าเป็นเป้าหมายปลายทางที่
แยกขาดจากกระบวนการดำเนินชีวิตหรือการปฏิบัติธรรม หากแต่เป็นผลที่เกิดขึ้นตามลำดับของการพัฒนาจิตใจ
อย่างเป็นระบบ ภายใต้กรอบของไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา ความสุขในมุมมองนี้จึงมีลักษณะเป็น     
“ผลของการฝึก” มากกว่าการแสวงหาความพึงพอใจจากภายนอก และแนวคิดดังกล่าวปรากฏอย่างชัดเจนใน
พระไตรปิฏก (ขุ.ธ. 25/9/24) ความสุขระดับต้นเริ่มจากศีล (sīla-sukha) ซึ่งทำหน้าที่เป็นรากฐานของการพัฒนา
จิต ศีลช่วยให้ชีวิตดำเนินไปโดยไม่เบียดเบียนผู้อื่นและตนเอง ส่งผลให้จิตใจไม่เดือดร้อน ไม่ถูกหลอกหลอนด้วย
ความรู้สึกผิดหรืออกุศลกรรม พระพุทธพจน์ในขุททกนิกาย ธรรมบทกล่าวว่า “ผู้มีศีลย่อมถึงสุขคติ ผู้มีศีลย่อมถึง
พร้อมด้วยโภคทรัพย์” สะท้อนให้เห็นว่าศีลมิใช่เพียงข้อห้ามทางศีลธรรม แต่เป็นเงื่อนไขสำคัญของความสุขใน
ชีวิตประจำวัน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556) ได้อธิบายความสุขจากศีลว่าเป็น “ความสุขเชิง
ป้องกัน” คือเป็นความสุขที่เกิดจากการป้องกันทุกข์ทางใจตั้งแต่ต้นเหตุ มิให้ความเดือดร้อนก่อตัวขึ้นในจิต          
เมื่อศีลมั่นคง ความสุขในระดับที่ลึกซึ้งขึ้นย่อมเกิดจากสมาธิ (samādhi-sukha) สมาธิทำให้จิตตั้งมั่น เป็นหนึ่ง
เดียว และสงบจากนิวรณ์ทั้งหลาย ความสุขประเภทนี้ปรากฏเด่นชัดในพระสูตรว่าด้วยฌาน เช่น สามัญญผลสูตร 
ซึ่งกล่าวถึงความสุขอันเกิดจากปฐมฌาน ทุติยฌาน และฌานข้ันสูงขึ้นไปว่าเป็นสุขท่ีประณีตกว่ากามสุข ความสุข
จากสมาธิให้ประสบการณ์ของความสงบ ละเอียด และเต็มเปี่ยมภายใน ซึ่งอาจเทียบได้กับแนวคิดเรื่อง flow 
หรือภาวะจิตสงบในจิตวิทยาสมัยใหม่ อย่างไรก็ตาม ในพุทธศาสนา ความสุขจากสมาธิยังไม่ถือเป็นที่สุด หากเป็น
เพียงฐานรองรับเพื่อการเจริญปัญญาต่อไป ความสุขที่ลึกซึ้งและมั่นคงยิ่งขึ้นเกิดจากปัญญา (paññā-sukha)    
ซึ่งหมายถึงการรู้แจ้งสภาวธรรมตามความเป็นจริง หรือยถาภูตญาณทัสสนะ พระพุทธองค์ทรงแสดงในสังยุตต
นิกาย ขันธ์วรรคว่า ความยึดมั่นถือมั่นในขันธ์ 5 เป็นเหตุแห่งทุกข์ และการรู้เท่าทันขันธ์ตามความเป็นจริงย่อม
นำไปสู่ความคลายกำหนัดและความหลุดพ้น ความสุขจากปัญญาจึงมิใช่ความสุขจากการเสพอารมณ์ หากเป็น
ความสุขที่เกิดจากการไม่ถูกครอบงำด้วยอัตตา นักวิชาการสายพุทธจิตวิทยา เช่น Epstein, M. (1995) อธิบาย
ว่า ความสุขลักษณะนี้เกิดจากการไม่ยึดติดกับตัวตนถาวร (non-fixed self) ซึ่งสอดคล้องกับหลักอนัตตาใน
พระพุทธศาสนา เหนือกว่าความสุขทั้งสามระดับคือวิมุตติสุข (vimutti-sukha) อันเป็นความสุขสูงสุด คือความ
หลุดพ้นจากอาสวะทั้งปวง พระพุทธพจน์ในสังยุตตนิกาย นิพพานวรรคกล่าวอย่างชัดเจนว่า “นิพพานเป็นสุข

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


265 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

อย่างยิ่ง” ความสุขในระดับนี้ไม่ขึ้นกับอารมณ์ ความพึงพอใจ หรือเงื่อนไขภายนอกใด ๆ จึงแตกต่างจากแนวคิด
เรื่องความสุขเชิงเสพ (hedonic happiness) ในจิตวิทยาตะวันตกอย่างสิ้นเชิง หากเป็นความสงบ เย็น และเป็น
อิสระอย่างสมบูรณ์ กระบวนการสำคัญที่นำไปสู่ความสุขในระดับปัญญาและวิมุตติ คือวิปัสสนากัมมัฏฐาน        
ซึ่งเป็นการพัฒนาปัญญาโดยตรงผ่านการเห็นไตรลักษณ์ของรูปนาม พระพุทธองค์ทรงยกสติปัฏฐาน 4 ในมหาสติ
ปัฏฐานสูตรว่าเป็น “เอกายนมรรค” คือทางสายเอกเพื่อความบริสุทธิ์ของสัตว์ทั้งหลาย และเพื่อความสิ้นทุกข์
โดยสิ้นเชิง นอกจากนี้ ในอังคุตตรนิกายยังกล่าวถึงปัญญาที่เกิดจากการภาวนา (ภาวนามยปัญญา) ว่าเป็นปัญญา
สูงสุด แสดงให้เห็นว่าวิปัสสนาเป็นแกนกลางของการเข้าถึงความสุขที่แท้จริงในพุทธศาสนา ในเชิงกลไก วิปัสสนา
นำผู้ปฏิบัติไปสู่ลำดับแห่งการเปลี่ยนแปลงภายใน คือ นิพพิทา ความหน่ายคลายต่อสังขารทั้งปวง วิราคะ      
ความจางคลายจากความยึดมั่น และวิมุตติ ความหลุดพ้น ดังที่ปรากฏในสังยุตตนิกาย อุปนิสสสูตร ความสุขที่
เกิดขึ้นในกระบวนการนี้จึงมิใช่สิ่งที่ถูกแสวงหาโดยตรง หากเป็นผลพลอยได้จากการคลายความยึดถือ เมื่อเหตุ
แห่งทุกข์ถูกถอนออก ความสุขย่อมปรากฏขึ้นโดยธรรมชาติ การปฏิบัติเพื่อเข้าถึงความสุขตามแนวพุทธศาสนา
ย่อมต้องอาศัยปัจจัยเกื้อหนุนและต้องเผชิญกับอุปสรรค ปัจจัยเกื้อหนุนสำคัญ ได้แก่ สัปปายะ 7 ซึ่งกล่าวถึง
สภาพแวดล้อมและเงื่อนไขที่เหมาะสมต่อการภาวนา รวมถึงกัลยาณมิตรธรรม 7 ที่ปรากฏในอังคุตตรนิกาย      
ซึ่งชี้ให้เห็นบทบาทของมิตรที่ดีในการเกื้อกูลการพัฒนาจิต ส่วนอุปสรรคสำคัญ ได้แก่ นิวรณ์ 5 อันเป็นเครื่องกั้น
จิตไม่ให้เข้าถึงความสงบ และปลิโพธ 10 ซึ่งอธิบายถึงความห่วงกังวลต่าง ๆ ที่รบกวนการภาวนา ดังที่กล่าวไว้ใน
คัมภีร์วิสุทธิมรรค 

โดยสรุป ความสุขในพระพุทธศาสนาเป็นกระบวนการที่เติบโตตามลำดับแห่งการฝึกฝนจิต เริ่มจากศีล 
สมาธิ และปัญญา จนถึงวิมุตติ ความสุขจึงมิใช่สิ่งที่ต้องไขว่คว้าจากภายนอก หากเป็นผลตามธรรมชาติของจิตที่
ได้รับการพัฒนาอย่างถูกต้อง เมื่อเหตุแห่งทุกข์สิ้นไป ความสุขอันแท้จริงย่อมปรากฏขึ้นเองโดยไม่ต้องแสวงหา 

กรอบแนวคิดการวิจัย 

 
 
 
 
 
 

 

แผนภาพที่ 1 กรอบแนวคิดการวิจัย 

 

ตัวแปรตาม 
ความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
1. ความสุขจากศีล 
2. ความสุขจากสมาธิ 
3. ความสุขจากปัญญา 
4. วิมุตติสุข 

 

ตัวแปรต้น 
การเจริญ สติปัฏฐาน 4 
1. กายานุปัสสนา 
2. เวทนานุปัสสนา 
3. จิตตานุปัสสนา 
4. ธัมมานุปัสสนา 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


266 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื ่อง “แนวทางการส่งเสริมความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย” สำหรับวัตถุประสงค์ที่ต้องการ
นำเสนอในบทความนี้มี 3 ข้อ คือ 

1. เพ่ือศึกษาความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
2. เพื่อศึกษาแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย          
3. เพื่อเสนอแนวทางการส่งเสริมความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนาธุระ 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สมมติฐานในการวิจัย 

การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวทางของสถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย ส่งผลให้ผู้ปฏิบัติเกิดความสุขทั้งทางกายและจิตใจ อันเป็นความสุขที่มั่นคงและนำไปสู่ความพ้นทุกข์
ตามแนวอริยมรรค 

ระเบียบวิธีการวิจัย 

การวิจัยเรื่อง แนวทางการส่งเสริมความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนาธุระ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมุ่งศึกษา
ความหมาย แนวคิด ประสบการณ์ และกระบวนการส่งเสริมความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน          
เก็บรวบรวมข้อมูลด้วยวิธีการสัมภาษณ์เชิงลึกเป็นรายบุคคล ( Individual In-depth Interview) ประกอบกับ
การศึกษาข้อมูลจากเอกสารและงานวิจัยที่เกี ่ยวข้อง ทั้งนี้ ผู้วิจัยได้กำหนดขั้นตอนและวิธีดำเนินการวิจัยไว้
ดังต่อไปนี้ 

1. การวิจัยเอกสาร (Documentary Research) ศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากคัมภีร ์พระไตรปิฎก      
อรรถกถา ฎีกา และอนุฎีกา รวมถึงตำรา บทความทางวิชาการ และผลงานวิจัยของนักวิชาการที่เกี่ยวข้องกับ
วิปัสสนากัมมัฏฐานและแนวคิดเรื่องความสุข 

2. การตรวจสอบและจัดระบบข้อมูลเอกสาร ทำการเรียบเรียง ตรวจสอบความถูกต้อง ความสอดคล้อง 
และความน่าเชื่อถือของข้อมูล พร้อมทั้งจัดลำดับความสำคัญของแหล่งข้อมูล โดยเปรียบเทียบและอ้างอิงกับ
หลักคำสอนในคัมภีร์พระไตรปิฎกเป็นหลัก 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


267 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

3. การกำหนดประเด็นการวิจัยเพิ่มเติม กำหนดประเด็นหรือรายละเอียดเชิงลึกที่เกี่ยวข้องกับการวิจัย 
โดยขอคำปรึกษาและข้อเสนอแนะจากผู้ทรงคุณวุฒิและคณาจารย์ผู้เชี่ยวชาญเฉพาะด้านวิปัสสนากัมมัฏฐานและ
การวิจัยเชิงคุณภาพ 

4. การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) เก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนามจากผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ได้แก่ 
1) ผู้บริหารสถาบันวิปัสสนาธุระ 
2) พระวิปัสสนาจารย์ 
3) ผู้เชี่ยวชาญด้านวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
4) ผู้ปฏิบัติธรรม 

โดยใช้แนวคำถามกึ่งโครงสร้าง (Semi-structured Interview) เพื่อเปิดโอกาสให้ผู ้ให้ข้อมูลสะท้อน
ประสบการณ์ แนวคิด และมุมมองอย่างลึกซึ้ง 

5. การวิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูล วิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพด้วยวิธีการวิเคราะห์เนื้อหา (Content 
Analysis) และการตีความเชิงอุปนัย เพื่อนำไปสังเคราะห์เป็นองค์ความรู้และสรุปคำตอบตามวัตถุประสงค์และ
คำถามการวิจัย 

6. การตรวจสอบความถูกต้องของผลการวิจัย ตรวจสอบความครบถ้วนและความถูกต้องของข้อมูลและ
ผลการวิเคราะห์ โดยเข้าพบอาจารย์ที่ปรึกษาและคณาจารย์ผู ้เชี ่ยวชาญเป็นระยะ เพื่อรับข้อเสนอแนะและ
ปรับปรุงงานวิจัยให้มีความสมบูรณ์ 

7. การปรับปรุงและจัดทำรายงานการวิจัยฉบับสมบูรณ์ ปรับปรุงแก้ไขเนื้อหาตามข้อเสนอแนะของ
คณะกรรมการสอบดุษฎีนิพนธ์ และดำเนินการตามขั้นตอนและระเบียบของบัณฑิตวิทยาลัยอย่างเคร่งครัด 

ผลการวิจัย 

1. ความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน พบว่า การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานส่งผลให้ผู้ปฏิบัติเกิด
ความสุขที่สมดุลทั้งทางกายจิตใจ สังคม และปัญญาโดยจำแนกความสุขออกเป็น 4 มิติ คือ (1) ความสุขทางกาย 
หมายถึง ความพอใจในสภาพร่างกายของตนเองซึ่งเกิดจากการดูแลสุขภาพและการมีวินัยในชีวิตประจำวัน       
(2) ความสุขทางสังคม หมายถึง ความพึงพอใจจากการได้ทำสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อตนเองและผู้อื่น มีปฏิสัมพันธ์
ในเชิงสร้างสรรค์ (3) ความสุขทางจิตใจ หมายถึง ความสามารถในการยอมรับและเรียนรู้จากประสบการณ์ทั้งที่
เป็นสุขและทุกข์อย่างมีสติ (4) ความสุขทางปัญญา หมายถึง การเห็นและยอมรับความเป็นจริงของชีวิตได้อย่าง
สงบเย็น ไม่ยึดติด 

2. แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย พบว่า แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันยึดหลักการตาม มหาสติปัฏฐาน 4 ซึ่งเป็น
แนวทางภาวนาตามพระพุทธพจน์ใน มหาสติปัฏฐานสูตร โดยมีเป้าหมายเพื่อพัฒนาสติจนสามารถระลึกรู้และ
เข้าใจสรรพสิ่งตามความเป็นจริง นำไปสู่การเห็นไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) และการละคลายความยึด

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


268 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

มั่นถือมั่น มหาสติปัฏฐาน 4 ประกอบด้วย  (1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การระลึกรู้กายตามความเป็นจริง       
ไม่ยึดถือว่าร่างกายคือ “ตัวตน”หากแต่เป็นเพียงการประชุมกันของธาตุ 4 ได้แก่ ดิน น้ำ ไฟ ลม โดยอาศัยเหตุ
ปัจจัยจำนวนมากจึงเกิดขึ ้นได้ตามหลักปฏิจจสมุปบาท การเห็นเช่นนี้นำไปสู ่ความเข้าใจในความไม่เที ่ยง        
ความเป็นทุกข์ และความเป็นอนัตตาของร่างกาย (2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การระลึกรู้เวทนา (ความรู้สึก
สุข ทุกข์ หรือเฉยๆ) โดยไม่ยึดมั่นว่าความรู้สึกนั้นคือของเรา แต่เป็นเพียงนามธรรมที่เกิดขึ้นจากเหตุปัจจ ัย        
หากเห็นเวทนาเป็นเพียงสิ่งที่เกิดดับตามธรรมดา ก็จะเข้าใจว่าล้วนไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน  (3) จิตตา
นุปัสสนาสติปัฏฐาน การรู้เท่าทันจิตในขณะต่างๆ ว่ามีความคิดนึก ความโกรธ หรือความฟุ้งซ่านใดๆ เกิดขึ้น     
โดยไม่ยึดถือว่า “เรากำลังคิด” หรือ “เรากำลังโกรธ” แต่เห็นจิตเป็นเพียงนามธรรมที่ปรากฏจากเจตสิกและเหตุ
ปัจจัยทั้งหลาย จึงเห็นจิตตามไตรลักษณ์อย่างชัดเจน (4) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน การระลึกรู้ธรรม คือ สภาวะ
ต่างๆ ที่เกิดขึ้นในจิตใจหรือสิ่งแวดล้อม โดยไม่มองว่าเป็นของคน ของสัตว์ หรือของเรา แต่เห็นว่า เป็นเพียง
รูปธรรมหรือนามธรรมที่เกิดขึ้นจากเหตุปัจจัย เช่นกัน เมื่อเห็นตามความเป็นจริง จะเข้าใจได้ว่าธรรมทั้งหลายไม่
เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตา หลักสำคัญในการปฏิบัติ สถาบันฯ เน้นย้ำให้ผู้ปฏิบัติฝึกฝนด้วยหลัก 3 ประการ 
ได้แก่ 

(1) อาตาปี คือ ความเพียรพยายามอย่างต่อเนื่องไม่ย่อหย่อนในการเจริญสติในทุกอิริยาบถ 
(2) สติมา คือ การมีสติ รู้ตัวทั่วพร้อม รู้ก่อนคิด ก่อนพูด ก่อนกระทำ อยู่กับปัจจุบันที่กำลังเป็นไป 
(3) สัมปชาโน คือ การมีสัมปชัญญะ หรือความรู้ตัวทั่วพร้อมในกิจกรรมต่างๆ ทั้งเดิน ยืน นั่ง นอน แม้ใน

กิจวัตรประจำวัน เช่น การเข้าห้องน้ำ กินข้าว หรือทำกิจกรรมอื ่นๆ ก็ต้องกำหนดรู ้สึกตัวในแต่ละขณะ           
จากแนวทางดังกล่าว สถาบันวิปัสสนาธุระจึงเป็นแหล่งการเรียนรู้และฝึกฝนการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานที่เป็น
ระบบ มีความชัดเจน และสอดคล้องกับคำสอนในพระไตรปิฎก อันนำไปสู่การพัฒนาจิตและการบรรลุเป้าหมาย
ทางธรรมอย่างแท้จริง 

3. แนวทางการส่งเสริมความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พบว่า แนวทางการส่งเสริมความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบัน
วิป ัสสนาธุระฯ ดำเนินการตามแนวทางมหาสติปัฏฐาน 4 และสามารถจำแนกเป็น 4 ด้านหลัก ดังนี ้                  
(1) แนวทางการส่งเสริมความสุขทางกาย การปฏิบัติกายานุปัสสนาส่งผลให้ผู้ปฏิบัติมีสติรู ้ตัวในการดำเนิน
ชีวิตประจำวัน ทำให้สามารถควบคุมพฤติกรรมทางกายได้อย่างเหมาะสม ลดความประมาทและความผิดพลาด
ในการใช้ชีวิต ผู้ปฏิบัติน้อมนำสติมาใช้ในการอบรมตนเอง ตั้งแต่กิจกรรมพื้นฐาน ได้แก่ การกิน ดื่ม นอน การฟัง 
การทำงาน ตลอดจนการรับรู้อารมณ์จากอายตนะทั้งภายในและภายนอก ส่งผลให้เกิดความระมัดระวัง สุขุม ใจ
เย็น มีความละเอียดรอบคอบ และสามารถดำรงชีวิตได้อย่างสงบสุข ไม่สร้างความเดือดร้อนแก่ตนเองและผู้อื่น 
(2) แนวทางการส่งเสริมความสุขทางสังคม ผู้ปฏิบัติเคร่งครัดในการรักษาศีล 5 หรือศีล 8 ตามโอกาส มีวินัยใน
ตนเองและปฏิบัติตามกฎระเบียบของสังคม ส่งผลให้มีบุคลิกภาพดี มีเมตตา มีจริยธรรม และความรับผิดชอบต่อ
สังคม ความสุขทางสังคมของผู้ปฏิบัติเกิดจากการดำเนินชีวิตอย่างสุจริต ไม่เบียดเบียนกัน ไม่พูดวาจาเป็นภัยต่อ
ผู้อื่น ไม่เกี่ยวข้องกับอบายมุข ส่งผลให้เกิดความสมัครสมานสามัคคีในครอบครัว ชุมชน และที่ทำงาน อีกทั้งยัง

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


269 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ช่วยให้จิตใจสงบเย็น มีสุขภาพกายและจิตที่ดีขึ้น มีอายุยืน และมีคุณภาพชีวิตที่มั่นคงปลอดภัย (3) แนวทางการ
ส่งเสริมความสุขทางจิตใจ การเจริญจิตตานุปัสสนาทำให้ผู้ปฏิบัติเกิดความตระหนักรู้ในจิตของตน รู้เท่าทัน
อารมณ์และความคิด ช่วยให้ควบคุมอารมณ์ได้ดี มีความมั่นคงทางจิตใจ ลดความเครียด ความวิตกกังวล และ
ความฟุ้งซ่าน ผู้ปฏิบัติฝึกจิตให้มีคุณธรรม เช่น เมตตา กรุณา ความกตัญญู ความเพียร สติ และสมาธิ ส่งผลให้
เกิดจิตใจที ่เบ ิกบาน ผ่องใส มีความสุขในการดำเนินชีว ิต และสามารถอยู ่ร ่วมกับผู ้อ ื ่นอย่างสงบเย็น                      
(4) แนวทางการส่งเสริมความสุขทางปัญญา ผู้ปฏิบัติวิปัสสนาฝึกฝนปัญญาผ่านการพิจารณารูปนามตามความ
เป็นจริงตามหลักไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) ช่วยให้เกิดความเข้าใจที่ลึกซึ้งต่อชีวิต ความทุกข์ และการ
ดับทุกข์ การเจริญปัญญานี้ประกอบด้วย 3 ระดับ ได้แก่ 1) ปัญญาที่เกิดจากการฟังหรือศึกษา (สุตมยปัญญา)            
2) ปัญญาที่เกิดจากการคิดพิจารณา (จินตามยปัญญา) และ 3) ปัญญาที่เกิดจากการภาวนา (ภาวนามยปัญญา) 
การมีปัญญาช่วยให้ผู้ปฏิบัติเข้าใจตนเอง เข้าใจผู้อื่น แก้ไขปัญหาในชีวิตได้ด้วยเหตุผล มองโลกในแง่บวก และมี
ทัศนคติที่เอ้ือประโยชน์ต่อตนเองและส่วนรวม ส่งผลให้ดำเนินชีวิตด้วยความรู้เท่าทันและมีความสุขที่มั่นคง 

อภิปรายผล 

ความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน  

พบว่า ความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานสามารถจำแนกได้เป็น 4 มิติ ได้แก่ ความสุขทางกาย 
ทางสังคม ทางจิตใจ และทางปัญญา โดยผู้ปฏิบัติที่มีความเข้าใจในหลักธรรมและปฏิบัติอย่างต่อเนื่อง จะพัฒนา
ความสุขในระดับลึกมากขึ้น โดยเฉพาะความสงบภายในและการเข้าใจสัจธรรมของชีวิต การเจริญสติอย่าง
สม่ำเสมอช่วยลดความเครียด เพ่ิมสติสัมปชัญญะ และส่งเสริมสุขภาวะทางจิตใจและจิตวิญญาณ ซึ่งสะท้อนผ่าน
การใช้ชีวิตด้วยความรู้เท่าทัน ลดอัตตา และมีปัญญากำกับพฤติกรรม ผลการวิจัยนี้สอดคล้องกับงานวิจัยที่ใช้
เครื่องมือทางวิทยาศาสตร์ในการตรวจวัดคลื่นสมอง เช่น งานของ ปิยะดี ประเสริฐสมและคณะ, 2566 ที่พบว่า
การนั่งวิปัสสนาช่วยเพิ่มคลื่นสมองระดับต่ำ (Theta, Delta) ซึ่งสัมพันธ์กับความสงบนิ่ง และลดคลื่นระดับสูง 
(Beta, High Beta) ที่สัมพันธ์กับความเครียดและความฟุ้งซ่าน โดยเฉพาะในกลุ่มที่มีประสบการณ์การปฏิบัติจะ
พบภาวะสมองที่ลึกซึ้งและมั่นคงมากกว่า ผลการศึกษานี้ยืนยันคำสอนของพระพุทธเจ้าในมหาสติปัฏฐานสูตร      
ที่แสดงว่าสติปัฏฐาน 4 เป็นทางสายเอกเพื่อความบริสุทธิ์ทางจิต การดับทุกข์ และการบรรลุนิพพาน อีกทั้งยังชี้
ว่าผู้ที่สามารถประยุกต์หลักธรรมในชีวิตประจำวัน จะสามารถรับมือกับปัญหาได้อย่างมีสติ ส่งผลให้เกิดความสุข
ที่ยั่งยืนจากภายใน  

 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


270 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย  

พบว่า สถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย มีแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐานที่เน้นการเจริญสติปัฏฐาน 4 ได้แก่ การมีสติกำกับกาย เวทนา จิต และธรรม โดยยึดหลักคำสอนของ
พระพุทธศาสนาเป็นแกนกลางของการฝึกปฏิบัติ สถาบันจัดหลักสูตรวิปัสสนาอย่างเป็นระบบ ทั้งในรูปแบบระยะ
สั้นและระยะยาว เปิดโอกาสให้พระสงฆ์ นักศึกษา และประชาชนทั่วไปเข้าร่วมอย่างต่อเนื่อง โดยใช้แนวปฏิบัติ
แบบ “พองหนอ ยุบหนอ” ซึ ่งสอดคล้องกับหลักสติปัฏฐาน และสามารถฝึกได้ทั ้งในหมู่สงฆ์และฆราวาส 
สอดคล้องกับผลการศึกษาของ ศศิญดา ธนยศโสภณ ที่พบว่า ผู้เข้าร่วมโครงการพัฒนาจิตเพื่อพ่อ 97 ณ วัดป่า
เจริญราช มีพัฒนาการทางจิตใจและพฤติกรรมดีขึ้นอย่างชัดเจน ได้แก่ มีสติ สมาธิ ปัญญา อดทน มองโลกในแง่
ดี มีวินัยทางศีลธรรม ความเครียดลดลง สุขภาพดีขึ้น และสามารถนำหลักธรรมไปประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต
และช่วยเหลือผู้อื่นได้ แนวทางของสถาบันยังเน้นการฝึกปฏิบัติภายใต้การดูแลของพระวิปัสสนาจารย์ผู้เชี่ยวชาญ 
มีการสอบอารมณ์เพื่อให้ผู้ปฏิบัติสะท้อนประสบการณ์ภาวนา เรียนรู้ร่วมกัน และเกิดแรงบันดาลใจในการพัฒนา
ตนอย่างต่อเนื่อง ส่งผลให้การปฏิบัติวิปัสสนาไม่เพียงจำกัดอยู่ในสถานปฏิบัติธรรมเท่านั้น แต่ยังสามารถนำไป
ปรับใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่างมีประสิทธิภาพ (ศศิญดา ธนยศโสภณ, 2558), 164-169 

แนวทางการส่งเสริมความสุขจากการปฏิบัติ วิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนาธุระ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จากผลการศึกษา พบว่าแนวทางการส่งเสริมความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานสามารถแบ่ง
ออกเป็น 5 ปัจจัยสำคัญที่เกี่ยวข้องกับทั้งภายนอกและภายในผู้ปฏิบัติ ได้แก่ 1) ปัจจัยแวดล้อมภายนอก (สัปปา
ยะ 7) ประกอบด้วยสถานที่สงบ ร่มรื่น เหมาะแก่การปฏิบัติ (อาวาสสัปปายะ) ระบบการเดินทางและพ้ืนที่ใช้งาน
ไม่ซับซ้อน (โคจรสัปปายะ) บรรยากาศแห่งการสนทนาอิงศีลธรรม (ภัสสสัปปายะ) มีพระวิปัสสนาจารย์ที่เป็น
กัลยาณมิตร (ปุคคลสัปปายะ) อาหารเหมาะสมเพียงพอ (โภชนสัปปายะ) อุณหภูมิและสภาพอากาศพอเหมาะ 
(อุตุสัปปายะ) และการผลัดเปลี่ยนอิริยาบถอย่างเหมาะสม (อิริยาปถสัปปายะ) ทั้งหมดนี้เอ้ือต่อการเจริญสติและ
สมาธิของผู้ปฏิบัติอย่างยิ่ง สอดคล้องกับงานวิจัยของพระครูปิยวัชราภรณ์ ที่พบว่าผู้ปฏิบัติมีความพึงพอใจใน
สิ่งแวดล้อมทางกายภาพและการดูแลจากพระวิปัสสนาจารย์ในระดับสูง พระครูปิยวัชราภรณ์ (ประทีป ปญฺญาที
โป), 2558, 180 2) ปัจจัยด้านกัลยาณมิตรธรรม (กัลยาณมิตรธรรม 7) คุณสมบัติของกัลยาณมิตรที่มีอิทธิพลต่อ
ความสุขของผู้ปฏิบัติ ได้แก่ ความน่ารักนับถือ (ปิโย) ความหนักแน่นเป็นที่พึ่งได้ (ครุ) ความเป็นผู้มีภูมิธรรมควร
ยกย่อง (ภาวนีโย) การรู ้จักพูดให้เหมาะกับบุคคลและโอกาส (วตฺตา) ความอดทนต่อคำพูด (วจนกฺขโม) 
ความสามารถในการแสดงธรรมลึกซึ้ง (กมฺภีรญฺจ กถํ กตฺตา) และการแนะนำในทางที ่ถูกต้องไม่เสื ่อมเสีย           
(โน จฏฺฐาเน นิโยชเย) สอดคล้องกับการศึกษาของพระกิตติธัช ถาวรธมฺโม ที่ชี้ว่ากัลยาณมิตรเป็นปัจจัยสำคัญต่อ
การเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 และการพัฒนาโพธิปักขิยธรรม พระกิตติธัช ถาวรธมฺโม, 2558 3) ปัจจัยภายในที่

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


271 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ควรขจัด (นิวรณ์ 5) ได้แก่ ความกำหนัด (กามฉันทะ) ความโกรธพยาบาท (พยาบาท) ความง่วงเหงาเซื่องซึม          
(ถีนมิทธะ) ความฟุ้งซ่านรำคาญใจ (อุทธัจจกุกกุจจะ) และความลังเลสงสัย (วิจิกิจฉา)  ซึ่งเป็นอุปสรรคสำคัญต่อ
สมาธิและปัญญา สอดคล้องกับงานวิจัยของเกษมสี สกุลชัยสิริวิช พบว ่า การใช้สติ สัมปชัญญะ และความเพียร
อย่างต่อเนื่องสามารถบรรเทานิวรณ์ทั้ง 5 ได้อย่างมีประสิทธิภาพ เกษมสี สกุลชัยสิริวิช, 2565 4) ปัจจัยภายในที่
ควรปลดเปลื้อง (ปลิโพธ 10) ได้แก่ ความกังวลใจเกี่ยวกับที่อยู่ ตระกูล ลาภ ญาติ การเดินทาง การงาน อาพาธ 
การศึกษา ฤทธิ์ หรือหมู่คณะ ฯลฯ ซึ่งเป็นเครื่องเศร้าหมองจิต ทำให้ไม่สามารถตั้งมั่นในกรรมฐานได้ สอดคล้อง
กับงานวิจัยของพระอธิการอภิสิทธิ์ จารธมฺโม พบว่า การใช้กรรมฐาน เช่น อสุภกรรมฐาน ประกอบกับการตัด
ปลิโพธ สามารถทำให้จิตตั้งมั่น เข้าสู่สมาธิได้อย่างแท้จริง  พระอธิการอภิสิทธิ์ จารธมฺโม, 2561 5) ปัจจัย
แวดล้อมสำคัญ ธรรม 3 ได้แก่ ความเพียรพยายาม (อาตาปี) ความรู้ตัวทั่วพร้อม (สัมปชาโน) และความมีสติ (สติ
มา)      ซึ่งเป็นองค์ธรรมพื้นฐานของการเจริญสติปัฏฐาน 4 และเป็นแกนกลางของการพัฒนาจิตใจ สอดคล้อง
กับการศึกษาของพรรณราย รัตนไพฑูรย์ ชี้ว่าสติปัฏฐานเป็นแนวทางเอกที่นำไปสู่การดับทุกข์และบรรลุนิพพาน 
พรรณราย รัตนไพฑูรย,์ 2554 

องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย 

จากการศึกษาแนวทางการส่งเสริมความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนาธุระ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย สามารถสรุปเป็นองค์ความรู้ที่สำคัญเกี่ยวกับปัจจัยที่ส่งเสริมความสุข
จากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานได้ 7 ประการ ดังนี้  

1. การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4    
2. ปัจจัยแวดล้อมสำคัญ ธรรม 3 อาตาปี สัมปชาโน สติมา  
3. ปัจจัยแวดล้อมภายนอก สัปปายะ 7 
4. ปัจจัยแวดล้อมภายนอก กัลยาณมิตรธรรม 7 
5. ปัจจัยแวดล้อมภายใน นิวรณ์ 5   
6. ปัจจัยแวดล้อมภายใน ปลิโพธ 10 
7. ความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
 
 
 
 
 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


272 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
แผนภาพที่ 2 Model ความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของสถาบันวิปัสสนาธุระ 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

สรุป 

จากการศึกษาหลักการและแนวทางของการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน พบว่า การจะทำให้การปฏิบัติ
เกิดผลอย่างแท้จริงนั้น มิได้อาศัยเพียงความตั้งใจหรือการนั่งภาวนาเพียงอย่างเดียว หากแต่ต้องประกอบด้วย
องค์ธรรมทั้งภายในและภายนอกที่เกื้อหนุนกันอย่างเป็นระบบ องค์ประกอบเหล่านี้เปรียบเสมือนรากฐานและ
สิ่งแวดล้อมที่หล่อเลี้ยงการฝึกจิตให้ค่อย ๆ พัฒนาไปสู่ความสงบและปัญญาเห็นแจ้ง ซึ่งสามารถสรุปสาระสำคัญ
ได้เป็นสามประการ องค์ธรรมพ้ืนฐานสำคัญในการเจริญสติ อันได้แก่ อาตาปี สัมปชาโน และสติมา องค์ธรรมทั้ง
สามประการนี้เป็นหัวใจของการฝึกจิต โดยอาตาปีหมายถึงความเพียรพยายามในการละอกุศลและกิเลส สัมปชา
โนคือความรู้ตัวทั่วพร้อมในการกระทำทุกอิริยาบถ และสติมาคือความมีสติอย่างต่อเนื่องไม่เผลอไผล เมื่อองค์
ธรรมเหล่านี้ได้รับการฝึกฝนอย่างสม่ำเสมอ ย่อมช่วยให้จิตตั้งมั่น ไม่ฟุ้งซ่าน เกิดความสงบ และเปิดทางให้ปัญญา
เกิดขึ้น จนสามารถเห็นสภาวธรรมตามความเป็นจริงได้อย่างชัดเจน ปัจจัยเกื้อหนุนจากภายนอก ซึ่งมีบทบาท
สำคัญต่อความต่อเนื่องและคุณภาพของการปฏิบัติ ได้แก่ สัปปายะ 7 ประการ เช่น สถานที่แวดล้อมที่เหมาะสม 
อาหารและอากาศที่เอื ้อต่อสุขภาพกายและใจ รวมถึงกัลยาณมิตรธรรม 7  ประการ อันหมายถึงการมีครูบา

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


273 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

อาจารย์หรือเพื่อนร่วมปฏิบัติที ่มีความรู้ ความประพฤติดี และสามารถชี้แนะเกื้อกูลซึ่งกันและกันได้ ปัจจัย
ภายนอกเหล่านี้ช่วยสร้างบรรยากาศที่สงบ เอ้ือต่อการเจริญสมาธิและสติ ทำให้ผู้ปฏิบัติมีกำลังใจและไม่หลงทาง
ในการภาวนา การตระหนักรู้ถึงปัจจัยแวดล้อมภายใน ซึ่งได้แก่ นิวรณ์ 5 และปลิโพธ 10 อันเป็นอุปสรรคสำคัญ
ที่ขัดขวางความตั้งมั่นของจิต นิวรณ์เป็นเครื่องกั้นไม่ให้จิตเข้าถึงความสงบ ส่วนปลิโพธเป็นความกังวลหรือภาระ
ใจที่รบกวนการปฏิบัติ ผู้ปฏิบัติจึงจำเป็นต้องอาศัยสติและปัญญาในการเฝ้ารู้เฝ้าดูสภาวะเหล่านี้อย่างไม่ยึดติด 
การรู้เท่าทันและปล่อยวางอย่างเป็นธรรมชาติ จะช่วยให้จิตไม่ตกอยู่ใต้อำนาจของกิเลส และค่อย ๆ คลี่คลาย
ไปสู่ความสงบเย็นและความตื่นรู้ 

เมื่อองค์ธรรมทั้งสามประการนี้ได้รับการส่งเสริมและประสานกันอย่างเหมาะสม ผลแห่งการปฏิบัติ
วิปัสสนากัมมัฏฐานย่อมปรากฏเป็นความสุขอย่างเป็นรูปธรรมในหลายมิติ ไม่ว่าจะเป็นความสุขทางกาย 
ความสุขทางสังคม ความสุขทางจิตใจ และความสุขทางปัญญา ความสุขเหล่านี้มิใช่ความพึงพอใจช ั่วคราว 
หากแต่เป็นผลจากการฝึกฝนภายในอย่างลึกซึ้ง นำไปสู่การคลายทุกข์ การลดละกิเลส และการหลุดพ้นจาก
อวิชชา จนผู้ปฏิบัติสามารถดำรงชีวิตอยู่ด้วยปัญญา ความสงบ และความเป็นอิสระอย่างแท้จริง 

ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะในการน าผลการศึกษาวิจัยไปปรับใช้ 

1. ผู้สนใจในการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานสามารถเลือกสถานที่ที่ตนจะไปปฏิบัติจากลักษณะทางด้าน
ปัจจัยสิ่งแวดล้อมภายนอกท่ีเหมาะสมกับตนเอง 

2. การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานควรตัดความกังวลซึ่งเป็นปัจจัยสิ่งแวดล้อมภายในใจของตนเพื่อไม่ให้มี
ความพะวักพะวน เกิดความปลอดโปร่ง เกิดความก้าวหน้าในการปฏิบัติ 

3. การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานหากธรรม 3 ประการคือ อาตาปี สัมปชาโน สติมา ย่อหย่อน สามารถ
ตรวจสอบปรับวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 ร่วมกับพระวิปัสสนาจารย์ เพ่ือที่จะพัฒนา
ปรับปรุงตนเองต่อไป 

ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 

1. ควรศึกษาวิจัย เรื ่องการพัฒนาความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4      
ของสำนักปฏิบัติธรรม 

2. ควรศึกษาวิจัย เรื่องการประยุกต์การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 ในการดำเนิน
ชีวิตประจำวันของประชาชนทั่วไปให้มีความสุขเพื่อเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต 

3. ควรศึกษาวิจัย เรื่ององค์ประกอบที่มีความสำคัญต่อการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน เช่น  ( 1) การจัด
องค์ประกอบเกี ่ยวกับสภาพแวดล้อมในการจัดอบรมการปฏิบัต ิว ิป ัสสนากัมมัฏฐานอย่างเป็นระบบ                  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


274 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

(2) องค์ประกอบสาเหตุของความสุขจากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 โดยเลือกตัวแปร
อ่ืนๆ เช่น มรณานุสติ โยนิโสมนสิกา สังคหวัตถุ ปฏิจจสมุปบาท อริยสัจ 4 เป็นต้น   

เอกสารอ้างอิง 

กรมสุขภาพจิต. (2564). รายงานสถานการณ์สุขภาพจิตของคนไทย. กรุงเทพมหานคร: กระทรวงสาธารณสุข. 
เกษมสี สกุลชัยสิร ิวิช. (2565). การเจริญสติกับการบรรเทานิวรณ์ 5 ในการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน. 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ปิยะดี ประเสริฐสม, และคณะ. (2566). ผลของการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานต่อคลื่นสมองของผู้ปฏิบัติ. วารสาร

พุทธจิตวิทยาและสังคมศาสตร์, 8(2), 45–60. 
พรรณราย รัตนไพฑูรย์. (2554). สติปัฏฐาน 4: ทางสายเอกเพ่ือการพัฒนาจิตและปัญญา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระกิตติธัช ถาวรธมฺโม. (2558). บทบาทของกัลยาณมิตรต่อการพัฒนาอริยมรรคมีองค์ 8. วิทยานิพนธ์พุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระครูปิยวัชราภรณ์ (ประทีป ปญฺญาทีโป). (2558). สิ่งแวดล้อมที่เอ้ือต่อการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตาม

หลักสัปปายะ 7. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พุทธธรรม (พิมพ์ครั้งที่ 35). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมมังคลาจารย ์ (ป ัญญานันทภิกขุ). (2555). วิปัสสนากัมมัฏฐาน: หลักการและการปฏิบัติ. 

กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระอธิการอภิสิทธิ์ จารธมฺโม. (2561). การตัดปลิโพธกับการเจริญสมาธิในวิปัสสนากัมมัฏฐาน. วิทยานิพนธ์พุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธโฆสาจารย์. (2554). วิสุทธิมรรค (สมเด็จพระพุฒาจารย์ [อาจ อาสภมหาเถระ], ผู้แปล). กรุงเทพมหานคร: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ศศิญดา ธนยศโสภณ. (2558). ผลการเข้าร่วมโครงการพัฒนาจิตเพ่ือพ่อ 97 ต่อการเปลี่ยนแปลงด้านจิตใจและ

พฤติกรรมของผู้เข้าร่วม. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
อเนก นาคะบุตร. (2561). การเปลี่ยนแปลงทางสังคมไทยในยุคโลกาภิวัตน์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แห่ง

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
Epstein, M. (1995). Thoughts without a thinker: Psychotherapy from a Buddhist perspective.  

New York, NY: Basic Books. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

