
812 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

 Original Research Article 

The Model of Paṭiccasamuppāda Observing for Advanced Vipassana 
Meditation Practice at Dhammamoli Meditation Center, Pak Chong 

District, Nakhon Ratchasima Province 
รูปแบบการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติวปิัสสนาภาวนาของสำนักปฏิบัติธรรม   

ธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวดันครราชสีมา 

Phrakhru Suddhacittagun Suddhicitto Suebklad1*, & Thanee Suwanprateep2 
พระครูสุทธจิตตคุณ สุทฺธจิตฺโต สืบกลัด1*, & ธานี สุวรรณประทีป2 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author &  
Corresponding Author: *  

 
1. Phrakhru Suddhacittagun Suddhicitto 
Suebklad* 
พระครูสุทธจิตตคุณ สุทฺธจิตฺโต สืบกลัด  
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Pali Studies Campus, 
Buddhaghosa Campus, Nakhon Pathom, 
Thailand.  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยา
เขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม 
Email: Wat0904473618@gmail.com 
 
2. Thanee Suwanprateep 
ธานี สุวรรณประทีป 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Pali Studies Campus, 
Buddhaghosa Campus, Nakhon Pathom, 
Thailand.  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยา
เขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม 
Email: Thanee_Suwanprateep@gmail.com 
 
คำสำคัญ: 
ปฏิจจสมุปบาท, การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา, มรรค
ญาณ, วิเคราะห์ 
 
Keywords:  
Paticcasamuppada, Vipassana Practice, 
Magganana, Analysis 
 
 
Article history: 
Received: 14/07/2025  
Revised:  07/08/2025 
Accepted: 30/08/2025 
Available online: 08/09/2025 
 
 
How to Cite: 
Suebklad, P. & Suwanprateep, T. (2025). 
The Model of Paṭiccasamuppāda 
Observing for Advanced Vipassana 
Meditation Practice at Dhammamoli 
Meditation Center, Pak Chong District, 
Nakhon Ratchasima Province. Journal 
Dhamma for Life, 31(3), 812-834. 

This study aims has three primary objectives: (1) to study 
the principle of Paticcasamuppāda (Dependent Origination) in 
Vipassanā meditation practice, (2) to explore the understanding 
and application of Paticcasamuppāda as presented in 
Theravāda Buddhist scriptures, and (3) to propose a practical 
model for applying Paticcasamuppāda in Vipassanā meditation 
at the Thammamoli Meditation Center, Pak Chong District, 
Nakhon Ratchasima Province. The research adopts a qualitative 
methodology using documentary research. Data were collected 
from primary Theravāda Buddhist texts and relevant academic 
literature, and were analyzed, synthesized, and presented 
through descriptive analysis. 

The findings reveal that Paticcasamuppāda is a core 
doctrinal teaching in Buddhism, explaining the process of 
arising and cessation of suffering through a chain of twelve 
interdependent links: ignorance (avijjā), formations (saṅkhāra), 
consciousness (viññāṇa), mentality-materiality (nāma-rūpa), 
six sense bases (saḷāyatana), contact (phassa), feeling (vedanā), 
craving (taṇhā), clinging (upādāna), becoming (bhava), birth 
(jāti), and aging and death (jarāmaraṇa). In meditative practice, 
observing this cycle in both forward (anuloma) and reverse 
(paṭiloma) order enables practitioners to directly perceive the 
arising and passing away of mental and physical phenomena. 
This insight facilitates the development of Vipassanā-ñāṇa 
(knowledge of  insight),  especial ly udayabbaya -ñāṇa 
(knowledge of arising and passing away), leading to the gradual 
release of attachment and conceptual proliferation. Sustained 
mindfulness (sati) and clear comprehension (sampajañña) 

วารสารธรรมเพื่อชีวิต 
JOU RNA L  OF  D HAM M A FOR L IFE  

I S SN :  2 8 2 2 - 0 4 8 X  
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


813 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

based on the Four Foundations of Mindfulness—body, feelings, 
mind, and mental objects—support this process. Ultimately, 
such practice can culminate in the realization of the Noble Path 
(magga), fruition (phala), and Nibbāna.  

บทคัดย่อ 

 การศึกษาครั้งนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ ได้แก่ (1) เพ่ือศึกษาหลักปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนา (2) เพื่อศึกษาการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทตามแนวคำสอนในคัมภีร์พระพุทธศาสนา และ (3) เพื่อเสนอ
รูปแบบการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปาก
ช่อง จังหวัดนครราชสีมา การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเอกสาร (Documentary 
Research) โดยศึกษาคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ตลอดจนงานวิจัยและเอกสารทางวิชาการท่ีเกี่ยวข้อง พร้อม
ทั้งวิเคราะห์ สังเคราะห์ และนำเสนอผลในเชิงพรรณนา 
 ผลการวิจัยพบว่า หลักปฏิจจสมุปบาทเป็นหัวใจสำคัญของพระพุทธศาสนา ที่อธิบายการเกิดข้ึนและดับไป
ของทุกข์อย่างมีเหตุมีผล โดยประกอบด้วยองค์ธรรม 12 ห่วงโซ่ที่เชื่อมโยงกันอย่างต่อเนื่อง ตั้งแต่อวิชชาจนถึง
ชราและมรณะ การนำหลักนี้มาใช้ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยเฉพาะการพิจารณาในรูปแบบ "อนุโลม" 
และ "ปฏิโลม" ช่วยให้ผู้ปฏิบัติเข้าใจการเกิด–ดับของสภาวธรรมภายในจิต และสามารถเข้าสู่ลำดับของวิปัสสนา
ญาณได้อย่างมีประสิทธิภาพ ในระหว่างการเจริญสติในฐานสี่ ได้แก่ กาย เวทนา จิต และธรรม หากผู้ปฏิบัติ
สามารถมีสติและสัมปชัญญะอย่างต่อเนื่อง จะนำไปสู่การเกิดอุทยัพยญาณ ซึ่งเป็นภาวะที่จิตตระหนักรู้การเกิด-
ดับอย่างชัดเจน อันเป็นพื้นฐานในการบรรลุมรรคผลนิพพานในที่สุด 

บทนำ  

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งปัญญา ซึ่งมีจุดมุ่งหมายสูงสุดคือการนำพาสรรพสัตว์ให้พ้นจากทุกข์       
ทั้งปวง โดยอาศัยอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต อันประกอบด้วยองค์ธรรมที่สัมพันธ์กันอย่าง
เป็นระบบ ภายในกระบวนธรรมทั้งหลายที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้หลังจากทรงประทับอยู ่ใต้ควงไม้โพธิ ์นั้น 
“ปฏิจจสมุปบาท” ถือเป็นหัวใจสำคัญของการตรัสรู้ธรรม ซึ่งแสดงให้เห็นถึงกระบวนการแห่งการเกิดขึ้นและดับ
ไปของทุกข์อย่างชัดเจน โดยพระองค์ทรงพิจารณาปฏิจจสมุปบาททั้งในทางอนุโลมและปฏิโลมตลอดคืนแห่งการ
ตรัสรู้ และต่อมาได้ตรัสไว้ในพระธรรมวินัยว่า “ผู้ใดเห็นปฏิจจสมุปบาท ผู้นั้นชื่อว่าเห็นธรรม ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้น
ชื่อว่าเห็นตถาคต” หลักธรรมแห่งปฏิจจสมุปบาทนี้ แม้จะเป็นหลักคำสอนที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกหลายแห่ง
และได้รับการตีความอย่างหลากหลายในทางคัมภีร์ แต่ก็ยังเป็นธรรมะที่มีลักษณะลึกซ้ึง เห็นได้ยาก รู้ตามได้ยาก 
เป็นธรรมที่ละเอียดอ่อน และเป็นพาทวนกระแส กล่าวคือไม่สามารถเข้าใจได้ด้วยตรรกะทั่วไปหรือเพียงด้วยการ
ฟังและการเรียนรู้เท่านั้น หากแต่ต้องอาศัยการพัฒนาปัญญาด้วยการลงมือปฏิบัติอย่างมีระบบ โดยเฉพาะการ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


814 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ดำเนินตาม สติปัฏฐาน 4 ได้แก่ การพิจารณากายในกาย เวทนาในเวทนา จิตในจิต และธรรมในธรรม อันเป็น 
“หนทางเอก” (เอกายนมรรค) ที่มุ่งสู่การรู้แจ้งเห็นจริงในสภาวะของกองทุกข์ และนำไปสู่การดับทุกข์ในที่สุด  
อย่างไรก็ดี จากการทบทวนวรรณกรรมและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง พบว่าที่สำคัญ ได้แก่  1) งานวิจัยจำนวนมาก
ยังคงเน้นการวิเคราะห์ปฏิจจสมุปบาทในเชิงทฤษฎี หรือเชิงปรัชญาเป็นส่วนใหญ่ โดยขาดการเชื่อมโยงกับ 
กระบวนการภาวนาในทางปฏิบัติ ที่นำไปสู่การเข้าใจอย่างแจ่มชัดในระดับวิปัสสนาญาณ 2) ยังไม่มีการอธิบาย
เชิงวิเคราะห์ที่เป็นระบบเกี่ยวกับบทบาทของ สติปัฏฐาน 4 ในฐานะเครื่องมือในการพัฒนาปัญญาเพื่อเข้าใจ
ปฏิจจสมุปบาทอย่างลึกซ้ึงและ 3)การกำหนดรู้รูปนาม (นามรูปปริจเฉทญาณ) ซึ่งถือเป็นภูมิแห่งวิปัสสนาภาวนา
ในการเห็นความจริงของปฏิจจสมุปบาท ยังไม่ถูกศึกษาเชิงโครงสร้างอย่างเพียงพอในระดับการวิจัย 

จากการศึกษาครั้งนี้จึงมีความจำเป็นที่จะต้องวิเคราะห์บทบาทของสติปัฏฐาน 4 ในฐานะเป็นกลไกหลักใน
การพัฒนาปัญญาที่จะนำไปสู่ความเข้าใจในหลักปฏิจจสมุปบาท โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการเข้าใจ “ธรรมฝ่ายเหตุ” 
อันเป็นที่มาของความเกิดขึ้นแห่งทุกข์ และสามารถตัดกระแสของปัจจัยปรุ งแต่งนั้นได้ผ่านกระบวนการของ
วิปัสสนาภาวนา เพื่อให้บรรลุเป้าหมายสูงสุดแห่งพระพุทธศาสนา คือ การรู้แจ้งในอริยสัจ 4 และการดับทุกข์โดย
สิ้นเชิง 

ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องและกรอบแนวคิดในการวิจัย 

แนวคิดเรื่องปฏิจจสมุปบาทในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

ปฏิจจสมุปบาท เป็นศัพท์ภาษาไทยมาจากภาษาบาลีว่า ปฏิจฺจสมุปฺปาท สามารถแยก ศัพท์ได้เป็น ปฏิจฺจ 
+ ส + อุปฺปาท โดย ปฏิจฺจ แปลว่า อาศัย ส แปลว่า พร้อม และอุปฺปาท แปลว่า ความเกิดขึ้น มีวิเคราะห์ว่า 
ปฏิจจ สมุปฺปชฺชตีติ ปฏิจฺจสมุปฺปาโท แปลว่า ธรรมที่เป็นแดนอาศัยเกิดขึ้นแห่งผล หมายถึงธรรมที่เป็นเหตุ หรือ
วิเคราะห์ว่า อญฺญมญฺ ปฏิจฺจ สมุปฺปชฺชตีติปฏิจฺจสมุปฺปาโท ธรรมที่อาศัยกันและกันเกิดขึ้น หมายถึงธรรมที่     
เป็นผล คัมภีร์ทีฆนิกาย มหาวรรค ได้ให้ความหมายของปฏิจจสมุปบาทไว้ว่า สภาวธรรมที่เป็นปัจจัยและ
สภาวธรรมที่อาศัยปัจจัยเกิดขึ้น อันเป็นกระบวนการทางปัจจยภาพ ซึ่งเป็นสภาวะที่ดำรงอยู่อย่างนั้น คัมภีร์พระ
อภิธัมมัตถวิภาวินี เรียกว่า ปัจจยาการ แปลว่า อาการที่เป็นปัจจัยแก่กันและกัน สิ่งใดก็ตามในจักรวาลนี้เกิดขึ้น
เองโดยไม่มีปัจจัยที่ทำให้เกิดหรือองค์ประกอบอ่ืน ๆ ที่เกิดร่วมด้วยนั้นย่อมไม่มี” ปฏิจจสมุปบาท หมายถึง สิ่งที่
อาศัยกันและกันเกิดขึ้น คือ สิ่งนี้เกิดขึ้นก็มีสิ่งนี้ตามมา หรือเมื่อสิ่งนี้ดับไปสิ่งนี้ก็ดับไป เกี่ยวโยงกันไปเหมือน
ลูกโซ่ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ปัจจยาการ แปลว่า อาการท่ีเป็นปัจจัยแก่กันมี 12 ประการ มีอวิชชาเป็นต้น ทั้งฝ่าย
เกิด ทั้งฝ่ายดับ  เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า อิทัปปัจจยตา แปลว่า ความมีสิ่งนี้เป็นปัจจัย ความเป็นปัจจัยแห่งสิ่งนี้    
สิ่งที่เกิดเพราะเหตุปัจจัย เรียกว่า สมุปปันนธรรม แปลว่า ธรรมที่อาศัยปัจจัยเกิดขึ้น ปฏิจจสมุปบาทนี้เป็นภาวะ
ที่มันเองเป็นเอง เป็นกฎธรรมชาติที่แสดงกระบวนธรรมที่อาศัยกันเกิดขึ้นและดับไปอย่างมีหลักของตนเองว่า 
“เม่ือสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เมื่อสิ่งนี้ดับ สิ่งนี้จึงดับ.” ความสำคัญของปฏิจจสมุปบาท จะเห็นได้จากพุทธพจน์ว่า   

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


815 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

“ผู้ใดเห็นปฏิจจสมุปบาท ผู้นั้นย่อมเห็นธรรม ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นย่อมเห็นปฏิจจสมุปบาท” 
“ภิกษุทั้งหลาย แท้จริงอริยสาวกผู้ได้เรียนรู้แล้ว ย่อมมีญาณหยั่งรู้ในเรื่องนี้ โดยไม่ต้องเชื่อผู้อื่นว่า เมื่อสิ่งนี้

มี สิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนี้เกิด สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น ฯลฯ” 
“เมื่อใด อริยสาวกรู้ทั่วถึงความเกิดและความดับของโลกตามที่มันเป็นอย่างนี้ อริยสาวกนี้ เรียกว่าเป็นผู้

มีทิฏฐิสมบูรณ์ก็ได้ ผู้มีทัศนะสมบูรณ์ก็ได้ ผู้ลุถึงสัทธรรมนี้ก็ได้ ผู้ประกอบด้วย เสขญาณก็ได้ ผู้ประกอบด้วย
เสขวิชชาก็ได้ ผู้บรรลุกระแสธรรมแล้วก็ได้ พระอริยะผู้มีปัญญาชำแรกกิเลสก็ได้ ผู้อยู่ชิดประตูอมตะก็ได้” 

พระพุทธเจ้าทรงน้อมพระทัยไปในทางที่จะไม่ทรงประกาศธรรม ดังความในพระไตรปิฎกว่า ภิกษุทั้งหลาย 
เราได้มีความดำริเกิดขึ้นว่า ธรรมที่เราได้บรรลุแล้วนี้ เป็นของลึกซึ้ง เห็นได้ยาก รู้ตามได้ยาก สงบระงับ ประณีต 
ไม่เป็นวิสัยแห่งตรรกะ ละเอียด บัณฑิตจึงจะรู้ได้ ก็แหละ หมู่ประชานี้ เป็นผู้รื่นรมย์อยู่ด้วยอาลัย ยินดีอยู่ใน
อาลัย รื่นรมย์อยู่ในอาลัย สำหรับหมู่ประชา ผู้รื่นรมย์ รื่นรมย์อยู่ในอาลัย (เช่นนี้) ฐานะอันนี้ย่อมเป็นสิ่งที่เห็นได้
ยาก กล่าวคือหลักอิทัปปัจจยตา หลักปฏิจจสมุปบาท ถึงแม้ฐานะอันนี้ก็เป็นสิ่งที่เห็นได้ยาก กล่ าวคือความสงบ
แห่งสังขารทั้งปวง ความสลัดอุปธิทั้งปวง ความสิ้นตัณหา วิราคะ นิโรธ นิพพาน ก็ถ้าเราพึงแสดงธรรมและคนอ่ืน
ไม่เข้าใจซึ้งต่อเรา ข้อนั้นก็จะพึงเป็นความเหน็ดเหนื่อยเปล่าแก่เรา จะพึงเป็นความลำบากเปล่าแก่เรา   

พุทธดำริตอนนี้ กล่าวถึงหลักธรรม 2 อย่าง คือปฏิจจสมุปบาท และนิพพาน เป็นการย้ำทั้งความยากของ
หลักธรรมข้อนี้ และความสำคัญของหลักธรรมนี้ ในฐานะเป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้า ตรัสรู้และจะทรงนำมาสั่งสอนแก่
หมู่ประชา ปฏิจจสมุปบาทเป็นหลักธรรมที่สำคัญทางพระพุทธศาสนา โดยพระพุทธเจ้าทรงแสดงในรูปแห่งกฎ
ธรรมชาติ ซึ่งไม่ว่าพระพุทธเจ้าจะอุบัติขึ้นหรือไม่ก็ตามหลักธรรมนี้ย่อมมีอยู่ ปฏิจจสมุปบาทเป็นสิ่งที่ควรรู้อัน
ประเสริฐ เป็นชื่อแห่งทางสายกลางระหว่างความเห็นที่ว่า สิ่งทั้งปวงมีอยู่และไม่มีอยู่ สิ่งมีชีวิตทั้งหลายมีความ
ยุ่งยากในชีวิต เพราะเข้าไม่ถึงปฏิจจสมุปบาท และปฏิจจสมุปบาทเป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าเน้นว่าควรศึกษา 

พระดำรัสที่พระผู้มีพระภาคตรัสแล้วว่า “ภิกษุท้ังหลาย แท้จริง อริยสาวกผู้ได้เรียนรู้แล้ว ย่อมมีญาณหยั่ง
รู้ในเรื่องนี้ โดยไม่ต้องเชื่อผู้อื่นว่า เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมีเพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น ฯลฯ เมื่อใด อริยส าวกรู้
ทั่วถึงความเกิดและความดับของโลกตามที่มันเป็นอย่างนี้ อริยสาวกนี้เรียกว่าเป็นผู้ มีทิฏฐิธรรมสมบูรณ์ก็ได้ ผู้มี
ทัศนะสมบูรณ์ก็ได้ ผู้บรรลุถึงสัทธรรมนี้ก็ได้ ผู้ประกอบด้วยเสขญาณก็ได้ ผู้ประกอบด้วยเสขวิชชาก็ได้ ผู้บรรลุ
กระแสธรรมแล้วก็ได้ พระอริยะผู้มีปัญญาชำแรกกิเลสก็ได้ ผู้อยู่ชิดประตูอมตะก็ได้ ปฏิจจสมุปบาท 12 เมื่อย่อลง
สงเคราะห์เข้าในรูปนาม และสติปัฏฐาน 4 เมื่อย่อลงก็ สงเคราะห์เข้าในรูปนามเช่นเดียวกัน การปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนาเป็นการเจริญปัญญาเพื่อเข้าไปเห็นแจ้ง เป็นพิเศษในสภาวธรรมคือรูปและนามตามความเป็นจริงคือเห็น
โดยความเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตัน และไม่สวยงาม  สงเคราะห์เข้าในอริยสัจ 4 คือ ช่วงแรกโดย
อนุโลมปฏิจจสมุปบาท ได้แก่อวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงมีเป็นต้น สงเคราะห์เข้าในทุกขสมุทัย ส่วนช่วงสองโดย
ปฏิโลมปฏิจจสมุปบาท ได้แก่ เพราะอวิชชาสำรอกดับไปไม่เหลือ สังขารจึงดับ เป็นต้น  สงเคราะห์เข้าในทุกขนิ
โรธ ซึ่งอริยสัจ 4 นี้ เป็นธรรมหมวดหนึ่งในธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐานแห่งสติปัฏฐาน 4 

ปฏิจจสมุปบาท จึงเป็นหลักธรรมสายกลางไม่เอียงสุดไปทางสัสสตทิฏฐิ และอุจเฉททิฏฐิ เป็นหลักธรรมที่
พระพุทธองค์ทรงแสดงในรูปของกฎธรรมชาติคือหลักความจริงที่มี อยู่โดยธรรมดา ผู้ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาจน

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


816 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

เกิดปัญญาญาณรู้ทั่วถึงความเกิดและความดับแห่งองค์ธรรมในปฏิจจสมุปบาทดีแล้วย่อมมีญาณหยั่งรู้ในเรื่องนี้
โดยไม่ต้องเชื่อผู้อื่นว่า เมื่อสิ่งนี้มีสิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น ปฏิจจสมุปบาทเป็นภูมิคือพื้นเพของ
วิปัสสนาและมีความสัมพันธ์ กับสติปัฏฐาน 4 คือเป็นสภาวธรรมแห่งรูปนามซึ่งจัดเป็นอารมณ์ของวิปัสสนาที่ผู้
ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาจะต้องเจริญสติกำหนดรู้รูปนามตามความเป็นจริง 

ทฤษฎีวิปัสสนาญาณ (Vipassanā Ñāṇa) 

ในพระพุทธศาสนาเถรวาท การเจริญปัญญาหรือการภาวนาเพื่อนำไปสู่การหลุดพ้นจากทุกข์นั้น อาศัย
หลักของ วิปัสสนาญาณ (Vipassanā Ñāṇa) ซึ่งหมายถึง "ญาณหรือปัญญาที่เกิดจากการเห็นอย่างแจ่มแจ้งตาม
ความเป็นจริง" โดยมีการจำแนกลำดับของญาณทั้งหมดเป็น 16 ขั้น (Solasa Ñāṇa) ตามที่อธิบายไว้ในคัมภีร์วิ
สุทธิมรรค (Visuddhimagga) อันเป็นคัมภีร์สำคัญในการอธิบายการปฏิบัติภาวนาในแนวเถรวาท ญาณเหล่านี้
เป็นผลโดยตรงจากการพิจารณา สติปัฏฐาน 4 ได้แก่ 

1. กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตามดูร่างกาย 
2. เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตามดูความรู้สึก 
3. จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตามดูจิต 
4. ธรรมานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตามดูธรรม 
โดยการตามดูนี้ไม่ได้เพียงแค่การสังเกตแบบทั่วไป แต่เป็นการตามดูด้วยสติ ( sati) และสัมปชัญญะ 

(sampajañña) อย่างต่อเนื่อง จนเกิดความรู้แจ้งในไตรลักษณ์คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
อุทยัพพยญาณ (Udayabbaya-ñāṇa) อุทยัพพยญาณ เป็นญาณขั้นที่ 5 ในลำดับของวิปัสสนาญาณ 

ซึ่งมีความหมายว่า “ญาณที่รู้เห็นการเกิดและการดับของสภาวธรรม” (Ñāṇamoli, 2011: 811) ในขั้นนี้ ผู้ปฏิบัติ
สามารถเห็นได้อย่างชัดเจนว่า ทุกสิ่งที่เกิดข้ึนในกาย เวทนา จิต และธรรม ล้วนมีลักษณะของการ “เกิดขึ้น ตั้งอยู่  
ดับไป” โดยไม่มีสิ่งใดถาวร เป็นขั้นที่จิตใจมีความเบิกบานเพราะเริ่มเห็นความจริงของธรรมชาติอย่างชัดเจน พระ
พุทธโฆษาจารย์ (Buddhaghosa) อธิบายว่า ผู้ถึงญาณขั้นนี้จะสามารถเห็นสภาวธรรมเกิด–ดับอย่างละเอียด 
รวดเร็ว และต่อเนื่อง ซึ่งต่างจากญาณก่อนหน้า (เช่น นามรูปปริจเฉทญาณ หรือ สัมมสนาญาณ) ที่ยังเห็นไม่
ชัดเจนในลักษณะนี้ การพัฒนาวิปัสสนาญาณไม่ใช่กระบวนการคิดตามตรรกะหรือทฤษฎีเท่านั้น แต่ เป็นผลจาก
การปฏิบัติอย่างมีสติในสติปัฏฐาน 4 ซึ่งเป็นพื้นฐานสำคัญในการรู้แจ้งความจริงของสังขารธรรม (สภาวะปรุงแต่ง
ทั้งหลาย) โดยเฉพาะในญาณขั้นอุทยัพพยญาณ ผู้ปฏิบัติจะเริ่มตระหนักชัดถึงลักษณะของอนิจจัง และนี่ถือเป็น
จุดเริ่มต้นของความเบิกบานที่นำไปสู่การละความยึดมั่นถือมั่นในขันธ์ทั้งหลาย 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


817 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

องค์ประกอบของปฏิจจสมุปบาท 

ปฏิจจสมุปบาทเป็นหลักธรรมที่แสดงกระบวนการของทุกข์ทั้งฝ่ายเกิดและฝ่ายดับโดย ความเป็นปัจจัยซึ่ง
กันและกันขององค์ธรรมทั้ง 12 ประการ คือ  

1. อวิชชา มาจากคำว่า “อ” กับ “วิชชา โดยที่ “อ” แปลว่า ไม่ หรือตรงกันข้าม ส่วน “วิชชา” แปลว่า 
ความรู้หรือปัญญา เมื่อรวมกันจึงแปลว่า ความไม่รู้ สัมมาทิฏฐิสูตร และวิภังคสูตร ความว่า อวิชชา หมายถึง 
ความไม่รู้ในอริยสัจ 4 ได้แก่ ความไม่รู้ทุกข์ความไม่รู้เหตุให้เกิดทุกข์ ความไม่รู้ความดับแห่งทุกข์และความไม่รู้ข้อ
ปฏิบัติที่ให้ถึงความดับทุกข์  

2. สังขาร คือ ความคิดปรุงแต่ง เกิดจากอวิชชาโดยมีโมหะเป็นตัวชี้นำ ทำให้มีการปรุงแต่ง 3 ประการ คือ 
1) กายสังขาร เป็นการปรุงแต่งทางกาย คือกายสัญเจตนา 2) วจีสังขาร เป็นการปรุงแต่งทางวาจา คือวจี
สัญเจตนา 3) จิตตสังขาร เป็นการปรุงแต่งทางใจ คือมโนสัญเจตนา  

3. วิญญาณ ในวิภังคสูตร พระผู้มีพระภาคตรัสถึงวิญญาณ 6 ประการ ได้แก่ 1) จักขุวิญญาณ (ความรู้
แจ้งอารมณ์ทางตา) 2) โสตวิญญาณ (ความรู้แจ้งอารมณ์ทางหู) 3) ฆานวิญญาณ (ความรู้แจ้งอารมณ์ทางจมูก)           
4) ชิวหาวิญญาณ (ความรู้แจ้งอารมณ์ทางลิ้น) 5) กายวิญญาณ (ความรู้แจ้งอารมณ์ทางกาย) 6) มโนวิญญาณ 
(ความรู้แจ้งอารมณ์ทางใจ)  

4. นามรูป ในวิภังคสูตรว่า นามรูป คือ เวทนา (ความเสวย อารมณ์) สัญญา (ความจำได้หมายรู้) เจตนา 
(ความจงใจ) ผัสสะ (ความกระทบหรือสัมผัส) มนสิการ (ความกระทำไว้ในใจ) โดยรูปหมายถึง มหาภูต 4 และรูป
ที่อาศัยมหาภูต 4 (อุปาทายรูป)  

5. สฬายตนะ พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ได้แสดงความหมายไว้ในวิภังคสูตร ความว่า สฬายตนะมี 6 ประการ
นี้ คือ 1) จักขุวายตนะ (อายตนะคือตา) 2) โสตายตนะ (อายตนะคือหู) 3) ฆานายตนะ (อายตนะคือจมูก)          
4) ชิวหายตนะ (อายตนะคือลิ้น) 5) กายายตนะ (อายตนะคือกาย) 6) มนายตนะ (อายตนะคือใจ)  

6. ผัสสะ คือ การกระทบกันระหว่างอายตนะภายในทั้ง 6 กับอารมณ์ภายนอกทั้ง 6 ในวิภังคสูตร ความ
ว่า ผัสสะมี 6 ประการนี้ คือ 1) จักขุสัมผัส (ความกระทบทางตา) 2) โสตสัมผัส (ความกระทบทางหู) 3) ฆาน
สัมผัส (ความกระทบทางจมูก) 4) ชิวหาสัมผัส (ความกระทบทางลิ้น) 5) กายสัมผัส (ความกระทบทางกาย)      
6) มโนสัมผัส (ความกระทบทางใจ)  

7. เวทนา คือ การเสวยอารมณ์ตามสิ่งที่อายตนะภายในทั้ง 6 ได้สัมผัสกับอารมณ์ภายนอกทั้ง 6 เช่น       
มีอารมณ์สุข ทุกข์หรือเฉย ๆ ตามการสัมผัสกันของอายตนะภายในและภายนอก การเสวยอารมณ์ตามอายตนะ
ทั้ง 6 ได้แก่ 1) จักขุสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากสัมผัสทางตา) 2) โสตสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจาก
สัมผัสทางหู) 3) ฆานสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากสัมผัสทางจมูก) 4) ชิวหาสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจาก
สัมผัสทางลิ้น) 5) กายสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากสัมผัสทางกาย) 6) มโนสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจาก
สัมผัสทางใจ)  เวทนาเกิดจากการมีผัสสะ เวทนานี้ก็เสวยรส อารมณ์ และพร้อมกันนั้นก็เป็นปัจจัยแก่ตัณหา 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


818 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

8. ตัณหา คือ ความทะยานอยากในตัณหา 6 อันได้แก่ รูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส และธรรมารมณ์ หรือ
อาจกล่าวได้อีกนัยหนึ่งว่า ตัณหา 6 ก็คือ 1) รูปตัณหา (ความทะยานอยากได้รูป) 2) สัททตัณหา (ความทะยาน
อยากได้เสียง) 3) คันธตัณหา (ความทะยานอยากได้กลิ่น) 4) รสตัณหา (ความทะยานอยากได้รส) 5) โผฏฐัพพ
ตัณหา (ความทะยานอยากได้โผฏฐัพพะ) 6) ธัมมตัณหา (ความทะยานอยากได้ธรรมารมณ์)  

9. อุปาทาน คือความยึดมั่น ได้แก่ อุปาทาน 4 ได้แก่ 
1) กามุปาทาน (ความยึดมั่นในกาม) 
2) ทิฏฐุปาทาน (ความยึดมั่นในทิฏฐิ) 
3) สีลัพพตุปาทาน (ความยึดมั่นในศีลพรต) 
4) อัตตวาทุปาทาน (ความยึดมั่นในวาทะว่ามีอัตตา) การยึดมั่นถือมั่นในอารมณ์อันเป็นที่ตั้งแห่งความยึด

มั่น คือ กาม ทิฏฐิ ศีลพรต วาทะว่ามีตัวตน และพร้อมกันนั้นก็เป็นปัจจัยแก่ภพ 
10. ภพ คือในวิภังคสูตร ความว่า ภพมี 3 ประการนี้ คือ 1) กามภพ (ภพท่ีเป็นกามาวจร) 2) รูปภพ (ภพ

ที่เป็นรูปาวจร) 3) อรูปภพ (ภพที่เป็นอรูปาวจร) ภพทั้ง 3 นี้เป็นการแบ่งภพภูมิไปตามความหยาบละเอียดของ
จิต ใครมีกิเลสมากก็เกิดอยู่ในกามาวจรภูมิ ใครมีจิตใจละเอียดมาก คือมีกิเลสน้อยที่สุดก็เกิดอยู่ในอรูปาวจรภูมิ 

11. ชาติ คือความเกิดขึ้นหรือปรากฏแห่งขันธ์ทั้งหลาย และอีกความหมายหนึ่งหมายถึง ความรู้สึกตัว 
เพ่ือเสวยอารมณ์ภายนอกต่าง ๆ ซึ่งเรียกว่า การมีอัตตาหรือตัวฉัน 

12. ชรามรณะ คือความเสื่อมโทรมของสังขาร การสูญสลายไปของชีวิตินทรีย์และอีกนัยหนึ่ง หมายถึง 
ความพลัดพรากจากสิ่งที่ตนเองรักใคร่หรือชอบพอ เมื่อตนเองไม่สามารถรักษาสภาพเดิมไว้ได้ก็เกิดความทุกข์ขึ้น 

ทฤษฎีสติปัฏฐาน  

สติปัฏฐาน หมายถึง “การตั้งสติ” หรือ “การมีสติประจำไว้ในฐานที่มั่นคง” ถือเป็นพื้นฐานสำคัญในการ
ภาวนาแบบวิปัสสนา ซึ่งมีเป้าหมายเพื่อการรู้แจ้งเห็นจริงตามหลักของพระพุทธศาสนา การเจริญสติปัฏฐานถูก
จัดเป็นวิธีการตรงที่สุดในการบรรลุมรรคผลนิพพาน ดังที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า: 

“เอกายนํ โอ ภิกขเว มคฺคํ สตฺตานํ วิสุทฺธิยา... สติปฏฺฐานํ” 
“ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ทางสายเอกนี้แล เป็นทางเพ่ือความบริสุทธิ์ของสัตว์ทั้งหลาย คือสติปัฏฐาน” 
(พระไตรปิฎก เล่มที่ 10 ข้อ 60, มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์, มหาสติปัฏฐานสูตร) 

สติปัฏฐาน 4 พื้นฐานแห่งการเจริญสติ สติปัฏฐานมีทั้งหมด 4 ด้าน หรือเรียกว่า ฐานะทั้งสี่ ซึ่งเป็น
กรอบหลักในการสังเกตและเจริญสติ ได้แก่ 

1. กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณากาย เช่น การหายใจเข้า–ออก, การเคลื่อนไหว, อิริยาบถ, อสุ
ภะกรรมฐาน 

2. เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาความรู้สึก คือ สุข ทุกข์ หรือเฉย ๆ ที่เกิดข้ึนทางกายหรือจิต 
3. จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาจิตตามสภาพ เช่น จิตมีราคะ จิตไม่มีราคะ ฯลฯ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


819 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

4. ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาธรรม เช่น นิวรณ์, ขันธ์ 5, อริยสัจ, อินทรีย์ 5 ฯลฯ 
การเจริญสติในทั ้ง 4 ฐานะนี้ เป็นกระบวนการ สังเกตสภาวธรรมในปัจจุบัน (present-moment 

phenomena) อย่างต่อเนื่อง ด้วยเจตนาแห่งความรู้แจ้ง มิใช่เพียงการระลึกรู้เฉย ๆ แต่เป็นการรู้เห็นอย่าง
ชัดเจนตามความเป็นจริง (yathābhūta-ñāṇadassana) นำไปสู่ความเข้าใจในไตรลักษณ์ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
(Bhikkhu Analayo, 2003) 

สติปัฏฐานกับปฏิจจสมุปบาท หนึ่งในความสำคัญเชิงทฤษฎีของสติปัฏฐาน คือ การเป็นเครื่องมือสำหรับ 
“เข้าใจปฏิจจสมุปบาท” (paṭiccasamuppāda) หรือ “อิทัปปัจจยตา” ซึ่งคือหลักเหตุปัจจัยของการเกิดขึ้นแห่ง
ทุกข์และสังขารธรรมทั้งหลาย โดยผ่านการสังเกตสภาวธรรมในปัจจุบันอย่างต่อเนื่องและไม่หลงยึดติด 
ในขณะที่ผู้ปฏิบัติภาวนาเจริญสติในกาย เวทนา จิต และธรรม เขาจะเริ่มเข้าใจว่า 

1. เวทนาเกิดจากผัสสะ (Phassa-paccayā vedanā) 
2. ตัณหาเกิดจากเวทนา (Vedanā-paccayā taṇhā) 
3. และเมื่อมีการระลึกอย่างชัดเจนในกระบวนการเหล่านี้ ผู้ปฏิบัติจะสามารถตัดกระแสแห่งปฏิจจสมุป

บาทได้ ณ จุดที่มันเกิด 
ดังที่อธิบายไว้ใน วิสุทธิมรรค ว่า 
“ปฏิจจสมุปปาทํ ปฏิเวทฺธุ ํ กาตุกาโม สติปฏฺฐานํ ปฏิปชฺชิตพฺพํ” 
“ผู้ประสงค์จะแทงตลอดในปฏิจจสมุปบาท พึงเจริญสติปัฏฐาน” (Visuddhimagga, Chapter XVIII) 
ทฤษฎีสติปัฏฐาน เป็นโครงสร้างการปฏิบัติที ่มีพลังสูงสุดในพระพุทธศาสนาเถรวาท เพื่อการพัฒนา 

วิปัสสนาญาณ และการเข้าใจ ปฏิจจสมุปบาท อย่างถ่องแท้ การเจริญสติในสติปัฏฐาน 4 มิใช่เพียงการฝึกจิตให้
สงบ แต่เป็นกระบวนการเปลี่ยนแปลงจิตให้สามารถเห็น “ธรรม” หรือสภาพความเป็นจริงอย่างลึกซึ้ง ซึ่งจะ
นำไปสู่การสิ้นสุดของตัณหา อุปาทาน และในที่สุดคือ ความพ้นทุกข์ 

กรอบแนวคิดในการวิจัย 

 

 

 

 

แผนภาพที่1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 

 

ตัวแปรต้น  
หลักปฏิจจสมุปบาท (ในแง่
แนวคิด องค์ประกอบ 12 
ห่วงโซ่ และการพิจารณา
แบบอนุโลม–ปฏิโลม) 

ตัวแปรตาม 

ความเข้าใจในสภาวธรรม 
ความสามารถในการเกิด
วิปัสสนาญาณ และผลลัพธ์
ของการภาวนา 

ตัวแปรแทรกซ้อน 
(วิธีการเจริญสติในฐานสี่ 
(กาย เวทนา จิต ธรรม), 
ความต่อเนื่องของสติและ
สัมปชัญญะ, แนวทางการ
ปฏิบัติของสำนักธรรมโมลี 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


820 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

วัตถุประสงค์  

1. เพ่ือศึกษาหลักปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
2. เพ่ือศึกษาการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทตามแนวคำสอนในคัมภีร์พระพุทธศาสนา  
3. เพ่ือเสนอรูปแบบการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาของสำนักปฏิบัติธรรมธรรม

โมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา 

สมมติฐานในการวิจัย 

1. หลักปฏิจจสมุปบาทในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทสามารถอธิบายกลไกการเกิด–ดับของทุกข์ใน
ระดับจิตใจได้อย่างเป็นระบบและลึกซึ้ง 

2. การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาโดยอาศัยหลักปฏิจจสมุปบาทในรูปแบบ "อนุโลม" และ "ปฏิโลม" จะช่วยให้
ผู้ปฏิบัติเข้าใจสภาวธรรมที่เกิดข้ึนในจิตได้อย่างชัดเจนและลึกซึ้งยิ่งข้ึน 

3. รูปแบบการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทในการภาวนาของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี มีลักษณะเฉพาะที่
สอดคล้องกับหลักธรรมในพระไตรปิฎก และเอ้ือต่อการเกิดวิปัสสนาญาณอย่างมีประสิทธิภาพ 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 
 

การวิจ ัยครั ้งนี ้ เป ็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมุ ่งศึกษาหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา และการนำไปประยุกต์ใช้ในภาคปฏิบัติของสำนักปฏิบัติธรรม ทั้งนี้ เพื่อให้บรรลุวัตถุประสงค์
ของการวิจัยทั้ง 3 ประการ ผู้วิจัยได้นำระเบียบวิธีวิจัยเอกสาร (Documentary Research) และกรณีศึกษา 
(Case Study) มาใช้ร่วมกัน โดยมีรายละเอียดในแต่ละองค์ประกอบของระเบียบวิธีวิจัย ดังต่อไปนี้ 

 
ประเภทของการวิจัย 
 
การวิจ ัยนี ้ เป ็นการวิจ ัยเช ิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้ระเบียบวิธ ีว ิจ ัยเอกสาร 

(Documentary Research) ร่วมกับการศึกษากรณีเฉพาะ (Case Study) เพื่อศึกษาหลักปฏิจจสมุปบาทตาม
แนวคำสอนในพระพุทธศาสนาเถรวาท และการประยุกต์ใช้ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาของสำนักปฏิบัติธรรม
ธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา 

 
 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


821 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

เครื่องมือในการวิจัย 
 
เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ 
1. แบบวิเคราะห์เอกสาร (Document Analysis Form) สำหรับการวิเคราะห์เนื้อหาจากคัมภีร์และ

เอกสารทางวิชาการ 
2. แบบสัมภาษณ์กึ่งโครงสร้าง (Semi-Structured Interview) สำหรับการสัมภาษณ์เชิงลึกพระวิปัสสนา

จารย์หรือผู้มีประสบการณ์จากสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี 
 
3. บันทึกภาคสนาม (Field Notes) สำหรับการลงพื้นที่ศึกษาและสังเกตการณ์กระบวนการปฏิบัติภาวนา 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 
การดำเนินการวิจัยประกอบด้วยขั้นตอนสำคัญ ดังนี้ 
1. ศึกษาทบทวนวรรณกรรม และเอกสารที่เกี่ยวข้องกับหลักปฏิจจสมุปบาท วิปัสสนาภาวนา และแนวคำ

สอนในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. วิเคราะห์เนื้อหา จากคัมภีร์และเอกสารที ่คัดเลือก โดยเน้นการจำแนกเนื ้อหาเป็นหมวดหมู ่ตาม

วัตถุประสงค์การวิจัย 
3. สังเคราะห์ข้อมูล จากแหล่งต่าง ๆ เพ่ือสร้างความเข้าใจเชิงโครงสร้างของหลักปฏิจจสมุปบาท และการ

นำไปประยุกต์ใช้ในการภาวนา 
4. ลงพื้นที่เก็บข้อมูล โดยการสัมภาษณ์พระวิปัสสนาจารย์ และผู้ปฏิบัติธรรม ณ สำนักปฏิบัติธรรมธรรม

โมลี 
5. เปรียบเทียบแนวคำสอนกับการปฏิบัติจริง เพื่อนำไปสู่การเสนอรูปแบบการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทที่

สามารถนำไปใช้ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 

การเก็บรวบรวมข้อมูล 
 

ผู้วิจัยใช้วิธีการเก็บข้อมูลเชิงคุณภาพ ดังนี้ 
1. การวิเคราะห์เอกสารทางพระพุทธศาสนาและงานวิชาการท่ีเกี่ยวข้อง 
2. การสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ทรงคุณวุฒิในด้านพระพุทธศาสนา และพระวิปัสสนาจารย์ผู้มีประสบการณ์ตรง 
3. การสังเกตการณ์และการเก็บข้อมูลภาคสนามจากสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี 

 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


822 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

การวิเคราะห์ข้อมูล 
 

ผู้วิจัยใช้การวิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) โดยดำเนินการตามลำดับ ดังนี้ 
1. วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากเอกสารและการสัมภาษณ์ 
2. จัดประเภทและหมวดหมู่ข้อมูลตามประเด็นที่เก่ียวข้องกับวัตถุประสงค์ทั้ง 3 ข้อ 
3. สังเคราะห์เนื้อหาเชิงโครงสร้างและความสัมพันธ์ของหลักปฏิจจสมุปบาทกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
4. นำเสนอผลการว ิเคราะห์ในร ูปแบบการพรรณนาเชิงว ิเคราะห์ (Analytical Descriptive 

Presentation) เพ่ือให้เห็นภาพรวมของการนำหลักธรรมไปใช้ในทางปฏิบัติ 

ผลการวิจัย 

เพื่อศึกษาหลักปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

ผลการวิจัยพบว่า หลักปฏิจจสมุปบาทเป็นหัวใจสำคัญของพระพุทธศาสนา โดยอธิบายถึงกระบวนการ
เกิดและดับของทุกข์อย่างมีเหตุมีผล ผ่านองค์ประกอบ 12 ห่วงโซ่ ซึ่งเริ่มต้นจากอวิชชาไปจนถึงชราและมรณะ 
การนำหลักปฏิจจสมุปบาทมาใช้ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ช่วยให้ผู้ปฏิบัติเห็นความสัมพันธ์ของเหตุปัจจัย 
และเข้าใจธรรมชาติของสภาวธรรมที่เกิดขึ้นภายในจิต ส่งผลต่อการพัฒนาวิถีการรู ้แจ้งในวิปัสสนาญาณ           
ดังตารางที่ 1 

ตารางท่ี 1 สรุปโครงสร้างของปฏิจจสมุปบาทเป็นรูป-นามลงในสติปัฏฐาน 4 

ปฏิจจสมุปบาท 12 
สติปัฏฐาน 4 

กายานุปัสสนา เวทนานุปัสสนา จิตตานุปัสสนา ธัมมานุปัสสนา รูป /นาม 
อวิชชา    อวิชชา นาม 
สังขาร   สังขาร  นาม 

วิญญาณ   วิญญาณ  นาม 
นามรูป นามรูป  นามรูป  นาม/รูป 

สฬายตนะ สฬายตนะ  สฬายตนะ  รูป/นาม 
ผัสสะ    ผัสสะ นาม 
เวทนา  เวทนา   นาม 
ตัณหา    ตัณหา นาม 

อุปาทาน    อุปาทาน นาม 
ภพ ภพ   ภพ รูป/นาม 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


823 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ปฏิจจสมุปบาท 12 
สติปัฏฐาน 4 

กายานุปัสสนา เวทนานุปัสสนา จิตตานุปัสสนา ธัมมานุปัสสนา รูป /นาม 
ชาติ ชาติ   ชาติ รูป/นาม 

ชรามรณะ (โสกะ อุ
ปายาส) 

ชรา มรณะ (โสกะ 
อุปายาส) 

  รูป/นาม 

 เพื่อศึกษาการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทตามแนวคำสอนในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

 จากการวิเคราะห์ข้อมูลจากคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทและเอกสารทางวิชาการ พบว่า การกำหนด
รู ้ปฏิจจสมุปบาทสามารถทำได้ทั ้งในรูปแบบ "อนุโลม" (การพิจารณาตามลำดับเหตุสู ่ผล) และ "ปฏิโลม" 
(พิจารณาย้อนกลับจากผลไปสู่เหตุ) ซึ ่งทั้งสองแนวทางนี้มีบทบาทสำคัญในการพัฒนาเจริญสติ และการเกิด
วิปัสสนาญาณ โดยเฉพาะเมื่อประยุกต์ใช้ร่วมกับการเจริญสติในฐานสี่ ได้แก่ กาย เวทนา จิต และธรรม 
 วิธีปฏิบัติวิปัสสนาโดยมีปฏิจจสมุปบาทเป็นอารมณ์  การพิจารณาความสัมพันธ์ของนามรูปด้วย
หลักปฏิจจสมุปบาท โดยเอามาเป็นอารมณ์ของวิปัสสนา ซึ่งมีข้ันตอนในการปฏิบัติ ดังนี้ 1) อุทยัพพยานุปัสสนา
ญาณ การพิจารณาเห็นความเกิดขึ้นและความดับไปแห่งเบญจขันธ์ ซึ่งสามารถมองเห็นการเกิดดับของสรรพสิ่ง
ขยายออกไปในวงกว้าง 2) ภังคานุปัสสนาญาณ พิจารณาเห็นความดับสลายของสรรพสิ่ง เป็นการมองเห็นจุดดับ
ของสรรพสิ่ง 3) ภยตูปัฏฐานญาณ พิจารณาเห็นความดับสลายของสังขารทั้งหลาย ปรากฏเป็นของน่ากลัว
เกิดขึ้น คือกลัวภัยในสังขารธรรมทั้งหลาย 4) อาทีนวานุปัสสนาญาณ เมื่อรู้ว่าสังขารธรรมทั้งหลาย มีความแตก
สลายไปเป็นธรรมดา มองเห็นภัยในสังขารแล้วเกิดความรู้ว่าสังขารทั้งหลายเป็นสิ่งมีโทษ เป็นสิ่งที่คลุกเคล้าไป
ด้วยทุกข์ 5) นิพพิทานุปัสสนาญาณ เห็นว่าสังขารทั้งหลายเป็นสิ่งมีโทษ เป็นทุกข์ก็เกิดความเบื่อหน่าย ไม่ชอบใจ 
ไม่เพลิดเพลินในสังขารธรรมนั้น 6) มุญจิตุกัมยตาญาณ เมื่อเกิดความเบื่อหน่ายก็ใคร่ที่จะพ้นไปเสียจากสังขาร
ธรรมทั้งปวงนั้น 7) ปฏิสังขานุปัสสนาญาณ เห็นว่าสังขารทั้งหลายเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่มีตัวตนที่แท้จริง 
ก็พิจารณาหาทางที่จะปลดเปลื้องตนให้พ้นทุกข์ 8) สังขารุเปกขาญาณ เมื่อรู้ว่าสังขารทั้งหลายเป็นไปตามกฎของ
ไตรลักษณ์ ก็วางเฉยในสังขารทั้งปวงที่เกิดข้ึน ไม่ยินดียินร้ายในสังขารธรรมพร้อมกันนั้นก็มองว่าพระนิพพานเป็น
ความสงบที่แท้จริง ความรู้จึงมุ่งตรงไปยังนิพพาน 9) สัจจานุโลมิกญาณ หรืออนุโลมญาณ วางใจเป็นกลางใน
สังขารธรรม มีญาณมุ่งตรงสู่พระนิพพานหยั่งรู้  อริยสัจ 4 ก็เกิดขึ้น หลังจากญาณที่หยั่งรู้อริยสัจ 4 เกิดขึ้นก็เกิด
โคตรภูญาณ คือญาณอันเป็นเครื่องถอนตนออกจากความเป็นปุถุชน ยกตนขึ้นสู่ความเป็นอริยบุคคล ถัดจากนั้น 
โคตรภูญาณ มัคคญาณ (ญาณทัสสนวิสุทธิ) ก็ เกิดข้ึน จนทำให้สำเร็จความเป็นอริยบุคคลไป  

ความรู้แจ้งในหลักปฏิจจสมุปบาทต้องเป็นความรู้ความเข้าใจอย่างลึกซ้ึง ในการทำความเข้าใจในสิ่งต่าง ๆ      
โดยครบถ้วนรอบด้าน เรียกว่า ปริญญา ซึ่งการทำความเข้าใจในหลัก ปฏิจจสมุปบาทจะใช้หลักปริญญา 3         
ที่สามารถแบ่งออกได้เป็น 3 ขั้นตอน คือ 1) ญาตปริญญา รู้ซึ่งรูปนาม คือความรู้สภาวะของรูปนามตามสภาวะ
ของมัน คือรู้ว่าอะไรคืออะไร 2) ตีรณปริญญา รู้ไตรลักษณ์ คือรู้ด้วยปัญญาที่หยั่งลึกซึ้งลงไปถึงสามัญลักษณะ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


824 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ได้แก่ การรู้ถึงสิ่งต่าง ๆ เป็นไปตามกฎธรรมดา โดยพิจารณาเห็นความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา นั่นคือรู้ว่า
เป็นอย่างไร 3) ปหานปริญญา รู้ละกิเลส คือรู้ถึงข้ันที่ทำให้ถอนความยึดติดเป็นอิสระจากสิ่งนั้น ๆ ได้ไม่เกิดความ
ผูกพันหลงใหล ทำให้วางใจวางท่าทีและปฏิบัติต่อสิ่งนั้น ๆ ให้ถูกต้อง นั่นคือรู้ว่าจะทำอย่างไร ดังตารางที่ 2   

ตารางท่ี 2 เปรียบเทียบญาณ 3 กับอาการ 12 

หัวข้อ สัจจญาณ กิจจญาณ กตญาณ 
ทุกข์ รู้ชัดว่าความทุกข์มีอยู่จริงใน

ชีวิต 
ทุกข์เป็นสิ่งที่ควรกำหนดรู้ 

(ปริญเญยธรรม) 
ได้กำหนดรู้แล้ว 

สมุทัย รู้ชัดว่าตัณหาคือเหตุให้เกิดทุกข์
จริง 

ตัณหาเป็นสิ่งที่ควรละ 
(ปหานตัพพธรรม) 

ได้ละแล้ว 

นิโรธ รู้ชัดว่าความดับทุกข์มีอยู่จริง นิโรธควรทำให้แจ้งขึ้นในใจ 
(สัจฉิกาตัพพธรรม) 

ได้ทำให้แจ้งแล้ว 

มรรค รู้ชัดว่ามรรค 8 เป็นทางไปสู่
ความดับทุกข์จริง 

มรรคเป็นสิ่งที่ควรอบรม
บำเพ็ญให้เกิดข้ึน (ภาเวตัพพธ

รรม) 

ได้เจริญอบรมให้เต็มที่
แล้ว 

 เพื่อเสนอรูปแบบการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาของสำนักปฏิบัติธรรม
ธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา 

 การศึกษาในภาคสนามและการวิเคราะห์เชิงพรรณนาเกี่ยวกับแนวปฏิบัติของสำนักธรรมโมลี พบว่า มีการ
ประยุกต์ใช้หลักปฏิจจสมุปบาทอย่างเป็นระบบในการฝึกสติ โดยเน้นให้ผู้ปฏิบัติเฝ้าสังเกตการเกิด –ดับของ
สภาวธรรมผ่านการเจริญสติในชีวิตประจำวัน การปฏิบัติที่สืบเนื่องและสม่ำเสมอนี้ช่วยให้เกิด "อุทยัพยญาณ" 
หรือภาวะแห่งความตระหนักรู้การเกิด–ดับอย่างชัดเจน ซึ่งเป็นฐานสำคัญต่อการบรรลุมรรคผลนิพพาน 
 การกำหนดรู้การเกิดและดับของทุกข์ตามหลักปฏิจจสมุปบาทด้วยสติปัฏฐาน 4 คือ การพิจารณา
กำหนดรู้ทุกข์ รู้เหตุ รู้ปัจจัยในสติปัฏฐาน 4 กาย เวทนา จิต ธรรม ตามวงจรปฏิจจสมุปบาท ได้แก่ 

การกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทด้วยกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน  คือการปฏิบัติที่เหมาะสมกับผู้ปฏิบัติที่มี
ตัณหาจริต หรือผู้ที่มีปัญญาน้อยเนื่องจากเป็นผู้มีความเห็นผิดคลาดเคลื่อนไปจากความเป็นจริง โดยอาศัยการ
กำหนดรู้ตามหลักของกายานุปัสสนาสติปัฏฐานที่เป็นวิปัสสนาล้วน ๆ 

การกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทด้วยเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน  คือผู้ปฏิบัติพึงแยกเวทนาออกเป็น 3 
ประการ ได้แก่ สุขเวทนา ทุกขเวทนา และอทุกขมสุขเวทนา บรรดาผัสสะ เวทนา วิญญาณเหล่านั้น ผัสสะ
ปรากฏแก่ผู้ปฏิบัติใด ไม่เฉพาะผัสสะนั้นอย่างเดียวจะเกิดขึ้น ถึงเวทนาที่เสวยอารมณ์อยู่นั้นนั่นแหละก็จะเกิด
ขึ้นกับผัสสะนั้น ถึงสัญญาที่จำได้หมายรู้ถึงเจตนาที่จงใจอยู่ ถึงวิญญาณที่รู้แจ้งอารมณ์นั้นอยู่ ก็จะเกิดขึ้นพร้อม

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


825 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

กับผัสสะนั้น เพราะฉะนั้น กระบวนการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทด้วยเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานเป็นการเกิด
ร่วมกันระหว่าง ผัสสะ เวทนา วิญญาณ สัญญา และเจตนา  

การเจริญจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐานเพื่อกำหนดรู้ทุกข์ในปฏิจจสมุปบาท คือผู้ปฏิบัติควรทราบลักษณะ
ของจิตว่า จิต คือ สภาวะรู้สิ่งต่าง ๆ ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ โดยปกติแล้วจิตต้องประกอบร่วมกับ
นามธรรมอีกอย่างหนึ่งเสมอ คือ เจตสิก อันเป็นสภาวะปรุงแต่งจิต เมื่อจิตประกอบกับเจตสิกที่เป็นอกุศลคือ 
โลภะ โทสะ และโมหะ ย่อมทำให้จิตที่แต่เดิมมีความผ่องใสกลับเศร้าหมองเพราะจิตประกอบด้วยกิเลสดังกล่าว 

การกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทด้วยธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน  คือการตามรู้ธรรมต่าง ๆ โดยเป็นการ
กำหนดรู้กายใจรวมทั้งสิ่งอื่นภายนอกที่ล้วนเป็นสภาวธรรมที่ไม่มีสัตว์ บุคคล ความเป็นตัวตนเราเขา โดยมองกาย
ว่าเป็นที่ประชุมของธาตุ เป็นภาวะการคิดอ่านทำการ และไม่ยึดว่าเป็นธาตุของใคร ไม่ยึดว่าใครเป็นผู้คิดอ่าน 
หากมีเพียงสภาวธรรมทางกายและใจที่เกิดข้ึนและดับไปตามเหตุปัจจัย 5 หมวด ได้แก่ นิวรณ์ 5 ขันธ์ 5 อายตนะ 
12 โพชฌงค์ 7 อริยสัจ 4 

เมื่อผู้ปฏิบัติเพียรเจริญวิปัสสนาต่อเนื่องโดยความเพียร มีสติ สัมปชัญญะตลอดเวลา ก็จะพิจารณาขันธ์ 5 
หรือรูปนามนั้น โดยเห็นเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อนุโลมตามญาณทั้ง 8 คือตั้งแต่ อุทยัพพยญาณอย่างแก่มา
จนถึงสังขารุเปกขาญาณนี้ นับว่าได้เข้าถึงอนุโลมญาณ นับเป็นญาณที่ 12 ในวิปัสสนาญาณ คือตั้งแต่อุทยัพพย
ญาณอย่างแก่ มาจนถึงอนุโลมญาณนี้ เรียกว่า ปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธิ คือความบริสุทธิ์หมดจดแห่งข้อปฏิบัติ
อันจะนำไปสู่มรรคผลนิพาน เป็น วิสุทธิข้อที่ 6 ในวิสุทธิ 7 ลำดับวิถีจิต อนุโลมญาณนี้เป็นญาณเริ่มแรกที่จะเข้าสู่
มรรค ผล และเป็นญาณสุดท้ายที่ได้ขันธ์ 5 เป็นอารมณ์ คือเป็นความรู้เห็นของจิตดวงแรกในมรรควิถีจิต 7 ดวง 
มรรควิถีจิตนั้น มีเป็นธรรมนิยามดังนี้คือ ขณะที่ผู้ปฏิบัติพิจารณาขันธ์ 5 ด้วยสังขารุเปกขาญาณอันแก่กล้าได้ที่
และมีอินทรีย์ 5 เกิดขึ้นสมดุลสม่ำเสมอกันแล้วนั้น มหากุศลจิตญาณสัมปยุต 4 ดวง ดวงใดดวงหนึ่งจะเกิดขึ้น
พิจารณาอารมณ์ คือ ขันธ์ 5 นั้น 

ขณะจิตที่ 1 เรียกว่า บริกรรม ขณะจิตที่ 2 เรียกว่า อุปจาระ ขณะจิตที่ 3 เรียกว่า อนุโลม ขณะจิตที่ 4 
เรียกว่า โคตรภู ครั้นแล้ว มรรคจิต ก็เกิดขึ้น 1 ขณะ นับเป็นขณะจิตที่ 5 แล้ว ผลจิต ก็เกิดขึ้น 2 ขณะนับเป็น
ขณะจิตที่ 6 และที่ 7 แล้วก็ตกภวังค์ไป ขณะจิต 7 ขณะคือ บริกรรม อุปจาระ อนุโลม โคตรภู มรรค ผล         
เรียกว่า จิตขึ้นสู่มรรควิถี มี 7 ดวง เป็นธรรมนิยามเช่นนี้ ครั้นแล้วภวังคจิตก็เกิดขึ้นต่อไป ต่อจากภวังคจิต 
กามาวจร-กุสลจิตญาณสัมปยุต ก็เกิดขึ้นพิจารณามรรค ผล นิพพานที่ได้ผ่านมาแล้ว และพิจารณากิเลสที่ละได้
แล้ว และกิเลสที่ยังเหลืออยู่ ในที่นี้พึงทราบลำดับญาณในมรรควิถีดังนี้ ขณะที่จิตเป็นบริกรรม อุปจาระ อนุโลม 
อันเป็นเบื้องต้นของมรรควิถีนั้น ญาณที่เกิดร่วมในขณะบริกรรม อุปจาระ และอนุโลม 3 ขณะนี้ รวมเรียกว่า 
อนุโลมญาณ นับเป็นญาณที่ 12 ดังที่ได้อธิบายมาแล้ว จิตก็จะเข้าสู่ขณะที่จิตเป็นโคตรภูนั้น จิตปล่อยวางขันธ์ 5 
ได้นิพพานเป็นอารมณ์เป็นครั้งแรก ญาณที่เกิดร่วมกับโคตรภูจิตนี้ เรียกว่าโคตรภูญาณ จิตเป็นโคตรภูนั้น      
เป็นเวลาที่เริ่มดับวูบลงไป เพราะได้นิพพานคือความดับเป็นอารมณ์ จิตจึงดับวูบไป ต่อจากนั้นมรรคจิตก็เกิดรับ
นิพพานที่โคตรภูจิตรับแล้วนั้นเป็นอารมณ์ต่อไปชั่วขณะจิตหนึ่ง ญาณที่เกิดร่วมกับมรรคจิตนั้น เรียกว่า มรรค
ญาณ มีสติสัมปชัญญะปรากฏชัด และสุขุมลึกซึ้งกว่ากัน รู้แจ้งด้วยญาณใน 4 มรรค คือ โสดาปัตติมรรคญาณ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


826 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

สกทาคามิมรรคญาณ อนาคามิมรรคญาณ และอรหัตมรรคญาณ มีกำลังประหานกิเลสได้มากกว่ากัน คือ โสดา
ปัตติมรรคที่ 1 ละกิเลสชนิดที่เป็นเหตุให้ไปเกิดในอบายภูมิได้สิ้นเชิง หมายความว่า พระโสดาบันบุคคลย่อมไม่ไป
เกิดในอบายภูมิอีกต่อไป สกทาคามิมรรคที่ 2 ละกิเลสอย่างหยาบ โดยเฉพาะที่แสดงออกมาทางกาย วาจา      
ได้สิ้นเชิง อนาคามิมรรคที่ 3 ละกิเลสชนิดเบาบางได้สิ้นเชิงอรหัตมรรคที่ 4 ชั้นสูงสุด ละกิเลสอย่างละเอียด      
ซึ่งแทรกซึมอยู่ในจิตสันดานได้โดยสิ้นเชิง หมายความว่า พระอรหันต์ทั้งหลายเป็นผู้วิมุติหลุดพ้นจากกิเลสทุก
ประเภททุกชนิด เป็นผู้มีขันธสันดานบริสุทธิ์หมดจดอย่างสมบูรณ์ ไม่มีการเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารอีกต่อไป 

การกำหนดรู้การเกิดและดับของทุกข์ตามหลักปฏิจจสมุปบาทด้วยวิปัสสนาญาณ 9 เป็นการพิจารณา
กำหนดรู้ตามลำดับขั้นตอนของปัญญา ความรู้ที่ทำให้เกิดความเห็นแจ้ง เข้าใจสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามเป็นจริง 
ทำให้จิตหลุดพ้นจากกิเลสและกองทุกข์ได้ เริ่มตั้งแต่อุทยัพพยานุปัสสนาญาณ ไปจนถึง สังขารุเปกขาญาณ    
ญาณอันเป็นไปโดยความเป็นกลางต่อสังขาร คือ ปัญญาที่วางเฉยในนามรูป เมื่อปัญญาประจักษ์แจ้งไตรลักษณ์
ของสังขารธรรมทั้งหลายเพิ่มขึ้นแล้ว ทำให้สังขารธรรมทั้งหลายที่เคยปรากฏโดยเป็นสภาพที่เที่ยง เป็นสุข และ
เป็นตัวตนอ่อนกำลังลง จนเกิดความวางเฉยในสังขารธรรมทั้งหลาย เพราะรู้ชัดว่าตราบใดที่ยังไม่ถึงกาลที่จะ
ประจักษ์แจ้งลักษณะของพระนิพพาน โดยมีพระนิพพานปรากฏเป็นอารมณ์ ตราบนั้นก็พิจารณาไตรลักษณ์ 
อย่างหนึ่งอย่างใดเป็นอารมณ์ไปเรื่อย ๆ จนกระทั่งเกิดปัญญาที่รู้ชัดความวางเฉยในสังขารธรรมทั้งหลายที่เกิดดับ
ปรากฏนั้นอย่างบริบูรณ์ จากนั้น วุฏฐานคามินีปัญญา ปัญญาอันเป็นเหตุพาพ้นออกไปจากภาวะแห่งปุถุชนเมื่อ
มรรควิถีเกิดข้ึนเข้าสู่อนุโลมญาณ ซึ่งเป็นการพิจารณาปฏิจจสมุปบาทโดยปฏิโลม ญาณปัญญาท่ีพิจารณานามรูป
ตามความเป็นจริง เป็นอนุโลมตามญาณต่ำ และญาณสูง เตรียมตัวเข้าสู่ มรรค ผล นิพพาน ตามลำดับ
ของปฏิจจสมุปบาท ดังตารางที่ 3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


827 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ตารางท่ี 3 การกำหนดรู้การเกิดและดับของทุกข์ตามหลักปฏิจจสมุปบาทด้วยวิปัสสนาญาณ 9 

ปฏิจจสมุปบาท (สายเกิดทุกข์) 

วิปัสสนาญาณ 9 

ปฏิจจสมุปบาท (สายดับทุกข์) 
อวิชชา อวิชชา 
สังขาร สังขาร 

วิญญาณ วิญญาณ 
นามรูป นามรูป 

สฬายตนะ สฬายตนะ 
ผัสสะ ผัสสะ 
เวทนา เวทนา 
ตัณหา ตัณหา 

อุปาทาน อุปาทาน 
ภพ ภพ 
ชาติ ชาติ 

ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุ
ปายาส 

ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส 
อุปายาส 

องค์ความรู้เกี่ยวการพิจารณากระบวนการเกิดและดับของทุกข์ตามหลักปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนาเพื่อให้เข้าสู่มรรคญาณ สามารถสรุปเป็นแนวคิดได้ว่า CMDNI Model C=Conditioned 
Arising ว่าสิ่งทั้งหลายอาศัยกันและกันเกิดและดับไปตามธรรมชาติ M=Mindfulness ได้แก่ 1) การกำหนดรู้
ด้วยสติปัฏฐาน 4 คือ การกำหนดรู้ในกาย เวทนา จิต ธรรม ว่าสิ่งทั้งหลายล้วนมีเหตุปัจจัยอาศัยกันเกิดขึ้น และมี
การสำรอกดับไปไม่เหลือ 2) Diagnosis (D) คือ การกำหนดรู้การเกิดขึ้นของสภาวะต่าง ๆ กำหนดพิจารณาโดย
สามัญลักษณะ และทำการตัดละมิให้อวิชชาเกิดขึ้นโดยการกำหนดรู้ด้วยปริญญา 3 3) N=Noble Truths คือ 
การกำหนดรู้ด้วยอริยสัจ 4 คือ พิจารณาสภาวะที่บีบคั้นในทุกข์ต่าง ๆ ได้แก่ ชาติ ชรา มรณะ แล้วจึงพิจารณา
เหตุเกิดแห่งทุกข์ ได้แก่ ตัณหาต่าง ๆ แล้วจึงพิจารณากำจัดอวิชชา สำรอกตัณหาให้สิ้นไป และ 4) I= Insight-
Knowledge คือ การกำหนดรู้ด้วยวิปัสสนาญาณ 9 ซึ่งเป็นองค์ปัญญาที่สามารถทำลายอวิชชาให้เกิดความสงบ 
คือ มรรค ผล และพระนิพพาน ตามลำดับ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


828 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

 

แผนภาพที่ 2 CMDNI Model รูปแบบการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพื่อ
เข้าสู่มรรคญาณ 

 ประโยชน์ของการวิเคราะห์การกำหนดรู้กระบวนการเกิดและดับของทุกข์ตามหลักปฏิจจสมุปบาทในการ
เจริญวิปัสสนาภาวนา คือ ทำให้เกิดความรู้ในธรรม 2 ฝ่าย ได้แก่ ฝ่ายโลกียธรรม คือ จะทำให้บุคคลทราบถึง
สาเหตุ ที่แท้จริงของความเป็นไปในชีวิตประจำวัน ทั้งอดีต ปัจจุบัน และกำลังจะเกิดขึ้นในอนาคต และตระหนัก
รู้สำนึกในการกระทำของตนว่า ควรกระทำสิ่งทั้งหลายที่ชอบด้วยศีลและธรรม และฝ่ายโลกุตตรธรรม บุคคลเมื่อ
มีความรู้ความเข้าใจกระบวนการดับของธรรมทั้งหลายแล้ว ทำให้บุคคลเร่งเร้าทำความเพียรเพ่ือส่งเสริมคุณธรรม
ของตนให้เจริญไพบูลย์ยิ่ง ๆ ขึ้นไป ที่สุดคือ การเข้าถึงการบรรลุธรรม และพระนิพพานเป็นที่สุด ปฏิจจสมุปบาท
จึงเป็นธรรมที่มีผลานิสงส์มากต่อสรรพสัตว์ในด้านของการปรับเปลี่ยนความเห็นและพฤติกรรมทั้งทางกาย     
ทางวาจา ทางใจ 

อภิปรายผล 

 การศึกษาหลักปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 

 หลักปฏิจจสมุปบาท (ปัจจัยการเกิดขึ้นอย่างเป็นเหตุเป็นผลของทุกข์) ถือเป็นหัวใจสำคัญในการเจริญ
วิปัสสนาภาวนา เพราะเป็นกลไกที่เปิดเผย “ธรรมชาติของทุกข์” และ “กระบวนการเกิดและดับของขันธ์” อย่าง
ชัดเจน การศึกษาหลักนี้จึงมิได้เป็นเพียงความเข้าใจในระดับทฤษฎี แต่เป็น เครื่องมือที่นำไปสู่การ “เห็นแจ้ง”    

CMDNI

C

M

DN

I

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


829 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ในสภาวธรรมตามความเป็นจริง ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยเฉพาะในแนวสติปัฏฐาน การฝึกเจริญสติอย่าง
ต่อเนื่องในปัจจุบันขณะ จะช่วยให้ผู้ปฏิบัติค่อย ๆ เห็นกระบวนการของปฏิจจสมุปบาทในรูปแบบ "ปฏิโลม"    
(การดับแห่งเหตุแห่งทุกข์) อย่างเป็นรูปธรรม ตัวอย่างเช่น 

- เมื่อมีสติระลึกรู้เวทนาโดยไม่ยึดถือ ไม่ปรุงแต่งตามความชอบหรือชัง ตัณหาไม่เกิด 
- เมื่อไม่มีตัณหา อุปาทานไม่เกิด ภพไม่เกิด ชาติจึงไม่เกิด 
- กระบวนการนี้คือการเห็นความดับ (นิโรธ) ซึ่งสอดคล้องกับหลัก "ปฏิโลมปฏิจจสมุปบาท" 

 ในทางตรงกันข้าม ผู้ปฏิบัติยังสามารถเห็นกระบวนการ "อนุโลม" ได้ในช่วงต้นของการภาวนา เช่น 
 - เมื่อมีอวิชชา สังขารเกิดข้ึน วิญญาณเกิดขึ้น รูปนามเกิดข้ึน 
 - การเห็นกระบวนการเกิดนี้เป็นการเข้าใจกลไกแห่งทุกข์อย่างลึกซึ้ง 
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2546) ได้ชี้ว่า หลักปฏิจจสมุปบาทเปิดเผย “ธรรมชาติของความเป็น
เหตุเป็นผล” ซึ่งผู้ปฏิบัติจะเห็นชัดเจนผ่านการพิจารณาไตรลักษณ์ กล่าวคือ 

- อนิจจัง สิ่งทั้งหลายล้วนเกิดข้ึนและดับไปตามเหตุปัจจัย 
- ทุกขัง ความไม่เที่ยงทำให้เป็นทุกข์ 
- อนัตตา ไม่มีตัวตนใดควบคุมกระบวนการเหล่านี้ได้ 

 จากการสังเกตสภาวธรรมเหล่านี้โดยตรงในวิปัสสนา ผู้ปฏิบัติจึงเข้าสู่กระบวนการแห่ง วิปัสสนาญาณ     
อันประกอบด้วยลำดับญาณ เช่น ญาณเห็นความเกิดดับ (อุทยัพพยญาณ) , ญาณเห็นความเสื่อมไป (ภังคญาณ), 
จนถึง ญาณรู้แจ้งมรรคผล (ปฏิเวธญาณ) วศิน อินทสระ (2545) ได้เน้นย้ำว่า การใช้หลักปฏิจจสมุปบาทเป็นฐาน
ในการพิจารณาในวิปัสสนา จะช่วยให้จิตเห็นอย่างตรงไปตรงมาว่า “เม่ือสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี / เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้จึงไม่
มี” จึงเกิดความเข้าใจอย่างถ่องแท้ในไตรลักษณ์ และละความยึดมั่นในตัวตน (อัตตา) ลงได้ ซึ่งเป็นปั จจัยสำคัญ
ในการหลุดพ้น หลักปฏิจจสมุปบาทในการภาวนา มิได้เป็นเพียงโครงสร้างเชิงทฤษฎี แต่คือ "แผนที่แห่งการดับ
ทุกข์" ที่พระพุทธองค์ทรงค้นพบและชี้แนะไว้ การนำหลักนี้มาประยุกต์ในวิปัสสนาภาวนา จึงเป็นการเดินตาม
รอยพระองค์อย่างตรงทาง เพ่ือให้เห็นธรรม และถึงซึ่งความพ้นทุกข์ในที่สุด 
 
 การศึกษาการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทตามแนวคำสอนในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
 
 การศึกษาปฏิจจสมุปบาทตามแนวคำสอนในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ไม่ใช่เพียงการเรียนรู้ลำดับของเหตุ
และผลทั้ง 12 องค์ประกอบในเชิงทฤษฎี แต่เป็นการ “กำหนดรู้ด้วยปัญญา” (ญาณปริจฉินนปฏิจจสมุปบาท)    
ที่มุ่งเน้นการเห็นโดยตรงในกระแสของเหตุปัจจัยที่เกื้อหนุนกันอยู่ภายในขันธ์ห้าและจิตของตนเอง  หนึ่งในพระ
สูตรสำคัญที่แสดงความลึกซึ้งของการกำหนดรู้ คือ มหานิทานสูตร (ที.ปา. 11/115) ซึ่งพระพุทธองค์ตรัสอย่าง
ชัดเจนว่า “ผู้ใดเห็นปฏิจจสมุปบาท ผู้นั้นย่อมเห็นธรรม ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นย่อมเห็นปฏิจจสมุปบาท” แสดงให้
เห็นว่า ปฏิจจสมุปบาทมิได้แยกจากการเห็นธรรมตามความเป็นจริง หากแต่คือการเห็นธรรมชาติของสรรพสิ่ง
ตามเหตุปัจจัยอย่างลึกซึ้ง พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) (2543) ได้อธิบายว่า ปฏิจจสมุปบาทไม่ใช่เพียงลำดับ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


830 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ของธรรม แต่คือการแสดงให้เห็นถึงความ “ไม่เที่ยง” และ “ไร้ตัวตน” ของทุกสภาวะอย่างมีระบบ ผู้ที่เข้าใจ
ปฏิจจสมุปบาท ย่อมเข้าใจว่า “ทุกข์เกิดเพราะเหตุ และย่อมดับได้เมื่อเหตุดับ” ซึ่งเป็นหลักการสำคัญในการ
บรรลุมรรคผลนิพพาน การกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทจึงเกี่ยวข้องอย่างลึกซึ้งกับการภาวนา โดยเฉพาะการเจริญ
สติในฐานสี่ (มหาสติปัฏฐาน) ดังที่กล่าวไว้ใน มหาสติปัฏฐานสูตร ว่า การพิจารณากาย เวทนา จิต และธรรม 
ด้วยสติสัมปชัญญะ จะทำให้เห็นการเกิดข้ึนและดับไปของสภาวธรรมเหล่านี้อย่างชัดเจน ตัวอย่างเช่น 

- การเห็น เวทนาเป็นเวทนา โดยไม่แทรกแซงด้วยความชอบหรือไม่ชอบ -ทำให้ผู้ปฏิบัติเห็นได้ว่า เวทนา
เกิดเพราะ ผัสสะ (สัมผัส) ซึ่งสอดคล้องกับลำดับในปฏิจจสมุปบาท 

- การเห็น จิตเป็นจิต โดยไม่ยึดถือในความเป็น “เรา” หรือ “ของเรา” ทำให้เห็นความสัมพันธ์กับ      
นามรูป และ วิญญาณ ตามหลักปฏิจจสมุปบาท 
 การกำหนดรู้อย่างต่อเนื่องนี้จะพาผู้ปฏิบัติเห็นว่า แม้แต่จิตที่กำลังรู้ ก็เกิดขึ้นเพราะเหตุ มิใช่มีตัวตนถาวร 
ซึ่งเป็นจุดเริ ่มต้นของการคลายความยึดมั่นในอัตตา ใน อรรถกถา หลายแห่งยังได้ชี ้ให้เห็นว่า การกำหนด
รู้ปฏิจจสมุปบาทอย่างถูกต้อง จำเป็นต้องมีการ พิจารณาย้อนกลับ (ปฏิโลม) และ พิจารณาตามลำดับ (อนุโลม) 
อย่างรอบคอบ เช่น พิจารณาว่า “เพราะอวิชชา จึงมีสังขาร... เพราะตัณหา จึงมีอุปาทาน” และในทางกลับกัน 
“เมื่อไม่มีอวิชชา สังขารไม่เกิด เมื่อไม่มีตัณหา ย่อมไม่มีภพ ชาติ ชรา มรณะ” เป็นต้น การพิจารณาเช่นนี้ เป็น
การ “ยืนยันด้วยปัญญาญาณ” ว่าทุกข์มีเหตุ และเมื่อเหตุดับ ผลย่อมดับตาม ซึ่งถือเป็นการกำหนดรู้ปฏิจจสมุป
บาทอย่างถูกต้องในทางปฏิบัติ 
 การกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทตามคัมภีร์ ไม่ใช่แค่การเรียนรู้รายการธรรม แต่เป็นการพัฒนาปัญญาญาณ
เพื่อตามเห็นความสัมพันธ์แห่งเหตุและผลภายในขันธ์ห้าอย่างเป็นลำดับ การภาวนาโดยการเจริญสติในมหาสติ
ปัฏฐานสูตรจึงเป็นกลไกที่ทำให้เกิดความเข้าใจตรงต่อปฏิจจสมุปบาท ซึ่งนำไปสู่ การคลายความยึดมั่น และใน
ที่สุดสามารถดับเหตุแห่งทุกข์ได้อย่างแท้จริง 

 การเสนอรูปแบบการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาของสำนักปฏิบัติธรรม
ธรรมโมลี  

สำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลีได้นำหลักปฏิจจสมุปบาทมาใช้เป็นโครงสร้างสำคัญในการพัฒนา วิถีแห่งการ
รู้เท่าทันสภาวธรรม โดยมุ่งเน้นให้ผู้ปฏิบัติ เห็นความสัมพันธ์ของเหตุและผล ในทุกขณะจิตที่เกิดขึ้นจริง ไม่ใช่
เพียงในลำดับของธรรมเท่านั้น แต่รวมถึงกระบวนการที่จิตปรุงแต่งทุกข์ในชีวิตประจำวัน 

โครงสร้างการปฏิบัติ “เหตุ-ผล” ในทุกขณะจิต ผู้ปฏิบัติในแนวของธรรมโมลีจะได้รับการฝึกให้ใช้ “เหตุ-
ผล” เป็นกรอบในการเจริญสติ เช่น 

1. เมื่อจิตรู้สึกไม่พอใจ ไม่ใช่เพียงระลึกรู้ว่า “โทสะเกิดขึ้น” เท่านั้น แต่ต้องย้อนพิจารณาว่า “โทสะเกิด
จากอะไร?” 

2. จากการพิจารณา จะเห็นว่าโทสะเกิดจากผัสสะความไม่รู้ (อวิชชา) จึงเกิดเวทนา  ตัณหา โทสะ ฯลฯ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


831 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ลักษณะการย้อนกลับไปเห็นต้นตอของสภาวะต่าง ๆ นี้ ทำให้เกิดการกำหนดรู้ในรูปแบบ “ปฏิโลม
ปฏิจจสมุปบาท” ซึ่งเป็นหัวใจของการเจริญวิปัสสนาญาณ 

เน้นการเจริญสติในรูปแบบ “สติภาวนาแบบเชิงลึก” แม้การปฏิบัติจะมีพ้ืนฐานจาก มหาสติปัฏฐานสูตร 
เช่นเดียวกับแนวกรรมฐานสายอีสานทั่วไป แต่สำนักธรรมโมลีเน้นการ “เจริญสติอย่างมีปัญญา” คือไม่เพียงแค่
รับรู้สภาวธรรม แต่ต้อง เข้าใจโครงสร้างของเหตุปัจจัยที่ปรุงแต่งสภาวะนั้น ตัวอย่างเช่น 

1. เมื่อกำลังภาวนาอยู่ จิตฟุ้งซ่าน กำหนดรู้ “จิตฟุ้งซ่าน” พิจารณา “เพราะอะไรจึงฟุ้งซ่าน?” เห็นว่า
เพราะความยินดีในความคิด ตัณหาเกิด ฟุ้งซ่านเป็นผล 

2. เมื่อเห็นความเก่ียวเนื่องนี้ชัดเจน จิตจะ “ปล่อย” ได้โดยไม่ต้องข่ม  ความสงบและญาณจะเกิดข้ึนเอง 
ลักษณะการฝึกเช่นนี้นำไปสู่การเกิด อุทยัพพยญาณ (ญาณเห็นความเกิดดับของสภาวธรรม) ซึ่งเป็นฐาน

ของการเข้าสู่ญาณท่ีลึกยิ่งขึ้นในลำดับวิปัสสนาญาณ 
การบูรณาการหลักไตรสิกขา ศีล สมาธิ ปัญญา จากงานของ ศ.ดร.พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) 

(2552) ซึ่งเสนอว่า การกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทควรอยู่บนฐานของ “ไตรสิกขา” สำนักธรรมโมลีนำแนวคิดนี้มา
ประยุกต์ในรูปธรรม ดังนี้ 

1. ศีล เป็นพื้นฐานของการฝึกจิตให้ไม่ถูกรบกวนจากอกุศลกรรม 
2. สมาธิ ทำให้จิตตั้งมั่น สามารถเห็นเหตุปัจจัยโดยไม่ถูกรบกวนจากอารมณ์ 
3. ปัญญา พิจารณาเห็นความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ผ่านโครงสร้างของปฏิจจสมุปบาท 

 จึงนับว่าเป็น “การรู้ปฏิจจสมุปบาทอย่างเป็นองค์รวม” ไม่ใช่แยกส่วนเป็นความรู้ลอย ๆ แต่ฝังอยู่ในวิถี
ชีวิตของผู้ปฏิบัติ 
 รูปแบบการกำหนดรู้ปฏิจจสมุปบาทของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี เป็นการประยุกต์หลักธรรมเข้ากับ
การภาวนาอย่างเป็นระบบ โดยมีจุดเด่นคือ 

- การพิจารณาเหตุปัจจัยในทุกขณะจิต 
- การเจริญสติแบบมีปัญญา เห็นธรรมเป็นธรรม 
- การเข้าถึงวิปัสสนาญาณ โดยเน้นการรู้แจ้งด้วยประสบการณ์ตรง 
- การบูรณาการศีล สมาธิ ปัญญาให้เกิดการรู้ธรรมอย่างแท้จริง 

 แนวทางนี้จึงไม่เพียงช่วยให้เข้าใจธรรมะในระดับปัญญาทางวิชาการ แต่ยังเปิดโอกาสให้ผู้ปฏิบัติเข้าถึง 
“ปัญญาเชิงประจักษ์” อันเป็นเครื่องมือสำคัญในการก้าวข้ามทุกข์ตามแนวทางแห่งพระพุทธศาสนา 

 จากการอภิปรายผลนี้แสดงให้เห็นว่าหลักปฏิจจสมุปบาทมิใช่เพียงคำสอนในระดับอภิธรรม แต่สามารถ
นำมาปรับใช้ในการฝึกจิตวิปัสสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยการพิจารณาในรูปแบบอนุโลมและปฏิโลม ช่วยให้
ผู ้ปฏิบัติสามารถรู้แจ้งในทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค ซึ่งเป็นหลักการสำคัญในอริ ยสัจ 4 อันเป็นหัวใจของ
พระพุทธศาสนา การพิจารณาแบบ อนุโลม คือการพิจารณาเหตุแห่งการเกิดขึ้นของสังขารและขันธ์ทั้งหลาย
ตามลำดับจากอวิชชาไปสู่ชรามรณะ ซึ่งแสดงให้เห็นถึงกลไกของความทุกข์ที่เกิดจากความไม่รู้และความยึดมั่น 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


832 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ขณะที่การพิจารณาแบบ ปฏิโลม คือการพิจารณาย้อนกลับจากชรามรณะไปสู่อวิชชา เพ่ือนำไปสู่การดับเหตุแห่ง
ทุกข์ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การดับอวิชชา ซึ่งเป็นเหตุปัจจัยแรกเริ่มในกระบวนการของปฏิจจสมุปบาท ย่อมนำไปสู่
การดับของกระบวนการทั้งหมดอย่างสิ้นเชิง ด้วยวิธีการเช่นนี้ ผู้ปฏิบัติย่อมสามารถเข้าใจธรรมชาติของการ
เกิดขึ้นและดับไปของปรากฏการณ์ทางจิตและกายอย่างลึกซึ้ง อันเป็นรากฐานของปัญญาในวิปัสสนา การหยั่งรู้
ในกระบวนการของปฏิจจสมุปบาทจึงไม่ใช่เพียงการท่องจำหรือตีความเชิงปรัชญา แต่คือการเรียนรู้จาก
ประสบการณต์รงในขณะปัจจุบัน ซึ่งสามารถนำไปสู่การรู้แจ้งอริยสัจ 4 และการหลุดพ้นจากทุกข์ในที่สุด 

สรุป 

การศึกษาการกำหนดรู้การเกิดและดับของทุกข์ตามหลักปฏิจจสมุปบาท เป็นการศึกษาที่มุ่งเน้นการเข้าใจ
ในกระบวนการแห่งเหตุปัจจัยของการเวียนว่ายตายเกิด และการดับไปของทุกข์อย่างเป็นระบบ โดยมีรากฐานอยู่
บนหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา ซึ่งแสดงให้เห็นถึงกลไกของการเกิดทุกข์และแนวทางแห่งการหลุดพ้นอย่าง
ชัดเจน การพิจารณาในหลักปฏิจจสมุปบาทมิใช่เพียงการเรียนรู้ในเชิงทฤษฎีเท่านั้น หากแต่ต้องอาศัยการเจริญ
ภาวนาอย่างถูกต้องตามหลักธรรม ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 ซึ่งเป็นเครื่องมือในการกำหนดรู้สภาวธรรมที่ปรากฏใน
กาย เวทนา จิต และธรรม โดยให้เห็นตามความเป็นจริง ทั้งในแง่ของการเกิดขึ ้น (อนุโลม) และการดับไป 
(ปฏิโลม) ของทุกข์ นอกจากนี้ การนำหลักปริญญา 3 คือ ญาตปริญญา ตีรณปริญญา และปหานปริญญา มาใช้
ในการพิจารณา ยังช่วยเสริมให้เกิดความเข้าใจ ความพิจารณา และการละวางอย่างถูกต้องต่อเหตุแห่งทุกข์ 
สอดคล้องกับการประยุกต์ใช้กิจในอริยสัจ 4 อันเป็นกรอบแนวคิดในการวิเคราะห์ปัญหา และชี้แนวทางแห่งการ
ดับปัญหาอย่างเป็นระบบ ผ่านสมุทยวารและนิโรธวาร ในด้านของการพัฒนาปัญญา การเจริญวิปัสสนาญาณ 9 
เป็นลำดับขั้นของญาณที่เกิดจากการภาวนาอย่างต่อเนื่อง ซึ่งช่วยให้ผู้ปฏิบัติเกิดปัญญาเห็นธรรมตามความเป็น
จริง จนนำไปสู่การสิ้นสุดของตัณหา อุปาทาน และภพ อันเป็นการดับกระแสของปฏิจจสมุปบาทโดยสมบูรณ์ 
และเข้าสู่มรรค–ผล–นิพพานในที่สุด 

กล่าวโดยสรุป การกำหนดรู้การเกิดและดับของทุกข์ตามหลักปฏิจจสมุปบาทนั้น เป็นกระบวนการแห่ง
การรู้แจ้งในธรรมที่ต้องอาศัยการภาวนาอย่างมีระบบ ด้วยการบูรณาการองค์ธรรมสำคัญทั้ง 4 คือ สติปัฏฐาน 4 
ปริญญา 3 อริยสัจ 4 และวิปัสสนาญาณ 9 ซึ่งเมื่อดำเนินการอย่างถูกต้องแล้ว จะนำไปสู่ความเข้าใจในกฎแห่ง
เหตุและผล ความสิ้นสุดของทุกข์ และการเข้าถึงนิพพาน อันเป็นจุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา 

ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 

1. ควรบูรณาการองค์ธรรมสำคัญ เช่น สติปัฏฐาน 4, ปริญญา 3, อริยสัจ 4 และวิปัสสนาญาณ 9 เพื่อการ
ภาวนาอย่างเป็นระบบ นำไปสู่การเข้าใจและดับทุกข์อย่างแท้จริง 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


833 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

2. ส่งเสริมการประยุกต์ใช้หลักปฏิจจสมุปบาทในชีวิตประจำวัน เพ่ือวิเคราะห์และแก้ไขปัญหาทางใจอย่าง
มีประสิทธิภาพ 

3. เน้นการเรียนรู้หลักปฏิจจสมุปบาทผ่านภาวนาและการเจริญสติ มากกว่าศึกษาเชิงทฤษฎีเพียงอย่าง
เดียว 

4. เสนอแนวทางเข้าถึงนิพพานในฐานะผลจากกระบวนการภาวนาและดับเหตุแห่งทุกข์อย่างเป็นระบบ 
5. ส่งเสริมการสอนพุทธธรรมโดยเน้นฝึกปฏิบัติและประยุกต์ใช้ในชีวิตจริง เพ่ือพัฒนาปัญญาและคุณภาพ

ชีวิตในสังคม 

องค์ความรู้ใหม่ท่ีได้จากการวิจัย 

1. งานวิจัยนี้ได้แสดงให้เห็นถึง กลไกของการเวียนว่ายตายเกิดและแนวทางดับทุกข์ อย่างเป็นระบบ       
ตามหลักปฏิจจสมุปบาท ซึ่งมิใช่เพียงคำสอนเชิงนามธรรมแต่เป็นกลไกที่สามารถเข้าใจและประยุกต์ใช้ได้จริงใน
ชีวิตประจำวัน 

2. การเข้าถึงนิพพานสามารถเข้าใจได้ในฐานะ ผลของกระบวนการดับเหตุแห่งทุกข์ อย่างเป็นขั้นเป็นตอน 
โดยไม่จำเป็นต้องรอถึงสภาวะเหนือธรรมชาติ 

3. การศึกษาและปฏิบัติภาวนาอย่างเป็นระบบตามแนวพุทธปรัชญา สามารถช่วยให้เกิดปัญญาเห็นธรรม
ที่นำไปสู่การดับทุกข์ได้จริง 

 
ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยในอนาคต 
 
1. ควรมีการศึกษาเปรียบเทียบระหว่างการเข้าใจหลักปฏิจจสมุปบาทในเชิงทฤษฎีกับเชิงภาวนา         

เพ่ือวิเคราะห์ผลของแต่ละวิธีต่อการเกิดปัญญาเห็นธรรม 
2. ควรมีการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) ที่ทดลองนำหลักปฏิจจสมุปบาทไปประยุกต์ใช้ในชีวิต

จริงของกลุ่มเป้าหมาย เพ่ือศึกษาผลกระทบต่อสภาวะจิตใจและคุณภาพชีวิต 
3. ควรขยายขอบเขตการศึกษาไปยังกลุ ่มวัยรุ ่นหรือคนทำงาน เพื ่อวิเคราะห์ว ่าการประยุกต ์ใช้

หลักปฏิจจสมุปบาทในกลุ่มเหล่านี้สามารถช่วยให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางพฤติกรรมหรือทัศนคติได้มากน้อย
เพียงใด 

4. ควรวิจัยการสื่อสารหลักปฏิจจสมุปบาทในสื่อยุคใหม่ เช่น ผ่านโซเชียลมีเดียหรือแอปพลิเคชัน เพื่อให้
เข้าถึงกลุ่มคนรุ่นใหม่ได้มากข้ึน 

5. หากคุณต้องการให้จัดรูปแบบในสไตล์งานวิจัย (เช่น รูปแบบ APA, MLA หรือรูปแบบบทที่ 5 ของไทย) 
หรือให้จัดเป็นเอกสารสำหรับการนำเสนอ ผมส 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


834 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

เอกสารอ้างอิง 

ฉันทนา อุตสาหลักษณ์. พุทธปัญญาคู่มือสร้างปัญญา. กรุงเทพมหานคร: ธนธัชการพิมพ์, 2552. 
พระไตรปิฎก (มหานิทานสูตร, ที.ปา. 11/115). ข้อความหลักเก่ียวกับปฏิจจสมุปบาท. 
พระไตรปิฎก. (2544). มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ (เล่ม 10, ข้อ 60). กรุงเทพฯ: มูลนิธิธรรมกาย. 
พระไตรปิฎก (ฉบับบาลี). (พ.ศ. 2550). วิภังคสูตร (Vipañcaka Sutta). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระคันธสาราภิวงศ์, โพธิปักขิยธรรม, กรุงเทพมหานคร: บุญศิริการพิมพ์, 2549. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9, ราชบัณฑิต). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์ชุด คำวัด, พิมพ์ครั้ง

ที่ 3, กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม, 2551. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปย ุต ฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.  พิมพ์คร ั ้งท ี ่  21.

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, 2556. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). หลักปฏิจจสมุปบาทและการเจริญวิปัสสนาภาวนา. กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์ธรรมะไทย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). ปฏิจจสมุปบาทในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย. 
พระพุทธโฆสเถระ รจนา. คัมภีร์วิสุทธิมรรค. พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพมหานคร : บริษัท ธนาเพรส จำกัด.2558.  
พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ. 9, ราชบัณฑิต)” ศัพท์วิเคราะห์, พิมพ์ครั้งที่ 3, กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง, 2558. 
พระมหาสมปอง มุทิโต. คัมภีร์อภิธานวรรณนา,พิมพ์ครั้งที่ 2, กรุงเทพมหานคร: บริษัทประยูรวงศ์ พริ้นติ้ง จำกัด

, 2547. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539. 
วีรชัย ชาญกิจ. (2562). แนวคิดเรื่องปฏิจจสมุปบาทและการประยุกต์ใช้ในวิปัสสนาภาวนา. วารสารพุทธศาสน์

ศึกษา, 12(1), 45-67. 
ศ.ดร.พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2552). ไตรสิกขาและการภาวนาในพระพุทธศาสนา.  กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักดิ์ อุปสมมหาเถระ). อริยวังสปฏิปทา ปฏิปทาอันเป็นวงศ์แห่ง พระอริยเจ้า , 

กรุงเทพมหานคร: ประยูรสาสน์ไทยการพิมพ์, 2554. 
สำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี. (2557). แนวทางการกำหนดรู ้ปฏิจจสมุปบาทในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา.  

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ธรรมโมลี. 
สมบัติ สุทธิธรรม. (2563). การศึกษาปฏิจจสมุปบาทในพระพุทธศาสนาเถรวาท.  กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
Ñāṇamoli, B. (2011). The Path of Purification (Visuddhimagga).  Seattle: BPS Pariyatti 

Publishing. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

