
340 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

Original Research Article 

Model OF Self Sufficiency of Buddhist Dhamma Medicine’s                       
in Buddhist Integration 

รูปแบบการพ่ึงตนเองของแพทย์วิถีธรรมเชิงพุทธบูรณาการ 
Pongpaitham Klajon1*, Phrakrusiripariyatyanusath2, Phoonchai Puntiya3                

& Jaiphet Klajon4 
ผ่องไพรธรรม กล้าจน1, พระครูสิริปริยัติยานุศาสก์2, พูนชัย ปันธิยะ3, & ใจเพชร กล้าจน4 

 
ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author &  
Corresponding Author: *  

 
1. Pongpaitham Klajon* 
ผ่องไพรธรรม กล้าจน  
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Email: sumaleepoms@gmail.com 
 
2. Phrakrusiripariyatyanusath 
พระครูสิริปริยัติยานุศาสก์ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Email: phantemoon@yahoo.com 
 
3. Phoonchai Puntiya 
พูนชัย ปันธิยะ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Email: jakkumi@yahoo.com 
 
4. Jaiphet Klajon 
Buddhist Studies Expert, The Buddhist 
Medicine Foundation of Thailand 
ผู้ทรงคุณวุฒิด้านพระพุทธศาสนา  
มูลนิธิแพทย์วิถีธรรมแห่งประเทศไทย 
Email: naboongarden@gmail.com 
 
ค าส าคัญ: 
การพึ่งตนเอง, รูปแบบการพึ่งตนเอง, แพทย์วิถี
ธรรม   
 
Keywords:  
Self Sufficiency, Self Sufficiency Model, 
Buddhist Integration 
 
Article history: 
Received: 03/06/2025  
Revised:    20/07/2025 
Accepted: 17/08/2025 
Available online: 21/08/2025 
 
 

This research aims to study 1) the concept of self-reliance 
in Theravāda Buddhism, 2) the model of self-reliance among 
the Dharma-way practitioners in the Phu Pha Fa Nam 
community, and 3) to propose a Buddhist-integrated model of 
self-reliance for Dharma-way practitioners. This is qualitative 
research using in-depth interviews focus group discussions 
participatory and non-participatory observation with a total of 
25 individuals/images as the study participants. 

The findings reveal that self-reliance in Theravāda 
Buddhism exists at two levels 1. the mundane level (lokiya), 
which involves having sufficient basic necessities (the four 
requisites), and 2. the supramundane level (lokuttara), which 
involves self-development through the Four Foundations of 
Mental Cultivation: body, morality, mind, and wisdom, with 
Nirvana as the ultimate goal, and an emphasis on sharing and 
helping others. The self-reliance model of the Dharma-way 
practitioners in the Phu Pha Fa Nam community encompasses 
both physical and mental dimensions, with a total of nine 
areas: 1. health balancing the elements of heat and coolness in 
body and mind, 2. economy chemical-free farming resource-
sharing and the Ariya market, 3. energy solar energy firewood, 
4. society observance of the Five Precepts abstaining from vice, 
5. natural resources and environment transforming waste into 
useful materials, 6. mental well-being a simple and sufficient 
life, 7. communication spreading the Dhamma for self-reliance 
and to help others overcome suffering, 8. education promoting 
knowledge with morality, and 9. technology using simple and 
appropriate technology. The Buddhist-integrated model of self-

วารสารธรรมเพ่ือชีวิต 
JOURNAL OF DHAMMA FOR L I FE  

I SSN :  28 22 - 04 8X  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


341 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

 
 
How to Cite: 
Klajon, P. et al. (2025). Model OF Self 
Sufficiency of Buddhist Dhamma 
Medicine’s in Buddhist Integration. 
Journal Dhamma for Life, 31(3), 340-360. 

reliance is categorized into four aspects based on the Fourfold 
Development 1. cultivated body health, economy, energy, 2. 
cu ltivated moral ities  society,  natural  resources  and 
environment ,  3 .  cu ltivated mind mental  wel l -being, 
communication, and 4.  cultivated wisdom education, 
technology, which reflects a holistic and balanced approach to 
self-development both external and internal in alignment with 
the principles of Buddhism and mutual support. 

บทคัดย่อ 

 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา 1) แนวคิดเรื่องการพึ่งตนเองในพระพุทธศาสนาเถรวาท , 2) รูปแบบ
การพึ่งตนเองของแพทย์วิถีธรรมชุมชนภูผาฟ้าน้ำ, และ 3) เสนอรูปแบบการพึ่งตนเองเชิงพุทธบูรณาการของ
แพทย์วิถีธรรม, โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก การสนทนากลุ่มย่อย การสังเกตแบบ
มีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม เก็บข้อมูลจากบุคคล/รูป จำนวน 25 ราย 
 ผลการวิจัยพบว่า การพึ่งตนเองในพระพุทธศาสนาเถรวาทมี 2 ระดับ ได้แก่ 1. ระดับโลกียะ คือ การมี
ปัจจัย 4 อย่างพอเพียง, และ 2. ระดับโลกุตระ คือ การพัฒนาตนด้วยภาวนา 4 ได้แก่ กาย ศีล จิต ปัญญา โดยมี
นิพพานเป็นเป้าหมายสูงสุด, และเน้นการแบ่งปันช่วยเหลือผู้อื่นรูปแบบการพึ่งตนเองของแพทย์วิถีธรรมชุมชนภู
ผาฟ้าน้ำ ประกอบด้วย 9 ด้านได้แก่ 1. สุขภาพปรับสมดุลร้อนเย็นกายใจ, 2. เศรษฐกิจกสิกรรมไร้สารพิษสา
ธารณโภคีตลาดอาริยะ, 3. พลังงานพลังงานโซลาร์เซลล์พลังงานฟืน, 4. สังคมถือศีล 5 ละอบายมุข, 5. 
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมแปรขยะให้เป็นประโยชน์, 6. จิตใจมีชีวิตพอเพียงเรียบง่าย, 7. การสื่อสาร
เผยแพร่ธรรมะเพื่อการพึ่งตน, 8. การศึกษา ส่งเสริมความรู้คู่คุณธรรม, และ 9. เทคโนโลยี (ใช้เทคโนโลยีอย่าง
เรียบง่าย รูปแบบการพึ่งตนเองเชิงพุทธบูรณาการแบ่งออกเป็น 4 ด้านตามหลักภาวนา 4 ได้แก่ 1. ภาวิตกายการ
พึ่งตนเองด้านสุขภาพ, เศรษฐกิจ, และพลังงาน, 2. ภาวิตศีลการพึ่งตนเองด้านสังคม, และทรัพยากรธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อม, 3. ภาวิตจิตการพึ่งตนเองด้านจิตใจ และการสื่อสาร, และ 4. ภาวิตปัญญาการพึ่งตนเองด้าน
การศึกษา และเทคโนโลยี, ซึ่งสะท้อนแนวทางการพัฒนาตนเองอย่างสมดุลทั้งภายนอกและภายในควบคู่กับการ
เกื้อกูลผู้อื่นตามแนวทางพระพุทธศาสนา 
 
 
 
 
 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


342 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

บทน า  

 การพัฒนาคุณภาพชีวิตของบุคคลเป็นรากฐานสำคัญของการดำรงชีวิตอย่างมีความสุขและสันติในสังคม 
คุณภาพที่ดีคือการที่ประชาชนมีความสามารถในการพึ่งพาตนเองได้ซึ่งสอดคล้องกับองค์การอนามัยโลกที่ระบุว่า
คุณภาพชีวิตที่ดีต้องประกอบด้วยความสุขทั้งทางกายจิตใจสังคมและส ิ่งแวดล้อม (ชุมพร ฉ่ำแสง และคณะ 
2555: 21) อย่างไรก็ตามแม้สังคมไทยจะได้รับอิทธิพลจากเทคโนโลยีและความเจริญทางวัตถุจากตะวันตกแต่
กลับเผชิญวิกฤตคุณภาพชีวิตในหลายมิติ ทั้งสุขภาพเสื่อมถอยผู้คนถูกครอบงำด้วยบริโภคนิยมการศึกษาที่มุ่งเน้น
แสวงหาความรู้เพื่อประโยชน์ส่วนตนมากกว่าการพัฒนาคุณธรรมสื่อกลายเป็นเครื่องมือมอมเมาผู้คนสังคมต่าง
คนต่างอยู ่เศรษฐกิจที ่พึ ่งพาเคมีและขับเคลื ่อนด้วยความโลภ ตลอดจนปัญหาสิ ่งแวดล้อมพลังงานและ
ทรัพยากรธรรมชาติที ่เสื ่อมโทรมในการพึ่งตนเอง พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ตนแลเป็นที ่พึ ่งของตน” (มหา
จุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, 2539; ขุ.ขุ. (ไทย). 25/160/82) แสดงให้เห็นว่าต้องพึ่งตนเองจึงจะเป็นการพึ่งตนที่
แท้จริง พ่ึงตนในปัจจัย 4 ได้แก่ ข้าว ผ้า ยา บ้าน นอกจากนี้พระพุทธเจ้ายังทรงสอนให้พึ่งธรรมคือพ่ึงตนตามกฎ
แห่งกรรม พ่ึงตนด้วยการทำความดี เป็นการพัฒนาตนเองให้สามารถเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนาคือ
สามารถดับกิเลสเหตุแห่งทุกข์ทั้งมวล จนบรรลุความเป็นอาริยบุคคลในระดับต่าง ๆ จนสูงสุดคือบรรลุนิพพาน 
(พระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐ, 2556: 73-75) ยิ่งไปกว่านั้น พระพุทธศาสนายังเน้นการช่วยเหลือผู้อื่นควบคู่กันไป
ด้วย ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “โคแม่ลูกอ่อน เล็มหญ้าพลาง ชำเลืองดูลูกไปพลาง” (มหาจุฬาลงกรณ์ราช
วิทยาลัย, 2539; ม.มู. 12/497/535) การพ่ึงตนได้และช่วยเหลือผู้อ่ืนไปพร้อมกันจึงเป็นความสมบูรณ์ของพัฒนา
คุณภาพชีวิตที่เป็นทั้งการทำประโยชน์ตนและประโยชน์ท่านไปพร้อมกัน  
 พุทธบูรณาการคือการนำหลักพุทธธรรมขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า เข้าไปผสมผสานบูรณาการและ
ประยุกต์ใช้ให้เข้ากับวิถีการดำเนินชีวิตประจำวันของคนในสังคมชุมชนแล้วทำให้คนในสังคมชุมชนอยู่เย็นเป็นสุข
สามารถพึ่งตนเองได้ ใช้หลักภาวนา 4 พัฒนาฝึกอบรมชีวิตให้มีคุณภาพชีวิตที่ถูกต้องดีงาม 1) กายภาวนา คือ
การฝึกอบรมกายเมื่อไปสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพแล้วไม่เกิดโทษ 2) ศีลภาวนา คือการอบรมคว าม
ประพฤติให้อยู่ในวินัยไม่เบียดเบียน อยู่ร่วมกับผู้อื่นด้วยความเกื้อกูล 3) จิตภาวนา คือการอบรมจิตใจให้เข้มแข็ง
มั่นคง สดชื่น เบิกบาน แจ่มใส มีเมตตากรุณา 4)  ปัญญาภาวนา คือปัญญาที่เข้าใจความจริงตามความเป็นจริง 
รู้เท่าทันโลก อยู่เหนือโลก อยู่เหนือกิเลส แก้ไขป ัญหาด้วยปัญญาอันยิ่ง ผู้ที่พัฒนาทั้ง 4 ด้านจนถึงขั้นสูงสุด
เรียกว่า “ภาวิต 4” ซึ่งเป็นคุณสมบัติของพระอรหันต์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551: 70-71) แพทย์
วิถีธรรมภายใต้การนำของ ดร. ใจเพชร กล้าจน (หมอเขียว) เป็นองค์กรที่ใช้ธรรมะเป็นแก่นหลักในการอบรมองค์
ความรู้ในการดูแลสุขภาพ การทำกสิกรรมไร้สารพิษ ธรรมะ และอื่น ๆ แก่ประชาชนที่สนใจโดยไม่คิดค่าใช้จ่าย 
เพื่อให้ประชาชนสามารถพึ่งตนและช่วยเหลือผู้อื่น ในทุกกิจกรรมและโครงการช่วยเหลือสังคมมีความมุ่งหมาย
เพ่ือให้ผู้รับการอบรมได้รับการถ่ายทอดปัญญาแห่งธรรม มีศีล สมาธิ ปัญญาที่ถูกตรง มีความรู้คู่คุณธรรม อยู่รอด
ได้ พ่ึงตนได้ ช่วยเหลือผู้อื่นได้ โดยตลอดระยะเวลากว่า 30 ปี ได้จัดอบรมให้กับหน่วยงานและประชาชนที่สนใจ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


343 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ทั้งในประเทศและต่างประเทศได้รับประโยชน์มากกว่า 300,0000 ราย และเผยแพร่ข้อมูลองค์ความรู้ ด้วยการ
จัดค่ายอบรม  บรรยาย หนังสือ และ Social Media เช่น เฟสบุ๊ค ยูทูป (ผ่องไพรธรรม กล้าจน, 2566: 50)   
 ชุมชนภูผาฟ้าน้ำ พ่ึงตนทั้งในมิติรูปธรรมและนามธรรมในด้านรูปธรรม ชุมชนทำกสิกรรมไร้สารพิษทำให้
พึ่งตนได้ในปัจจัย 4 โดยเฉพาะอย่างยิ่งอาหาร ส่วนในด้านนามธรรม เน้นการพัฒนาจิตใจให้หลุดพ้นจากกิเลส 
เกิดความผาสุกและมีน้ำใจช่วยเหลือผู้อื่น โดยมี ดร.ใจเพชร กล้าจน เป็นผู้นำชุมชนได้ทำหน้าที่เป็นผู้ถ่ายทอด
องค์ความรู้พุทธธรรมและได้นำไปประยุกต์ใช้ที่เกี่ยวกับวิทยาการการดำเนินชีวิตของชุมชนบูรณาการกับพุทธ
ธรรมและปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง เพ่ือใช้เป็นแนวทางในการพึ่งตนด้วยสิ่งที่ประหยัด เรียบง่าย ใช้ทรัพยากรใน
ท้องถิ่นเป็นหลัก ประยุกต์เข้ากับวิถีชีวิตได้อย่างยั่งยืน โดยมุ่งพัฒนาคุณภาพชีวิตไปสู่ชีวิตที่พอเพียงเรียบง่าย 
ร่างกายที่แข็งแรง จิตใจที่ดีงาม จิตใจที่เป็นสุข (ใจเพชร กล้าจน, 2558: 4) 
 งานวิจัยที่ผ่านมาอาจมีการกล่าวถึงเรื่องสุขภาวะในภาพรวม แต่ยังขาดการอธิบายและวิเคราะห์ในมิติ
ของพุทธธรรมอย่างชัดเจน ซึ่งเป็นช่องว่างทางการวิจัยที่สำคัญ ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษารูปแบบ
การพึ่งตนเองของแพทย์วิถีธรรมเชิงพุทธบูรณาการ โดยมุ่งเน ้นการศึกษาใน 9 ด้าน ได้แก่ ด้านสุขภาพ ด้าน
เศรษฐกิจ ด้านพลังงาน ด้านสังคม ด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ด้านจิตใจ ด้านการสื่อสาร ด้าน
การศึกษา และด้านเทคโนโลยี จากนั้นนำผลการศึกษามาบูรณาการและประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมขององค์พระ
สัมมาสัมมาสัมพุทธเจ้า เพื่อสร้างเป็นรูปแบบการพึ่งตนเองของแพทย์วิถีธรรมเชิงพุทธบูรณาการใน 4 ด้านหลัก 
คือ การพึ่งตนเองด้านกาย การพึ่งตนเองด้านศีล การพึ่งตนเองด้านจิตใจ และการพึ่งตนเองด้านปัญญา ซึ่ง
คาดหวังว่าจะสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการส่งเสริมการพึ่งตนเองให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อชุมชนและสังคมใน
วงกว้างต่อไป 

ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องและกรอบแนวคิดในการวิจัย 

 แนวคิดการพึ่งตนเองของตะวันตก 

 ในปี 1996 กลุ่มองค์การอนามัยโลก (The WHO group) ได้นิยามคุณภาพชีวิตว่าคือความพึงพอใจใน
การดำรงชีวิตเพื่อให้มีความเป็นอยู่ที่ดี มีความสุขทั้งทางร่างกายและจิตใจ คือ 1) ด้านจิตใจ คือการรับรู้สภาพ
ทางจิตใจของตนเอง เช่น การรับรู้ถึงความสามารถในการจัดการกับความเศร้าหรือกังวล การรับรู้ถึงความคิด 
ความจำ สมาธิ การตัดสินใจ และความสามารถในการศึกษาเรียนรู้เรื่องราวต่าง ๆ รวมถึงความเชื่อที่ส่งผลต่อ
การดำเนินชีวิตและการเผชิญอุปสรรค 2) ด้านร่างกาย คือการตระหนักรู้ถึงสภาพร่างกายของตนเอง เช่น ความ
แข็งแรง ความรู้สึกสุขสบาย ปราศจากความเจ็บปวด ความสามารถในการรับมือกับอาการเจ็บป่วย พละกำลังใน
การใช้ชีวิตประจำวัน และความเป็นอิสระไม่ต้องพึ่งพาผู้อื่นหรือการรักษาทางการแพทย์ 3) ด้านสังคม คือการ
ตระหนักรู้ถึงความสัมพันธ์ของตนกับผู้อื่นทั้งในบทบาทของผู้รับและผู้ให้ความช่วยเหลือ การมีส่วนร่วมในชุมชน 
การรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของสังคม และการได้รับการยอมรับซึ่งส่งผลต่อความรู้สึกมั่นคงและคุณค่าในตนเอง                 
4) ด้านสิ่งแวดล้อม คือ การรับรู้เกี ่ยวกับสิ่งแวดล้อมที่มีผลต่อการดำเนินชีวิต เช่น ความเป็นอิสระในการ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


344 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ดำรงชีวิต มีความปลอดภัยและมั่นคงในชีวิต รวมถึงการรับรู้ว่าสภาพแวดล้อมทางกายภาพปราศจากมลพิษมี
ความปลอดภัยและเอ้ือต่อการอยู่อาศัย (ชุมพร ฉ่ำแสง และคณะ, 2555: 21) 

  แนวคิดการพึ่งตนเองในประเทศไทย 

  ระดับองค์กรแนวคิดการพึ่งตนเองตั้งอยู่บนฐานของความพอประมาณความมีเหตุผลการใช้ทรัพยากร
อย่างรู้คุณค่าและการดำรงชีวิตด้วยสติ ปัญญา และความเพียร โดยมุ่งเน้นการพัฒนาใน 5 ด้าน ได้แก่ จิตใจ 
เศรษฐกิจ ทรัพยากรธรรมชาติ เทคโนโลยี และสังคม (สำน ักงานพัฒนาชุมชนจังหวัดกาฬสินธุ์ , 2565) ระดับ
ชุมชนการพึ่งตนเองต้องเกิดจากจิตสำนึกการมีส่วนร่วมจากสมาชิกภายในชุมชนสามารถดำเนินการแก้ไขปัญหา
ได้ด้วยชมุชนเอง โดยไม่ต้องรอคอยความช่วยเหลือจากอำนาจรัฐ โดยมีปัจจัยสำคัญคือ ผู้นำชุมชน ทุนทาง
เทคโนโลยี ทรัพยากรชุมชน การรวมกลุ่ม และความเชื่อม่ันในค่านิยมศาสนาวัฒนธรรมและเอกลักษณ์ของชุมชน 
(อัยรวี วีระพันธ์พงศ์, 2557) ส่วนนักวิชาการทางพระพุทธศาสนาพุทธทาสภิกขุ (ม.ป.ป.) อธิบายว่า การมีตนเป็น
ที่พึ่งและมีธรรมะเป็นที่พึ่งนั้นคือสิ่งเดียวกันหมายถึงการที่บุคคลต้องปฏิบัติจนเกิดความสะอาดสว่างสงบในใจ
โดยอาศัยความเข้าใจในกฎแห่งกรรม ส่วนพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต) (2540) อธิบายว่าการพึ่งตนเป็นการทำ
ตนให้เป็นที่พึ่งของตนคือทำเองผลิตเองไม่ต้องพึ่งพาผู้อื่นไม่ต้องพึ่งภายนอก และยังมีหน้าที่ช่วยเหลือให้ผู ้อื่น
สามารถพึ่งตนเองได้ด้วย ในทัศนะของสมณะโพธิรักษ์ (2566) การพึ่งตนคือการพึ่งธรรมอันเกิดจากความเข้าใจ
เรื่องกรรมและวิบากอย่างลึกซึ้งว่าทุกการกระทำย่อมก่อให้เกิดผลและไม่มีใครสามารถรับผลกรรมแทนกันได้ 
การรู้เช่นนี้นำไปสู่การคลายความยึดมั่นถือมั่น ไม่หลงติดอยู่กับสุขหรือทุกข์ และสามารถดับสุขดับทุกข์ได้อย่าง
สิ้นเกลี้ยงขณะที่พระไพศาล วิสาโล (2565) ชี้ว่าการพึ่งตนคือการไม่แสวงหาความสุขจากสิ่งภายนอกแต่เป็น
ความสุขสงบจากภายในคือจิตที่เป็นอิสระจากความยึดมั่นถือมั่น 

 แนวคิดการพึ่งตนเองตามแนวเศรษฐกิจพอเพียง 

  เศรษฐกิจพอเพียง เป็นปรัชญาที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวได้ประทานไว้ตั้งแต่ปี 2517 เป็นหลักแห่ง
การดำเนินชีวิตที่เน้นความพอเพียง พอประมาณและมีคุณธรรม เป็นระบบเศรษฐกิจที่มีลักษณะโดดเด่นที่ยึด
หลัก “ตนเป็นที่พึ่งแห่งตน” โดยเน้นการผลิตและสร้างอาหารเพื่อเลี้ยงตนเองและชุมชน ให้ความสำคัญกับการ
รวมกลุ่มของชาวบ้านและเครือข่ายเพื่อเสริมพลังร่วมกันดำรงอยู่บนพื้นฐานของความเมตตาเอื้ออาทรและความ
สามัคคีในหมู่สมาชิก และเน้นการลงมือปฏิบัติจริงเป็นหัวใจของการดำเนินงานมีแนวทางปฏิบัติคือ 1) ความ
ประหยัดตัดทอนค่าใช้จ่ายในทุกด้านลดละเลิกสิ่งฟุ้งเฟ้อฟุ่มเฟือยในชีวิต 2) ประกอบอาชีพที่ถูกต้องซื่อสัตย์
สุจริต ไม่เบียดเบียนตนเองผู้อื่น 3) ละเลิกการแก่งแย่งผลประโยชน์และแข่งขันกันในทางการค้าแบบต่อสู้กัน
อย่างรุนแรง ให้ได้มาด้วยความเป็นธรรม 4) มีความเพียรพยายามจะหาทางให้ชีวิตหลุดพ้นจากความทุกข์ยาก
ด้วยการขวนขวายใฝ่หาความรู้เพิ่มพูนรายได้จนถึงขั้นพอเพียงเป็นเป้าหมายสำคัญ 5) ปฏิบัติตนในแนวทางที่ดี

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


345 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ลดละเลิกสิ่งชั่วทำแต่สิ่งที่ดีทำจิตใจให้ผ่องใสศูนย์ศึกษาศาสตร์พระราชาเพ่ือการพัฒนาท้องถิ่น มหาวิทยาลัยราช
ภัฏเชียงใหม่ (2563: 75-76) 

 แนวคิดทฤษฎีบูรณาการ 

  “บูรณาการ” (Integration) เป็นแนวคิดสำคัญที่มุ่งเน้นการนำส่วนต่าง ๆ ที่เคยแยกกัน มาผสมผสาน
เข้าด้วยกันอย่างมีระบบเพื่อให้เกิดความเข้าใจและการปฏิบัติที่ครอบคลุมรอบด้าน แนวคิดนี้ไม่เพียงหมายถึงการ
รวมเนื้อหาหรือวิธีการจากหลากหลายศาสตร์เท่านั้นแต่ยังสะท้อนถึงการมองโลกและชีวิตอย่างเป็นองค์รวม 
(holistic thinking) ซึ่งช่วยให้สามารถวิเคราะห์และแก้ปัญหาได้อย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืน ในทางทฤษฎี 
“บูรณาการ” คือการหลอมรวมองค์ประกอบต่าง ๆ ทั้งหลักการ (principles) วิธีการ (methods) และเป้าหมาย 
(goals) จากหลากหลายแหล่งที่มาเข้าด้วยกันจนเกิดความสอดคล้องเป็นระบบเดียวจุดมุ่งหมายสำคัญคือ การทำ
ให้ระบบนั้นสามารถตอบสนองต่อความซับซ้อนของสังคมและชีวิตมนุษย์ได้อย่างแท้จริง แนวคิดนี้สอดคล้องกับ
หลักอิทัปปัจจยตาในพระพุทธศาสนา หรือที่รู้จักกันว่า “ปฏิจจสมุปบาท” ซึ่งกล่าวถึงความสัมพันธ์อันแนบแน่น
ของสรรพสิ่งที่เกิดขึ้นโดยมีเหตุปัจจัยซึ่งกันและกันไม่มีสิ่งใดเกิดขึ้นอย่า งโดดเดี่ยวหรือเป็นเอกเทศ ด้วยเหตุนี้ 
การเข้าใจสิ่งใดสิ่งหนึ่งจึงต้องพิจารณาอย่างรอบด้านในเชิงองค์รวมซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของการคิดแบบบูรณา
การในเชิงพุทธ 
  เมื่อแนวคิดบูรณาการถูกนำมาประยุกต์ใช้กับหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาจึงเกิดเป็นแนวทางที่
เรียกว่า “พุทธบูรณาการ” (Buddhist Integration) ซึ่งเน้นการน้อมนำธรรมะมาเป็นศูนย์กลางของการพัฒนา
ในทุกมิติโดยเฉพาะการพัฒนาคนและชุมชนอย่างยั่งยืนพุทธบูรณาการมิได้เป็นเพียงการนำธรรมะมาเผยแผ่
เท่านั ้นหากแต่เป็นการเชื ่อมโยงธรรมะเข้ากับบริบทของสังคมวิถีชีวิตและปัญหาปัจจุบันเพื ่อใ ห้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงที่ลึกซึ้งทั้งในระดับปัจเจก (โลกียะ) และระดับจิตวิญญาณ (โลกุตระ) การพัฒนาชุมชนตามแนวพุทธ
บูรณาการจึงมุ่งเริ่มต้นที่ “การพัฒนาคน” ด้วยหลักธรรมะ โดยเฉพาะการปลูกฝังปัญญาคุณธรรมและความ
เสียสละเพื่อส่วนรวมพัฒนาผู้นำชุมชนให้เป็นผู้นำที่มีจิตสาธารณะส่งเสริมการเรียนรู้ตลอดชีวิตและรักษาภูมิ
ปัญญาท้องถิ่นไว้เป็นรากฐานของการพัฒนานำไปสู่การรวมพลังของชุมชนด้วยความรักความสามัคคีและความ
ภาคภูมิใจในบ้านเกิดของตน 
  แนวคิดทฤษฎีบูรณาการไม่ใช่เพียงกลวิธีในการจัดการองค์ความรู้แต่เป็นกรอบความคิดที่ลึกซึ้งและทรง
พลัง โดยเฉพาะเมื่อผสานกับหลักธรรมทางพุทธศาสนาซึ่งเน้นความสัมพันธ์ของสรรพสิ่งอย่างลึกซึ้งแนวทางนี้ไม่
เพียงตอบโจทย์การพัฒนาสังคมในทางวัตถุแต่ยังส่งเสริมการพัฒนา “จิตใจ” และ “จิตสำนึก” ของมนุษย์ให้
สามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติและยั่งยืน 
 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


346 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

 กรอบแนวคิดในการวิจัย  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

แผลภาพที ่1 กรอบแนวคิดของการวิจัย 

วัตถุประสงค ์

 1. เพ่ือศึกษาการพึ่งตนเองในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. เพ่ือศึกษารูปแบบการพ่ึงตนเองของแพทย์วิถีธรรมชุมชนภูผาฟ้าน้ำ ต.ป่าแป๋ อ.แม่แตง จ.เชียงใหม่ 
 3. เพื่อเสนอรูปแบบการพึ่งตนเองของแพทย์วิถีธรรมชุมชนภูผาฟ้าน้ำ ต.ป่าแป๋ อ.แม่แตง จ.เชียงใหม่  
เชิงพุทธบูรณาการ 

 สมมติฐานในการวิจัย 

 รูปแบบการดำเนินชีวิตของชุมชนภูผาฟ้าน้ำมีรากฐานจากแนวคิดทางพระพุทธศาสนาซึ่งสะท้อนผ่าน
กิจวัตรประจำวัน กิจกรรมชุมชนปฏิสัมพันธ์ในสังคมพระสงฆ์ ผู้นำชุมชนจิตอาสาในชุมชนภูผาฟ้าน้ำมีบทบาท
ร่วมในการพัฒนาและธำรงคุณค่าทางจิตวิญญาณของชุมชน และกระบวนการสร้างการมีส่วนร่วมในชุมชนเกิดขึ้น
จากการสื่อสารทางสังคมการจัดกิจกรรมและแรงจูงใจทางธรรมซึ่งช่วยส่งเสริมจิตสำนึกสาธารณะของชุมชน 

 

 
การพึ่งตนเองในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

รูปแบบการพึ่งตนเองของแพทย์วิถีธรรม 
ชมพูผาน  าฟ้า ต. ป้าแปง อ.แม่แตงจั 

งหวัดเชียงใหม่ 

 
แนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวข้อง 

 
รูปแบบการพึ่งตนเองของแพทย์วิถีธรรมเชิงพุทธบูรณาการ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


347 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ระเบียบวิธีในการวิจัย 

 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ที่มุ่งศึกษากระบวนการ แนวคิด และ
พฤติกรรมทางสังคมและศาสนาในบริบทของชุมชน โดยใช้วิธีการเก็บข้อมูลแบบเจาะลึกผ่านการสัมภาษณ์เชิงลึก 
(In-depth Interview) การสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) การสังเกตแบบมีส่วนร่วม (Participant 
Observation) และแบบไม่มีส่วนร่วม (Non-participant Observation) ร่วมกับการศึกษาข้อมูลจากเอกสาร 
(Documentary Research) เพ่ือให้ได้ข้อมูลที่ลึกซึ้งและครอบคลุม 

 ประชากร 

 ประชากรของการวิจัยครั้งนี้ คือบุคคลที่มีบทบาทหรือมีส่วนเกี่ยวข้องกับกิจกรรมทางพระพุทธศาสนา
และกิจกรรมภายในชุมชนภูผาฟ้าน้ำ ตำบลป่าแป๋ อำเภอแม่แตง จังหวัดเชียงใหม่ ซึ่งประกอบด้วยพระภิกษุ      
ผู้นำชุมชน สมาชิกชุมชน คณะกรรมการ และจิตอาสา 

 กลุ่มตัวอย่าง  

 กลุ่มตัวอย่างท่ีใช้ในการวิจัยมีจำนวนทั้งสิ้น 25 รูป/คน ประกอบด้วย 
1. ผู้ทรงคุณวุฒิด้านพระพุทธศาสนา จำนวน 5 รูป/คน 
2. ผู้นำชุมชน จำนวน 1 คน 
3. สมาชิกชุมชน คณะกรรมการชุมชน หรือหัวหน้าฐานงาน จำนวน 15 คน 
4. จิตอาสาที่เข้าร่วมกิจกรรมเป็นครั้งคราว จำนวน 4 คน 

  นอกจากนี้ ได้มีการจัด กลุ่มสนทนากลุ่มย่อย จำนวน 1 กลุ่ม รวมผู้เข้าร่วม 10 คน ประกอบด้วย 
  1. ผู้นำชุมชน 1 คน 
  2. สมาชิกชุมชน/คณะกรรมการ/หัวหน้าฐานงาน 7 คน 
  3. จิตอาสา 2 คน 

 เทคนิคการคัดเลือกกลุ่มตัวอย่าง 

 ผู้วิจัยใช้วิธีการคัดเลือกแบบมีเกณฑ์ (Purposive Sampling) โดยพิจารณาจากความเหมาะสมของ
บุคคลที่สามารถให้ข้อมูลเชิงลึกและสอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการวิจัย ซึ่งเน้นผู้ที่มีบทบาท ความรู้ หรือ
ประสบการณ์ในบริบทของชุมชนทางพระพุทธศาสนา และสามารถสะท้อนมุมมองในเชิงคุณค่าและแนวปฏิบัติได้
อย่างหลากหลาย 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


348 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย  
 
 เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บข้อมูลประกอบด้วย 

1. เอกสารวิชาการ ได้แก่ งานวิจัย หนังสือ บทความ และพระไตรปิฎกฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย เพ่ือใช้ในการศึกษาข้อมูลพื้นฐานและเปรียบเทียบเชิงทฤษฎี 

2. แบบสัมภาษณ์เชิงลึก สำหรับสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ ผู้นำชุมชน และจิตอาสา โดยใช้แบบสัมภาษณ์
แบบมีโครงสร้าง (Structured Interview) 

3. แนวคำถามสำหรับการสนทนากลุ่ม ใช้เพื่อรวบรวมความคิดเห็นและข้อเสนอแนะจากกลุ่มผู้มีส่วน
เกี่ยวข้อง 

4. แบบสังเกตแบบมีส่วนร่วม สำหรับการเข้าร่วมกิจกรรมในชุมชนเพื ่อตรวจสอบพฤติกรรมและ
บรรยากาศ 

5. แบบสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม สำหรับการสังเกตพฤติกรรมของสมาชิกชุมชนโดยที่ผู้วิจัยไม่ได้มีส่วน
ร่วมในกิจกรรม 
 
 การตรวจสอบคุณภาพของเครื่องมือ 
 
 ผู้วิจัยได้นำเครื่องมือทั้งหมดเสนอให้ผู้ทรงคุณวุฒิจำนวน 3 ท่าน ทำการตรวจสอบความเที่ยงตรงเชิง
เนื้อหา (Content Validity) ผลการประเมินพบว่าค่าความเที่ยงตรงมีค่าเท่ากับ 0.9 แสดงว่าเครื่องมือมีความ
เหมาะสมและมีคุณภาพเพียงพอสำหรับการเก็บข้อมูล 
 
  วิธีด าเนินการวิจัย 
 
 กระบวนการดำเนินงานวิจัยมีขั้นตอนดังต่อไปนี้ 

1. ศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เก่ียวข้องเพ่ือสร้างกรอบแนวคิดและเตรียมเครื่องมือ 
2. ขออนุมัติการวิจัยจากคณะกรรมการจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย (ได้รับอนุมัติ เลขที่ ว.672/2567 ลงวันที่ 26 ตุลาคม 2567) 
3. ลงพื้นที่เก็บข้อมูลภาคสนามในชุมชนภูผาฟ้าน้ำ 
4. ดำเนินการสัมภาษณ์ สนทนากลุ่ม และการสังเกตทั้งแบบมีและไม่มีส่วนร่วม 
5. วิเคราะห์ข้อมูลและตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูล 
6. สังเคราะห์ผลการวิจัยเพื่อนำเสนอข้อค้นพบ 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


349 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

 การเก็บข้อมูลและการวิเคราะห์ข้อมูล 

 การเก็บข้อมูล การเก็บข้อมูลแบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ 
1. ข้อมูลเอกสาร: ดำเนินการวิเคราะห์เอกสารจากงานวิจัย หนังสือ และพระไตรปิฎก เพ่ือเปรียบเทียบ

แนวคิดและตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูล 
2. ข้อมูลภาคสนาม: ดำเนินการสัมภาษณ์เชิงลึก สนทนากลุ่ม สังเกตแบบมีส่วนร่วม และไม่มีส่วนร่วม 

โดยเก็บข้อมูลจนถึงจุดที่ข้อมูลมีความอ่ิมตัว (Data Saturation) 
 การวิเคราะห์ข้อมูล การวิเคราะห์ข้อมูลใช้วิธีวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) โดยมีขั้นตอนดังนี้ 

1. ถอดเทปคำต่อคำจากการสัมภาษณ์และสนทนากลุ่ม 
2. จัดหมวดหมู่ข้อมูลและให้รหัสข้อมูล (Coding) 
3. วิเคราะห์เนื้อหาในแต่ละหมวดหมู่ 
4. ตัดข้อมูลที่ไม่เก่ียวข้อง 
5. สังเคราะห์และสรุปข้อมูลเพื่อตอบวัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 

 การตรวจสอบความน่าเชื่อถือของข้อมูล 
 
 ผู้วิจัยได้ดำเนินการตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูลด้วยเทคนิคดังต่อไปนี้ 

1. โดยผู้ให้ข้อมูล (Member Checking): โดยสรุปประเด็นสำคัญและอ่านให้ผู้ให้ข้อมูลตรวจสอบ หาก
พบความคลาดเคลื่อนจะดำเนินการปรับแก้ทันท ี

2. การตรวจสอบแบบสามเส้า (Triangulation): เปรียบเทียบข้อมูลจากแหล่งข้อมูลต่าง ๆ และวิธีการที่
หลากหลาย เช่น การสัมภาษณ์ สนทนากลุ่ม เอกสาร และการสังเกต เพื่อยืนยันความน่าเชื่อถือและความ
สอดคล้องของข้อมูล 

 

 

 

 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


350 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

ผลการวิจัย 

การพ่ึงตนเองตามแนวทางพระพุทธศาสนาเถรวาทและการประยุกต์ใช้ในชุมชนแพทย์วิถีธรรม" สามารถ
สรุปได้ว่า เป็นไปตามวัตถุประสงค์ และสามารถ ตอบสมมติฐานการวิจัยได้ครบถ้วน โดยสามารถสังเคราะห์
สาระสำคัญออกมาได้เป็น 3 ประเด็นหลัก พร้อมทั้งจัดทำตารางเปรียบเทียบเพื่อให้เห็นภาพรวมชัดเจน ดังนี้ 

ตารางท่ี 1 เป็นไปตามวัตถุประสงค์และตอบสมมติฐานได้ 

ประเด็นการวิจัย ผลการวิจัย ข้อสรุป 
1. ศึกษาหลักการพ่ึงตนเองใพระ
พุทธศาสนาเถรวาท 

พบว่าการพ่ึงตนเองใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทแบ่ง
ออกเป็น 2 ระดับ คือ  
1. รูปธรรมมีปัจจัย 4 พอเพียงเพ่ือ
ความอยู่รอด  
2. นามธรรม การพัฒนาภาวนา 4 
(กาย ศีล จิต ปัญญา) เพ่ือมุ่งสู่การ
หลุดพ้น มีนิพพานเป็นเป้าหมาย 
และเม่ือตนพึ่งตนได้แล้ว ย่อม
ช่วยเหลือผู้อื่นต่อไป 

เป็นไปตามวัตถุประสงค์ 

2. ศึกษารูปแบบการพ่ึงตนเองของ
แพทย์วิถีธรรม 

ชุมชนแพทย์วิถีธรรมพึ่งตนเองได้
ครบทั้ง 
รูปธรรม (อยู่รอด), นามธรรม (อยู่
เย็น), และ การแบ่งปัน (อยู่เพ่ือ
ผู้อื่น)  
โดยมีการพึ่งตน 9 ด้าน ครอบคลุม
สุขภาพ เศรษฐกิจ พลังงาน สังคม 
สิ่งแวดล้อม จิตใจ สื่อสาร 
การศึกษา เทคโนโลยี 

เป็นไปตามวัตถุประสงค์ 

3.วิเคราะห์การบูรณาการแนวคิด
พระพุทธศาสนาเถรวาทกับ
รูปแบบแพทย์วิถีธรรม 

พบว่ารูปแบบการพึ่งตนเชิงพุทธ
บูรณาการของแพทย์วิถีธรรม
สอดคล้องกับหลักภาวนา 4 โดย
แยกเป็น: 
- ภาวิตกาย = สุขภาพ + 

ตอบสมมติฐานการบูรณาการพุทธ
ธรรมกับการพ่ึงตนในชุมชนได้ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


351 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

เศรษฐกิจ + พลังงาน 
- ภาวิตศีล = สังคม + สิ่งแวดล้อม 
- ภาวิตจิต = จิตใจ + การสื่อสาร 
- ภาวิตปัญญา = การศึกษา + 
เทคโนโลยี 

ตารางที ่2 สังเคราะห์ การพึ่งตนเองในมิติพุทธเถรวาท - แพทย์วิถีธรรม – พุทธบูรณาการ 

มิติ / แนวคิด พระพุทธศาสนาเถรวาท แพทย์วิถีธรรม 
พุทธบูรณาการในแพทย์วิถี

ธรรม 
เป้าหมายสูงสุด นิพพาน (การหลุดพ้น) อยู่รอด อยู่เย็น อยู่เพ่ือ

ผู้อื่น 
นิพพาน (ผ่านการพ่ึงตน
แบบบูรณาการ) 

แนวทางการพัฒนา ภาวนา 4 (กาย ศีล จิต 
ปัญญา) 

พ่ึงตน 9 ด้าน ภาวิต 4 
กาย–สุขภาพ, เศรษฐกิจ, 
พลังงาน  
ศีล–สังคม, สิ่งแวดล้อม  
จิต–จิตใจ, การสื่อสาร  
ปัญญา–การศึกษา, 
เทคโนโลยี 

มิติรูปธรรม ปัจจัย 4 พอเพียง 1. สุขภาพ 
2. เศรษฐกิจ 
3. พลังงาน 

ภาวิตกาย 

มิตินามธรรม ลดละกิเลส/ พัฒนาจิต 6. จิตใจ 
7. การสื่อสาร 

ภาวิตจิต 

มิติสังคมและสิ่งแวดล้อม สัมมาวาจา/ 
สัมมากัมมันตะ 

4. สังคม 
5. ทรัพยากรฯ 

ภาวิตศีล 

มิติการเรียนรู้/ปัญญา ปริยัติ–ปฏิบัติ–ปฏิเวธ 8. การศึกษา 
9. เทคโนโลยี 

ภาวิตปัญญา 

การช่วยผู้อ่ืน แบ่งปันหลังพ่ึงตนได้ อยู่เพื่อผู้อื่น ช่วยเหลือโดยอาศัยพลังแห่ง
ความพ่ึงตน 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


352 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

 ผลการวิจัยพบว่า ชุมชนแพทย์วิถีธรรมภูผาฟ้าน้ำสามารถพึ่งตนเองได้อย่างเป็นรูปธรรมทั้งในระดับวัตถุ
และจิตใจ โดยเฉพาะในด้านวัตถุ ชุมชนมีการจัดการทรัพยากรอย่างมีประสิทธิภาพ เช่น การปลูกพืชผักอินทรีย์
เพื ่อบริโภคภายในชุมชน การใช้สมุนไพรในการดูแลสุขภาพ และการใช้พลังงานทางเลือก ซึ ่ง สะท้อนถึง
ความสามารถในการดำรงชีวิตโดยไม่ต้องพึ่งพิงระบบเศรษฐกิจภายนอกมากนัก ในด้านจิตใจ สมาชิกในชุมชนมี
การฝึกฝนจิตด้วยแนวทางของพระพุทธศาสนาเถรวาท เช่น การปฏิบัติธรรมอย่างสม่ำเสมอ การยึดมั่นในศีล 5 
และการละวางจากความยึดติดทางโลก ส่งผลให้เกิดความสงบสุขภายในจิตใจ และมีความสามารถในการจัดการ
กับปัญหา ความทุกข์ และความเปลี่ยนแปลงได้อย่างมั่นคง เมื่อพิจารณาในภาพรวม จึงสามารถสรุปได้ว่า แนว
ทางการพึ่งตนเองตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทที่ชุมชนนี้นำมาใช้ ไม่เพียงแต่สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของ
การวิจัยเท่านั้น แต่ยังแสดงให้เห็นถึงศักยภาพในการสร้างรูปแบบการพัฒนาที่ยั่งยืน ทั้งในระดับบุคคลและระดับ
ชุมชนอย่างแท้จริง  
 ผลการศึกษานี้ยังสะท้อนให้เห็นว่า หลักธรรมของพระพุทธศาสนาเถรวาทสามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้ใน
ชีวิตประจำวันของผู้คนยุคใหม่ได้อย่างเป็นรูปธรรม และมีศักยภาพในการนำไปประยุกต์ใช้กับชุมชนอื่น ๆ ที่มี
บริบทใกล้เคียงกัน เพ่ือส่งเสริมการพ่ึงพาตนเองและการพัฒนาที่ยั่งยืนในระยะยาว 

อภิปรายผล 

 การพึ่งตนเองตามแนวพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 การพึ่งตนเองเป็นแนวคิดสำคัญที่ปรากฏเด่นชัดในพระพุทธศาสนาเถรวาท ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ทรงสอน
ว่า “ตนเป็นที่พึ่งแห่งตน” (ตนฺตา เทโวตฺตมา) เป็นหลักปฏิบัติพื ้นฐานที่มุ่งเน้นการพัฒนาตนเองให้สามารถ
ดำรงชีวิตอย่างมั่นคงโดยไม่พึ่งพาผู้อื่นอย่างไร้ขอบเขต การพึ่งตนเองตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทสามารถ
แบ่งออกเป็นสองระดับหลัก คือ ระดับโลกียะและระดับโลกุตระ  
 ระดับโลกียะ หมายถึงการพึ่งตนเองในด้านวัตถุและปัจจัยพื้นฐานของชีวิต ซึ่งประกอบด้วยการดูแล
รักษาและจัดหาปัจจัย 4 ได้แก่ อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค ให้มีความเพียงพอและสมดุล 
เพื่อความมั่นคงทางกายภาพและจิตใจ (มหายุทธนา นรเชฏฺโฐ , 2556) โดยการมีปัจจัย 4 อย่างเพียงพอเป็น
รากฐานสำคัญที่ทำให้บุคคลไม่เป็นภาระของผู้อื่นและสามารถดำรงชีวิตอย่างมีศักดิ์ศรี  ในขณะที่ระดับโลกุตระ 
เน้นการพึ่งตนเองในมิติของจิตใจและการพัฒนาทางจิตวิญญาณ ผ่านกระบวนการลดละกิเลสและความทุกข์ โดย
การปฏิบัติภาวนา 4 ประการ ได้แก่ กายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา ซึ่งเป็นวิถีปฏิบัติที่
นำไปสู่การดับทุกข์และการบรรลุนิพพาน (จรัญ บุญมี , 2566) ภาวนา 4 นี้เป็นกระบวนการที่ช่วยให้บุคคล
สามารถสร้างภูมิคุ้มกันทางจิตใจและเพิ่มพูนปัญญาในการเข้าใจธรรมชาติของสรรพสิ่งอย่างลึกซึ้ง  กระบวนการ
พ่ึงตนเองในพระพุทธศาสนาเถรวาทสามารถอธิบายได้ผ่าน 3 ขั้นตอน ได้แก่ 

1. ปริยัติ คือการศึกษาพระธรรมคำสอนเพ่ือเข้าใจหลักการและวิธีการดำเนินชีวิตอย่างถูกต้อง 
2. ปฏิบัติ คือการนำความรู้ที่ได้รับมาปฏิบัติจริงในชีวิตประจำวันอย่างมีวินัยและความเพียร 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


353 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

3. ปฏิเวธ คือผลสัมฤทธิ์จากการปฏิบัติธรรมซึ่งแสดงให้เห็นถึงความเจริญก้าวหน้าในทางจิตใจและการ
พ้นทุกข์ 
 ซึ่งแนวคิดนี ้ได้รับการสนับสนุนจากสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต, 2556) ที่เน้นย้ำถึง
ความสำคัญของการปฏิบัติธรรมอย่างต่อเนื่องและจริงจังจนสามารถนำไปสู่การเป็นที่พึ่งแห่งตนได้อย่างแท้จริง  
นอกจากนี้ การพึ่งตนเองในบริบทของพระพุทธศาสนาเถรวาท ยังเน้นความสำคัญของ “หมู่มิตรดี” หรือ 
“สัตบุรุษ” ซึ่งเป็นกลุ่มบุคคลที่มีความประพฤติดีและปฏิบัติดีร่วมกัน การมีหมู่มิตรดีจะช่วยส่งเสริมและ
สนับสนุนการฝึกฝนตน ลดละกิเลส และเสริมสร้างสัมมาทิฏฐิ (มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย , 2539) ใจเพชร 
กล้าจน (2558) และ สมณะโพธิรักษ์ (2554) ต่างก็เน้นย้ำว่าการอยู่ในสังคมที่ประกอบด้วยหมู่มิตรดีนั้น เป็น
ปัจจัยสำคัญที่นำไปสู ่การพัฒนาคุณภาพชีวิตและการพ้นทุกข์อย่างยั ่งยืน  ดังนั ้น การพึ ่งตนเองตามแนว
พระพุทธศาสนาเถรวาท จึงเป็นกระบวนการที่ครบถ้วนทั้งทางด้านวัตถุและจิตวิญญาณ โดยยึดหลักความรู้คู่กับ
การปฏิบัติและการอยู่ร่วมกับสังคมที่ดี ส่งผลให้บุคคลสามารถดำรงชีวิตอย่างมั่นคงและเป็นอิสระจากความทุกข์
ในที่สุด 

 การพึ่งตนเองของแพทย์วิถีธรรมชุมชนภูผาฟ้าน  า 

 การพึ่งตนเองในชุมชนภูผาฟ้าน้ำเป็นแนวปฏิบัติที่ได้รับอิทธิพลจากหลักธรรมทางพุทธศาสนาเถรวาท 
โดยชุมชนได้นำหลักธรรมมาประยุกต์ใช้ในวิถีชีวิตประจำวันอย่างเป็นรูปธรรมและนามธรรม ครอบคลุมการพึ่ง
ตนใน 3 ระดับ ได้แก่ การอยู่รอด (พึ่งตนในรูปธรรม) การอยู่เย็น (พึ่งตนในนามธรรม) และการอยู่เพื่อผู้อื่น (พึ่ง
ตนเพื่อผู้อื่น) ดังนี้ 
 1. การพึ่งตนในรูปธรรม (อยู่รอด) ชุมชนภูผาฟ้าน้ำสามารถดำรงชีวิตอย่างพอเพียงโดยอาศัยหลัก
เศรษฐกิจพอเพียงและการจัดการปัจจัยสี่อย่างมีประสิทธิภาพ เช่น การบริโภคอาหารที่ได้จากธรรมชาติ การใช้
สมุนไพรในการดูแลสุขภาพ การผลิตพลังงานจากแหล่งพลังงานหมุนเวียน เช่น โซลาร์เซลล์ และการทำเกษตร
ในรูปแบบโคกพอเพียง ซึ่งเป็นแนวทางที่สอดคล้องกับพระพุทธดำรัสที่ว่า “ปัจจัย 4 มีค่าน้อย หาได้ง่าย ไม่มี
โทษ” (มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, 2539) รวมถึงแนวคิดของใจเพชร กล้าจน (2558) ที่ส่งเสริมการดำเนิน
ชีวิตอย่างเรียบง่ายตามทรัพยากรที่มีอย่างพอเพียง 
 2. การพึ่งตนในนามธรรม (อยู่เย็น) การพึ่งตนในระดับนามธรรมของชุมชนตั้งอยู่บนหลักอริยสัจ 4 โดย
มุ่งลดความอยากและความโลภ ฝึกฝนการวางใจอย่างสงบ ไม่เร่งผลของการกระทำ และดำเนินชีวิตด้วยความ
เพียรอยา่งมีสติ ซึ่งส่งผลให้สมาชิกในชุมชนมีจิตใจที่มั่นคง ไม่หวั่นไหวต่อปัญหาและความทุกข์ทั้งหลาย แนวทาง
นี้สอดคล้องกับงานวิจัยของนวลนภา ยุคันตพรพงษ์ (2566) ที่ระบุว่าการรู้จักวางใจอย่างไม่มีเงื ่อนไขเป็น
องค์ประกอบสำคัญของความสุขที่แท้จริง 
 3. การพึ่งตนเพื่อผู้อื่น (อยู่เพื่อผู้อื่น) นอกจากการพึ่งตนในระดับบุคคลแล้ว ชุมชนภูผาฟ้าน้ำยังมีการ
แบ่งปันองค์ความรู้และทรัพยากรแก่ผู้อื่นอย่างเป็นระบบ เช่น การเผยแพร่สมุนไพร หนังสือ เมล็ดพันธุ์ การจัด

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


354 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

อบรมและค่ายวิถีธรรม ตลอดจนการผลิตสื่อธรรมะผ่านช่องทางต่าง ๆ เช่น “หมอเขียวทีวี” ซึ่งเป็นการสื่อสาร
ที่ตั้งอยู่บนหลักเมตตาธรรม มีเป้าหมายเพื่อส่งเสริมให้ผู้อื่นสามารถพึ่งตนได้เช่นเดียวกัน โดยสอดคล้องกับพระ
พุทธพจน์ที่ว่า “ที่พึ่งอย่างอื่นของสัตว์ทั้งปวง ยิ่งไปกว่าทานไม่มี” (มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, 2539) และ
งานวิจัยของผ่องไพรธรรม กล้าจน (2566) ที่พบว่าการเผยแพร่ธรรมะอย่างจริงจังสามารถนำผู้ปฏิบัติไปสู่การพ้น
ทุกข์ได้จริง  

 รูปแบบการพึ่งตนของแพทย์วิถีธรรมชุมชนภูผาฟ้าน  าในมิติบูรณาการ 

 รูปแบบการพึ่งตนของชุมชนภูผาฟ้าน้ำภายใต้แนวคิดแพทย์วิถีธรรม เป็นกระบวนการบูรณาการมิติทาง
กาย ศีล จิต และปัญญาอย่างเป็นองค์รวม หรือที่เรียกว่า “ภาวิต 4” ซึ่งเป็นแนวทางในการพัฒนาตนตามหลัก
พระพุทธศาสนา โดยมุ่งเน้นการลดละกิเลส การดำรงชีวิตอย่างเรียบง่าย และการพึ่งตนเองอย่างยั่งยืน ดังนี้ 
 ภาวิตกาย ชุมชนใช้การพัฒนากายเพื่อเสริมสร้างสุขภาวะผ่านการปฏิบัติวิถีชีวิ ตที่สอดคล้องกับ
ธรรมชาติ ได้แก่ การดูแลสุขภาพตนเองด้วย "เทคนิค 9 ข้อ" และ "ยา 9 เม็ด" ควบคู่กับการทำเกษตรกรรมแบบ
ไร้สารพิษ ซึ่งไม่เพียงแต่เสริมสร้างความแข็งแรงทางกาย แต่ยังเป็นการฝืนและลดกิเลสผ่านการเลือกบริโภค
อย่างมีสติ โดยมีงานวิจัยของนิตยาภรณ์ สุระสาย (2563) ระบุว่า “ยา 9 เม็ด” เป็นเครื่องมือทางธรรมในการขัด
เกลากิเลส ขณะที่กองพัน จิตแสง (2561) ชี้ให้เห็นว่าการรับประทานอาหารสุขภาพที่มีสติ เป็นหนึ่งในวิธีการฝึก
จิตให้อยู่เหนือความอยากได้อย่างมีนัยยะทางธรรม 
 ภาวิตศีล การพัฒนาศีลในชุมชนนี้มีรากฐานมาจากความศรัทธาในพระพุทธศาสนาและการยึดมั่นใน
ศีลธรรมอย่างมีปัญญา ทำให้เกิด “หิริโอตัปปะ” หรือความละอายและเกรงกลัวต่อบาป ซึ่งเป็นพื้นฐานสำคัญ
ของการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ ไม่เบียดเบียนกัน ไม่ฆ่าสัตว์ และไม่ทำลายธรรมชาติ โดยพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺ
โต) (2560) ได้อธิบายว่า การดำรงชีวิตด้วยหิริโอตัปปะดังกล่าวเทียบได้กับภาวะ “สอุปาทิเสสนิพพาน” หรือการ
ดับกิเลสขณะยังมีชีวิตอยู่ ซึ่งเป็นเป้าหมายของการพัฒนาศีลอย่างแท้จริง 
 ภาวิตจิต การพัฒนาจิตในชุมชนเน้นการละวางความอยาก ความยึดติด ผ่านการศึกษาและปฏิบัติตาม
หลักอริยสัจ 4 เพื่อให้เกิดความเข้าใจทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ การดับทุกข์ และแนวทางปฏิบัติที่นำไปสู่การดับทุกข์ 
ซึ่งนำไปสู่ความสงบและความสุขภายในอย่างแท้จริง ใจเพชร กล้าจน (2566) ได้อธิบายว่า การปฏิบัติเช่นนี้เป็น
การเปลี่ยนมุมมองต่อชีวิตและทุกข์ ให้เกิดปัญญาที่นำไปสู่ความหลุดพ้น ทั้งนี้สอดคล้องกับพุทธวจนะที่ว่า “ละ
ทุกข์ได้ เป็นสุขในที่ทั้งปวง” (มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, 2539) 
 ภาวิตปัญญา ในด้านปัญญา ชุมชนภูผาฟ้าน้ำได้จัดตั้งสถาบันวิชชาราม เพื่อเป็นพื้นที่การเรียนรู้เชิง
ปฏิบัติที่เน้นการพึ่งตนในชีวิตประจำวัน เช่น การฝึกทำเกษตรกรรมอินทรีย์ การถือศีล และการฝึกจิตเจริญสติ 
ปัญญาที่เกิดขึ้นจากการเรียนรู้เหล่านี้มิได้เป็นเพียงความรู้ทางทฤษฎี แต่เป็นปัญญาจากการลงมือปฏิบัติจริง 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2557) กล่าวไว้อย่างชัดเจนว่า “การพัฒนาตนให้พึ่งตนได้ และ
สามารถช่วยให้ผู้อื่นพึ่งตนเองได้ด้วย คือหัวใจสำคัญของพระพุทธศาสนา” นอกจากนี้ ชุมชนยังมีท่าทีในการ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


355 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

เลือกใช้เทคโนโลยีอย่างมีวิจารณญาณ โดยเน้นการนำเทคโนโลยีที่เหมาะสมมาใช้เพ่ือสนับสนุนวิถีการพ่ึงตน เช่น 
การใช้พลังงานแสงอาทิตย์ การเผยแพร่ธรรมะผ่านสื่อออนไลน์ และการจัดการข้อมูลเพื่อประโยชน ์ต่อส่วนรวม 
โดยไม่ตกอยู่ภายใต้อิทธิพลของเทคโนโลยีอย่างไร้ทิศทาง 

องค์ความรู้จากการวิจัย 

  ผลจากการวิจัยพบว่า รูปแบบการพึ่งตนเองของแพทย์วิถีธรรมเชิงพุทธบูรณาการ มีกระบวนการเรียนรู้ 
3 ขั้นตอน ได้แก่ ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ 
 1. ปริยัติ คือชาวชุมชนภูผาฟ้าน้ำ ได้ศึกษาเรียนรู้ความดีหลักคำสอนของพระพุทธเจ้าจากพระไตรปิฎก 
โดยมีพ่อครูสมณะโพธิรักษ์ และ ดร.ใจเพชร กล้าจน (หมอเขียว) ผู้นำชุมชนภูผาฟ้าน้ำ โดยครอบคลุมทั ้ง
เป้าหมาย หลักการ และวิธีการ คือต้องเรียนรู้จากผู้รู ้ ก่อนที่จะถึงขึ้นตอนนี้จึงต้องตามหาผู้รู ้ให้เจอตามหา
สัตบุรุษให้เจอ คือหาผู้ที่พึ่งตนและช่วยคนให้พ้นทุกข์ให้เจอ เพราะผู้พ้นทุกข์แล้วจึงจะช่วยผู้อื่นให้พ้นทุกข์ได้ จึง
จะได้ฟังสัทธรรมได้เรียนรู้ศีล สมาธิ ปัญญา ที่ถูกตรงจึงเกิดศรัทธา ได้สัมมาทิฏฐิจากท่าน จึงทำใจในใจให้แยบ
คายด้วยรู้ชัดด้วยปัญญาว่าท่านผู้นี้เป็นผู้ที่พ้นทุกข์แล้ว เราปฏิบัติตามเราก็จะพ้นทุกข์ตามท่าน จากนั้นตามหาหมู่
มิตรดีให้เจอ แล้วไปสานพลังไปปฏิบัติกับท่านชีวิตจึงจะพ้นทุกข์ได้  
  2. ปฏิบัติ คือชาวชุมชนภูผาฟ้าน้ำได้นำความรู้ที่ได้เรียนมาจากความดี คำสอน ของพระพุทธเจ้ า พ่อครู
สมณะโพธิรักษ์ และ ดร.ใจเพชร กล้าจน (หมอเขียว) มาปฏิบัติ คือต้องนำความรู้ที่ได้เรียนมานั้นมาลงมือปฏิบัติ
ร่วมกับหมู่มิตรดีด้วยหลักอปริหานิยธรรม มาหมั่นประชุมกันปรึกษาหารือกัน พร้อมเพรียงกันช่วยทำกิจใน 13 
ฐานงาน ทำงานไปด้วยลดกิเลสไปด้วย คนเราจะพ้นทุกข ์ได้ต้องเห็นทุกข์คือเห็นอริยสัจ 4 จะเห็นทุกข์ได้ต้อง
ปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้าคือต้องตั้งศีลคือตั้งใจไม่ทำตามความต้องการของกิเลส หมู่มิตรดีจะเกื้อกูล
ช่วยเหลือกัน เป็นผัสสะให้แก่กันและกัน ขัดเกลากัน และเป็นปัญญาให้แก่กัน การประชุมและการทำงานร่วมกับ
หมู่มิตรดี จะมีผัสสะมากระแทกกิเลสให้ออกอาการ กิเลสความเอาแต่ใจ ความอยากได้ดั่งใจแล้วไม่ได้ ทำให้ได้
เห็นทุกข์จากความอยากได้ดั่งใจ เห็นทุกข์คือเห็นอริยสัจ 4 เป็นสัมมาทิฏฐิที่ทำให้ชีวิตพ้นทุกข์ จากนั้นจึงใช้หลัก
อริยสัจ 4 ในการดับทุกข์ที่ต้นเหตุด้วยการละอยาก ไม่อยาก ดับอยาก ดับเหตุแห่งทุกข์ทุกข์จึงดับ ก็จะหมดทุกข์
เป็นเรื่อง ๆ บรรลุธรรมเป็นเรื่อง ๆ ได้นิพพานเป็นเรื่อง ๆ  
  3. ปฏิเวธ คือ ผลจากการนำความรู้ที่ได้เรียนมาจากความดี คำสอน ของพระพุทธเจ้า พ่อครูสมณะโพธิ
รักษ์ และ ดร.ใจเพชร กล้าจน (หมอเขียว) นำมาปฏิบัติ  จนเกิดเป็นผลคือความจริงที่เราปฏิบัติได้มีผลสัมฤทธิ์
เป็นภาวิต 4 คือสามารถพึ่งตนเอง 1) ด้านโลกียะคือพึ่งตนเองได้ในสิ่งจำเป็นในชีวิตคือปัจจัย 4 ได้แก่ อาหาร ที่
อยู่อาศัย เครื่องนุ่งห่ม ยารักษาโรค ด้วยการทำกสิกรรมไร้สารพิษ หรือทำกิจกรรมการงานที่เป็นประโยชน์อื่น ๆ 
แล้วนำผลผลิตไปแลก/ไปขายแล้วไปแลก/ซื้อปัจจัย 4 ให้ชีวิตได้อาศัย 2) ด้านโลกุตระ คือใจไร้ทุกข์ ใจดีงาม เบิก
บานแจ่มใส สุขสบายใจ ไร้ทุกข์ไร้กังวล ใจที่ลดละกิเลสเหตุแห่งทุกข์ได้เป็นลำดับ 3 การแบ่งปันช่วยเหลือผู้อื่น  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


356 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

  1.) P = Physical development ภาวิตกาย เป็นหมอดูแลตัวเองด้วยยา 9 เม็ด ใช้แรงกายผลิตอาหาร
ไร้สารพิษ ใช้พลังงานโซลาร์เซลล์และพลังงานฟืน  
  2.) M = Moral development ภาวิตศีล ปฏิบัติศีลเป็นปกติของชีวิตไม่บริโภคเนื้อสัตว์ อยู่ร่วมกับ
ธรรมชาติอย่างเกื้อกูล 
  3.) E = Emotional development ภาวิตจิต มีจิตใจเข้มแข็ง มั่นคง เบิกบาน แจ่มใส ไม่โกรธ ไม่
เกลียด ไม่ทุกข์ สื่อสารเพื่อการพ่ึงตนและช่วยคนให้พ้นทุกข์ 
  4.) I = Intellectual development ภาวิตปัญญา ความรู้คู่คุณธรรม พร้อมเสียสละเพ่ือผู้อื่น 
  ชาวชุมชนภูผาฟ้าน้ำมีภาวนา 4 ที่เจริญแล้วสำเร็จแล้วมีผลสัมฤทธิ์เป็นภาวิต 4 PMEI คือพึ่งตนเองได้
และช่วยเหลือผู้อื่นได้ คือเป็นผู้ที่ดำรงชีวิตพอเพียงเรียบง่าย ไม่เอาเปรียบ ไม่เบียดเบียน ไม่เห็นแก่ตัว เบิกบาน
แจ่มใส สุขสบายใจ ไร้ทุกข์ไร้กังวล เป็นผู้บรรลุประโยชน์ตนแล้ว ชีวิตที่เหลือจึงเป็นไปเพื่อประโยชน์ท่าน ใช้
แรงกายแรงใจสร้างสรรค์ทำประโยชน์ช่วยเหลือผู้อื่นด้วยใจบริสุทธิ์ อยู่ร่วมกับคนอยู่ร่วมกับสังคมเกื้อกูลสังคม
เกื้อกูลโลก เป็นมนุษย์ผู้เจริญมีลักษณะของการคนวรรณะ 9 คือเป็นคนเลี้ยงง่าย บำรุงง่าย มักน้อย สันโดษ ขัด
เกลา มีศีลเคร่ง น่าเลื่อมใส ไม่สะสม ยอดขยัน   
 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


357 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

 
 

แผนภาพที่ 2 องค์ความรู้จากการวิจัย 

สรุป 

  จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “รูปแบบการพึ่งตนเองของแพทย์วิถีธรรมชุมชนภูผาฟ้าน้ำเชิงพุทธบูรณาการ” 
มีคุณูปการสำคัญทั้งในด้านทฤษฎีและการประยุกต์ใช้ในระดับปัจเจกและชุมชน โดยสามารถสรุปประโยชน์ที่
ได้รับจากการศึกษางานวิจัยช่วยเสริมสร้างความเข้าใจเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องการพึ่งตนเองในพระพุทธศาสนาเถร
วาทอย่างเป็นระบบ โดยจำแนกออกเป็น 2 ระดับ ได้แก่ (1) การพ่ึงตนในระดับโลกียะ ซึ่งเน้นการดำรงชีวิตอย่าง
พอเพียง มีปัจจัยพื้นฐานในการดำรงชีวิตอย่างสมดุล และ (2) การพึ่งตนในระดับโลกุตระ ซึ่งเน้นการพัฒนาตน
ตามหลักภาวนา 4 (กาย ศีล จิต และปัญญา) โดยมีเป้าหมายสูงสุดคือการดับทุกข์หรือบรรลุนิพพาน พร้อมทั้ง
การแบ่งปันเพื่อประโยชน์ของผู้อื่น อันเป็นการสะท้อนถึงแนวคิด “พึ่งตนเพื่อพึ่งคนอื่น” อย่างแท้จริง และช่วย
ให้งานวิจัยได้นำเสนอรูปแบบการพึ่งตนเองของแพทย์วิถีธรรมชุมชนภูผาฟ้าน้ำ ซึ่งเป็นตัวอย่างของการพึ่งตนที่มี
ความสมดุลทั้งด้านรูปธรรมและนามธรรม ครอบคลุมใน 9 ด้าน ได้แก่ สุขภาพ เศรษฐกิจ พลังงาน สังคม 
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม จิตใจ การสื่อสาร การศึกษา และเทคโนโลยี โดยแต่ละด้านมีแนวปฏิบัติที่
สอดคล้องกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา และสามารถนำไปปรับใช้ได้จริงในบริบทของชุมชนหรือสังคมอื่น ๆ
งานวิจัยได้เสนอ “รูปแบบการพึ่งตนเองเชิงพุทธบูรณาการ” ซึ่งผสานระหว่างแนวคิดทางพุทธศาสนากับการ
ดำเนินชีวิตของชุมชน โดยอิงหลักภาวนา 4 เป็นกรอบในการจัดหมวดหมู่ของการพ่ึงตนเอง ได้แก่ ภาวิตกาย คือ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


358 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

การพ่ึงตนในด้านสุขภาพ เศรษฐกิจ และพลังงาน, ภาวิตศีล คือ การพ่ึงตนในด้านสังคม และทรัพยากรธรรมชาติ, 
ภาวิตจิต คือ การพึ่งตนในด้านจิตใจ และการสื่อสารและ ภาวิตปัญญา คือ การพึ่งตนในด้านการศึกษา และ
เทคโนโลยี 
  การจัดหมวดหมู่ดังกล่าวไม่เพียงแต่ทำให้แนวคิดเรื่องการพึ่งตนมีความชัดเจนและเป็นระบบมากขึ้น แต่
ยังเปิดพื้นที่สำหรับการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในการพัฒนาที่ยั่งยืนในระดับบุคคลและชุมชน
สุดท้าย งานวิจัยนี้สามารถเป็นต้นแบบในการสร้างแนวทางการพัฒนาชุมชนแบบองค์รวม ที่ไม่เน้นเพียงการ
แก้ไขปัญหาเฉพาะหน้าในด้านใดด้านหนึ่ง แต่สร้างความมั่นคงทั้งทางกายภาพ เศรษฐกิจ สังคม จิตใจ และ
ปัญญา ภายใต้กรอบคิดของพุทธธรรมที่มุ่งสู่ความหลุดพ้นและการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข 
 
ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

1. ส่งเสริมการศึกษาพระไตรปิฎกในฐานะ “พระไตรปิฎกที่มีชีวิต” ที่สามารถปฏิบัติจนบรรลุผลจริง ลด
กิเลส และเสียสละเพ่ือผู้อื่น เพ่ือพิสูจน์คำสอนพระพุทธเจ้าในยุคปัจจุบันว่ายังใช้ได้จริง 

2. สนับสนุนงานวิจัยที่แสดงผลการปฏิบัติธรรมในชีวิตจริง ทั้งในระดับบุคคลและชุมชน เพื่อยืนยันว่า
พุทธศาสนาช่วยแก้ปัญหาชีวิตและพัฒนาการพึ่งตนได้อย่างยั่งยืน 

3. ส่งเสริมหลักการพึ่งตนที่เน้นความประหยัด เรียบง่าย และการลงมือทำเอง โดยปรับประยุกต์ตาม
บริบทและทรัพยากรของแต่ละพ้ืนที่ 

4. ปรับแนวทางการปฏิบัติศีลให้สอดคล้องกับศักยภาพและความพร้อมของชุมชน ผ่านกระบวนการมี
ส่วนร่วม เช่น การประชุมและหารือร่วมกัน เพ่ือเลือกแนวทางท่ีเหมาะสมและปฏิบัติได้จริง 

 ข้อเสนอเพื่อการวิจัยต่อไป 

 1. จัดทำเกณฑ์ชี้วัดการพึ่งตนที่ชัดเจนและครอบคลุมทั้ง 3 มิติ ได้แก่ รูปธรรม นามธรรม และการ
แบ่งปัน ใน 9 ด้าน เพื่อประเมินความสามารถในการพ่ึงตนอย่างเป็นระบบ ทั้งในเชิงปริมาณและคุณภาพ 
 2. ดำเนินการวิจัยเชิงลึกแยกตาม 9 ด้าน เพื่อสร้างองค์ความรู้เฉพาะด้าน และนำไปสู ่การพัฒนาและ
ประยุกต์ใช้แนวทางการพึ่งตนอย่างยั่งยืนในบริบทที่แตกต่างกันอย่างเหมาะสม 

 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


359 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

เอกสารอ้างอิง 

 กองพัน จิตแสง. (2561). ผลการปฏิบัติงานของจิตอาสาแพทย์วิถีธรรมจังหวัดขอนแก่น อ.แม่แตง จ. เชียงใหม่. 
 พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย. 

คณะอนุกรรมการขับเคลื่อนเศรษฐกิจพอเพียง. (2550). ส านักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคม
 แห่งชาติ. ประมวลคำในพระบรมราโชวาทพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู ่หัวภูมิพลอดุลยเดชตั ้งแต่
 พุทธศักราช 2493-2549. พิมพ์ครั้งที่ 5.  

จรัญ บุญมี. (2566). ศึกษาวิเคราะห์การพัฒนาคุณภาพชีวิตเชิงพุทธของชุมชนภูผาฟ้าน  า อ.แม่แตง จ.เชียงใหม่. 
 พุทธศาสตร์มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา: บัณฑิตวิทยาลัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
 วิทยาลัย 

จิรนันท์ ทับเนียม. (2567). รูปแบบความพอเพียงทางอาหารมังสวิรัติตามปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงภายใต้
 สถานการณ์ระบาดของโควิด-19 ในชุมชนภูผาฟ้าน  า อ าเภอแม่แตง จังหวัดเชียงใหม่. ดุษฎีนิพนธ์. 
 บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่ 

ใจเพชร กล้าจน. (2558). จิตอาสาแพทย์วิถีพุทธ เพ่ือมวลมนุษยชาติ. ปรัชญาดุษฎีนิพนธ์ สาขาวิชายุทธศาสตร์
การพัฒนาภูมิภาค (สาธารณสุขชุมชน): บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ . (2566). หาย
ทุกข์ สุขแท้ ดีแท้ ตลอดกาล. (ม.ป.ป.).  

ชุมพร ฉ่ำแสง และคณะ. (2555). ปัจจัยที่มีผลต่อคุณภาพชีวิตของบุคลากรฝ่ายการพยาบาลศูนย์การแพทย์
 สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารีจังหวัดนครนายก.  รายงานการวิจัย. คณะแพทย์
 ศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

นวลนภา ยุคันตพรพงษ์. (2566). วิเคราะห์การลดอุปกิเลสในวัตถูปมสูตร. ดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย. 2566. 

นิตยาภรณ์ สุระสาย. (2563). รูปแบบการบูรณาการวัฒนธรรมการดูแลสุขภาพด้วยการแพทย์วิถีธรรม. 
 ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชายุทธศาสตร์การพัฒนาภูมิภาค. บัณฑิตวิทยาลัย:  มหาว ิทยาล ัยราชภ ัฏ
 อุบลราชธานี. 

บัณฑิต ศิริรักษ์โสภณ. (2559). บุญนิยม : จริยธรรมทางเศรษฐกิจกับการขับเคลื่อนทางสังคมชาวอโศก. สังคม
วิทยาและมานุษยวิทยามหาบัณฑิต สาขาวิชามานุษยวิทยา. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

ผ่องไพรธรรม กล้าจน. (2566). ศึกษาวิเคราะห์วิธีการสื่อสารธรรมค าคมเพชรจากใจเพชรของ ดร. ใจเพชร กล้า
จน (หมอเขียว). สารนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระครูเวฬุวันพัชรโสภณ. (2563). จิตอาสาในพระพุทธศาสนา : กรณีศึกษาชมรมเพ่ือแสงธรรม.  ดุษฎีนิพนธ์
 สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช วิทยาลัย. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


360 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 31 Issue 3 (July-September 2025) 
 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2540). ปาฐกถาพิเศษ ในการประชุมทางวิชาการ ครั งที่ 2 กองทุนการศึกษาเพ่ือ
สันติภาพ เรื่อง “ความร่มเย็นในวิถีไทย”, ณ หอสมุดแห่งชาติ ท่าวาสุกรี กรุงเทพมหานคร, 19 ธันวาคม 
2540.[ออนไลน์].  

พระประภาส ปัญฺญาคโม (ดอกไม้). (2560). การบูรณาการหลักพุทธเศรษฐศาสตร์กับทฤษฎีเศรษฐศาสตร์ของ อี 
เอฟ ชูมักเกอร์. ดุษฎีบัณฑิตสาขาวิชาปรัชญา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม พิมพ์ครั งที่ 16. 
พระไพศาล วิสาโล. (2565). สุขจากการพึ่งตนเอง, [ออนไลน์]. 
พระมหาไชยา ถาวรสทฺโท, พระครูพิศาล สารบัณฑิต และ สมเดช นามเกตุ. (2566). การพัฒนาชุมชนเข้มแข็ง

เชิงพุทธบูรณาการ. วารสารมณีเชษฐาราม. ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2566). 
พระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐ. (2556). หลักการพ่ึงตนเองเชิงพุทธบูรณาการในสังคมไทย”. พุทธศาสตรดุษฎี

 บัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ (ม.ป.ป.). กฎแห่งกรรมตามหลักแห่งพระพุทธศาสนา. ธรรมสภา. กรุงเทพ. 
มหาจุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. (2544). ตามรอยพระยุคลบาทสู่เศรษฐกิจพอเพียง : มิติใหม่ของการพัฒนา

เศรษฐกิจการเกษตร. มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
ยุค ศรีอาริยะ. (2543). วิถีสังคมไท. กรุงเทพฯ : สํานักพิมพิมพ์มูลนิธิเด็ก. 
วลัญชา สุพรรณธริกา. (2556). สังคมอุดมสุขที่ยั่งยืน : การพัฒนาตัวชี้วัด และการนำไปใช้. วารสาร ร่มพฤกษ์.  
 ปีที่ 31 ฉบับที่ 3 (มิถุนายน-กันยายน 2556). 
วิรัลพัชร บางปลากด. (2561). ศึกษาวิเคราะห์การพ่ึงตนเองในคัมภีร์พระพุทธศาสนา”. สารนิพนธ์ พุทธศาสตร

ดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ศูนย์ศึกษาศาสตร์พระราชาเพื่อการพัฒนาท้องถิ่น มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่. ( 2563). ศาสตร์พระราชา. 

เอกสารทางวิชาการ สืบสานศาสตร์พระราชา ฉบับที่ 6. เชียงใหม่: วนิดาการพิมพ์. 
สมณะโพธิรักษ์. (2554). บรรยาย สมณะโพธิรักษ์, ผู้น าชาวอโศก. 21 พฤศจิกายน 2554. (2566). บรรยาย 

สมณะโพธิรักษ์, ผู้นำชาวอโศก. 10 เมษายน 2566. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย พิมพ์แยกภาค 3 เล่ม. พิมพ์ ครั งที่  

37. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ผลิธัมม์ . (2557). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั งที่ 55. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

หมายขวัญพุทธ กล้าจน. (2564). รูปแบบการบริหารงานเชิงระบบโครงการสร้างศักยภาพพ่ึงตนจิตอาสาแพทย์
วิถีธรรม. ปรัชญาดุษฎีนิพนธ์ สาขาวิชายุทธศาสตร์การพัฒนาภูมิภาค. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย
ราชภัฏอุบลราชธานี. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

