
402 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

 Original Research Article 

Guidelines For Worshipping Vessavaṇa According to The Buddhist 
Perspective in Nakhon Ratchasima Province 

แนวทางการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนา 

ในจังหวัดนครราชสีมา 

Phrabaidika Rungrot Jaruddhammo Kengkrathok1*,                                                  
Phraratchawacharakhunbandit 2, & Kriangkrai Pinyarak3 

พระใบฎีกา รุ่งโรจน์ จารุธมฺโม เก่งกระโทก1*, พระราชวัชรคุณบัณฑิต2, & เกรียงไกร พินยารัก3 
ARTICLE INFO ABSTRACT 
Name of Author &  
Corresponding Author: *  
 
1. Phrabaidika Rungrot Jaruddhammo 
Kengkrathok* 
พระใบฎีการุ่งโรจน์ จารุธมฺโม เก่งกระโทก
Mahachulalongkornrajavityalaya 
University Nakhonratchasima Campus, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัย
เขตนครราชสีมา   
Email: phairotun@gmail.com 
 
2. Phraratchawacharakhunbandit 
พระราชวัชรคุณบัณฑิต 
Mahachulalongkornrajavityalaya 
University Nakhonratchasima Campus, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัย
เขตนครราชสีมา   
Email: ratchawacharakhun@gmail.com 
 
3. Kriangkrai Pinyarak 
เกรียงไกร พินยารัก
Mahachulalongkornrajavityalaya 
University Nakhonratchasima Campus, 
Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัย
เขตนครราชสีมา   
Email: Kriangkrai_Pinya@gmail.com0 
 
คำสำคัญ: 
แนวทาง, สักการะบูชา, ท้าวเวสสุวรรณ,
พระพุทธศาสนา, จังหวัดนครราชสีมา 
 
Keywords:  
Guidelines, Worshipping, VESSAVAṆA, 
Buddhism, Nakhon Ratchasima Province 
 
 
 
 
Article history: 
Received:  20/07/2025  
Revised:    25/09/2025 
Accepted: 09/12/2025 
Available online: 08/01/2026 

This study aims to 1) examine beliefs and practices in 
worshiping Thao Wessuwan in Nakhon Ratchasima Province, 
2) analyze contemporary forms of worship among Thai 
society, and 3) propose guidelines for worship based on 
Buddhist perspectives. The research employed a qualitative 
field study approach using in-depth interviews with 45 key 
informants, including 15 monks, 5 Buddhist scholars, and 25 
lay devotees. 

The findings indicate that local beliefs in worshiping 
Thao Wessuwan are rooted in psychological and social needs, 
particularly during periods of economic hardship, social 
instability, and uncertainty. Thao Wessuwan is perceived as a 
protector of Buddhism, a deity of wealth, and a remover of 
evil, reflecting a synthesis of indigenous animistic beliefs and 
Buddhist teachings. These beliefs are manifested through 
rituals, offerings, and the creation of sacred objects and 
images. Contemporary worship practices are diverse, ranging 
from ceremonial offerings of flowers and incense to the 
production and veneration of amulets and statues, often 
influenced by modern media. However, practices focused on 
seeking personal benefits may lead to superstition, deviating 
from Buddhist principles that emphasize self-reliance and 
karmic law. Buddhist-guided worship encourages devotees to 
shift from petitionary practices toward emulating Thao 
Wessuwan’s virtues as an enlightened being who accumulated 
merit through moral conduct. Proper worship involves acts of 
generosity, observance of precepts, and meditation, fostering 

วารสารธรรมเพื่อชีวิต 
JOU RNA L  OF  D HAM M A FOR L IFE  

I S SN :  2 8 2 2 - 0 4 8 X  
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


403 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

How to Cite: 
Kengkrathok, P. et al. (2026). Guidelines 
For Worshipping Vessavaṇa According to 
The Buddhist Perspective in Nakhon 
Ratchasima Province. Journal Dhamma for 
Life, 32(1), 402-418. 

wisdom-based faith, personal development, and the 
preservation of valuable cultural heritage. 

  บทคัดย่อ 

งานวิจัยนี ้มีวัตถุประสงค์เพื ่อ 1) ศึกษาคติความเชื ่อในการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณในจังหวัด
นครราชสีมา 2) วิเคราะห์รูปแบบการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณของสังคมไทยในปัจจุบัน และ 3) เสนอ
แนวทางการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนา โดยใช้ระเบียบวิธีวิจั ยเชิงคุณภาพ 
(Qualitative Research) แบบภาคสนาม ผ่านการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) กับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ
จำนวน 45 ราย แบ่งเป็น 1) พระสงฆ์ 15 รูป 2) นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา 5 ท่าน และ 3) ประชาชนที่
ศรัทธาท้าวเวสสุวรรณ 25 คน 

ผลการวิจัยพบว่า คติความเชื่อในการสักการบูชาท้าวเวสสุวรรณของประชาชนในจังหวัดนครราชสีมา      
มีรากฐานมาจากความต้องการที่พึ่งทางใจในสภาวะความทุกข์ยากทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม และความไม่แน่นอน 
โดยถือว่าท้าวเวสสุวรรณเป็นผู้พิทักษ์พระพุทธศาสนา เทพแห่งความมั่งคั่ง และผู้ขจัดสิ่งชั่วร้าย ความเชื่อนี้
สะท้อนการผสมผสานระหว่างความเชื่อพื้นถิ่นและหลักพุทธศาสนา ปรากฏในรูปแบบพิธีกรรม การถวายเครื่อง
สักการะ การสร้างวัตถุมงคล และรูปเคารพ ในปัจจุบัน รูปแบบการสักการะมีความหลากหลาย ตั้งแต่การ
บวงสรวง การถวายดอกไม้และธูป ไปจนถึงการสร้างและเช่าบูชาวัตถุมงคล โดยมีอิทธิพลจากสื่อสมัยใหม่ 
อย่างไรก็ตาม การสักการะที่มุ่งหวังผลลัพธ์จากอำนาจภายนอกอาจนำไปสู่ความเชื่องมงายและเบี่ยงเบนจาก
หลักพระพุทธศาสนา แนวทางการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะพระพุทธศาสนา คือ การยึดคุณธรรม
และบารมีของท้าวเวสสุวรรณเป็นแบบอย่าง โดยเปลี่ยนจากการขอพรเป็นการสร้างแรงบันดาลใจในการประกอบ
กรรมดีด้วยตนเอง ผ่านการให้ทาน รักษาศีล และเจริญภาวนา ซึ่งช่วยพัฒนาศรัทธาให้เกิดปัญญา ส่งเสริมการ
พัฒนาตนเอง และคงไว้ซึ่งมรดกทางวัฒนธรรมอันดีงามของสังคมไทย 

บทนำ  

พระพุทธศาสนาและวิถีชีวิตของคนไทย มีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กันและกันมาอย่างแนบแน่นทุกยุคทุก
สมัย เมื่อพระพุทธศาสนาได้มีบทบาทในสังคมมากเท่าไรย่อมก่อให้เกิดผลดีต่อสังคมมากขึ้นเท่านั้นนั่นเป็นการ
เพิ่มจริยธรรมทางสังคมที่ทรงคุณค่าเพราะจริยธรรมนั้นคือ ธรรมที่เป็นข้อประพฤติปฏิบัติศีลธรรมกฎศีลธรรม  
เป็นวัตรปฏิบัติในการดำเนินชีวิตโดยวิถีทางที่จะทำให้ความเป็นไปตามธรรมดาแห่งเหตุปัจจัยของธรรมชาติ
บังเกิดเป็นประโยชน์แก่มนุษย์ให้มากที่สุดในการดำเนินชีวิตด้วยความรู้เท่าทันธรรมดาของธรรมชาติ  นับว่า
พระพุทธศาสนามีความสำคัญต่อวิถีการดำเนินชีวิตของพุทธศาสนนิกชนที่ได้ประพฤติปฏิบัติตามหลักคำสอน     
ซึ่งการดำเนินชีวิตเพื่อต้องการแสวงหา คนไทยนอกจากจะนับถือพระพุทธศาสนาและศาสนาอื่น ๆ แล้วยังมี
ความเชื่อเรื่องผีวิญญาณ ไสยศาสตร์ โชคลาง อาถรรพ์ เทพเจ้าบุญ บาป กรรม ฯลฯ ซึ่งคติความเชื่อดังกล่าวมี

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


404 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ความหมายต่อวิถีชีวิต (อธิราชย์ นันขันตีดุ, 2558: 1) ความเชื่อเกี่ยวกับภูตผีปีศาจโชคลางและการบนบานยังคง
แทรกซึมอยู่ในคนไทยทุกยุคทุกสมัย ซึ่งความเชื่อต่าง ๆ เหล่านี้มีมาตั้งแต่อดีตและผ่านการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่น
จนมาถึงปัจจุบัน เรียกได้ว่าเป็นพฤติกรรมและความเชื่อที่มีอยู่ในจิตใจของคนไทยเกือบทุกคน การบนบานศาล
กล่าวคือการขอร้องและอ้อนวอนต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ให้ช่วยเหลือ หากสิ่งนั้นสำเร็จ ผู้ที่บนบานจะนำสิ่งของมาตอบ
แทนหรือทำตามสัญญาที่ให้ไว้ (ราชบัณฑิตยสถาน , 2525: 406) โดยทั่วไปแล้ว มนุษย์ผู้แสวงหาสิ่งที่ยึดเหนี่ยว
ทางด้านจิตใจนั้นต้องมีความเชื่อในเรื่องนั้น ๆ เสียก่อน การกระทำที่เป็นกุศลและอกุศล และความเชื่อส่วนใหญ่
จะเป็นการถ่ายทอดทางวัฒนธรรม และขนบธรรมเนียมประเพณี (พล.ต.อ สุวรรณ สุวรรณวโช , 2543: 1) ทำให้
สังคมท่ีต่างกันมีความเชื่อไม่เหมือนกัน (มณี พยอมยงค์, 2529: 28) และส่งผลให้มีอิทธิพล เช่น ความเชื่อในเรื่อง
ของสักระบูชา ทำดีได้ดีทำชั่วได้ชั่ว ความเชื่อเคารพต่อสิ่งที่มีคุณค่า เช่น สถานที่ เจดีย์ วัด อารามต่าง ๆ เป็นต้น 
จะเห็นได้ว่าความเชื่อนั้น ย่อมเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิต การดำเนินชีวิต ความเป็นอยู่ แต่ในทางพุทธศาสนานั้น      
ความชื่อต้องประกอบด้วยความรู้หรือปัญญาที่จะประกอบความเชื่อในเรื่องนั้น ๆ ดังนั้นความเชื่อความศรัทธาที่
ตั้งอยู่บนรากฐานแห่งปัญญาเป็นผู้ที่มีความเชื่อตามคำสอนในพระพุทธศาสนา สามารถนำไปปฏิบัติในการดำเนิน
ชีวิตได้ (เดือน คำดี,2514: 28) จะเห็นได้จากความเชื่อของพุทธศาสนิกชนในสังคมไทยนั้น ยังมีการยอมรับ
เกี่ยวกับการสักการะบูชา เทพเจ้า อาเทิเช่น ท้าวเวสสุวรรณ พระพิฆเนศ เจ้าแม่กวนอิม องค์ปู่พญานาค เป็นต้น 
คติการนับถือเทพเป็นความเชื่ออย่างหนึ่งในสังคมไทยที่สืบสานต่อ ๆ กันมาเป็นเวลาหลายร้อยปี อย่างเช่นท้าวเว
สุวรรณ เป็นเทพองค์หนึ่งที่ได้รับการเคารพนับถือจากพุทธศาสนิกชนชาวไทยมาเป็นเวลายาวนานตั้งแต่อดีต
จนถึงปัจจุบัน ท้าวเวสุวรรณมีบทบาทในสังคมและวัฒนธรรมไทย (พระครูใบฎีกาวิชาญ วิสุทฺโธและคณะ ,2565: 
162) ทั้งในระดับราชสำนักและประชาชนทั่วไป โดยมีบทบาทใน 3 ฐานะ คือ ในฐานะโลกบาล ในฐานะเทพแห่ง
ความมั่งคั่ง และในฐานะผู้พิทักษ์พระพุทธศาสนาและพุทธสถาน บทบาทดังกล่าวมีการปรับเปลี่ยนให้สอดคล้อง
เหมาะสมกับวิถีชีวิตในสังคมปัจจุบัน โดยบทบาทในฐานะผู้พิทักษ์พระพุทธศาสนาและพุทธสถาน (กิติยวดี     
ชาญประโคน, 2560: 27) และเป็นสิ่งที่คุ้นตากันดีกับผ้ายันต์ ผืนสีแดงมีรูปยักษ์ถือกระบองอยู่ตรงกลาง ซึ่งมัก
ปิดเอาไว้ที่หน้าห้องหรือหน้าบ้าน ด้วยความศรัทธาเชื่อว่าอำนาจของเทพองค์นี้สามารถคุ้มครองให้ปลอดภัยจาก
ภูต ผี ปีศาจ และวิญญาณร้ายได้ (พระยศวัจน์ จิตฺตปาโล (วิริยเลิศ), 2566: 274) 

ดังนั้นแนวทางการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนาในจังหวัดนครราชสีมา       
มีวัตถุประสงค์ คือ เพื่อศึกษาคติความเชื่อการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณในจังหวัดนครราชสีมา เพื่อศึกษา
รูปแบบการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณของสังคมไทยในปัจจุบัน และเพื่อเสนอแนวทางการสักการะบูชาท้าว
เวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนาในสังคมไทย เพ่ือให้ทราบถึงปัญหาที่เปลี่ยนแปลงไปของการสังคมไทย
ในปัจจุบันที่กำลังลดความสำคัญของพระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์  ซึ่งเป็นที่ยึดเหนี่ยวทางพระพุทธศาสนา
ตั้งแต่เกิดจนถึงวันตาย และเพ่ือให้เกิดสติปัญญาในการบูชาตามหลักพระพุทธศาสนาที่ถูกต้องสืบไป 

 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


405 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องและกรอบแนวคิดในการวิจัย 

การศึกษานี้มุ่งเน้นการวิเคราะห์บทบาทและความหมายของ ท้าวเวสสุวรรณ ในสังคมและวัฒนธรรมไทย 
ผ่านการศึกษาวรรณกรรมและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง รวมถึงการสังเกตเชิงรูปธรรมในพิธีกรรมและการสร้างวัตถุ
มงคล ท้าวเวสสุวรรณปรากฏให้เห็นบทบาทสำคัญหลายด้าน ทั้งในระดับสังคมทั่วไปและระดับพระราชสำนัก     
ซึ่งสามารถแบ่งออกเป็นบทบาทหลักสามด้านได้อย่างชัดเจน 

ประการแรกคือ บทบาทของท้าวเวสสุวรรณในฐานะโลกบาล หรือจตุโลกบาล ท่านทำหน้าที่คุ้มครองดูแล
โลกและมนุษย์ตามแนวคิดจตุโลกบาล ซึ่งสะท้อนให้เห็นอย่างชัดเจนผ่านวัตถุมงคลขนาดพกพา เช่น รูปหล่อ
ขนาดเล็ก เหรียญ และผ้ายันต์ งานวิจัยโดยกิติยวดี ชาญประโคน (2560) ระบุว่าการเคารพท้าวเวสสุวรรณใน
ฐานะนี้ แสดงถึงความต้องการการคุ้มครองและความมั่นคงในชีวิตประจำวันของประชาชน 

ประการที่สองคือ บทบาทของท้าวเวสสุวรรณในฐานะเทพแห่งความมั่งคั่ง ท่านถูกบูชาเพื่อเสริมดวงเรื่อง
โชคลาภและความร่ำรวย วัตถุมงคลในลักษณะนี้มักสร้างเป็นรูปเคารพหล่อขนาดเล็กแบบยืนหรือท่านั่ง เหรียญ 
หรือวัตถุมงคลที่สะดวกต่อการพกพา เพ่ือให้ประชาชนสามารถนำพลังแห่งความม่ังคั่งไปใช้ในชีวิตประจำวันได้ 

ประการที่สามคือ บทบาทของท้าวเวสสุวรรณในฐานะผู้พิทักษ์พระพุทธศาสนาและพุทธสถาน ในฐานะนี้ 
ท่านมักปรากฏเป็นรูปเคารพขนาดใหญ่ในท่ายืน ตั้งอยู่บริเวณสองข้างทางเข้าพุทธสถาน เพ่ือเป็นสัญลักษณ์แห่ง
การปกปักรักษาพระธรรม รูปแบบของรูปเคารพอาจคงแบบดั้งเดิมหรือปรับเปลี่ยนตามความคิดสร้างสรรค์ของ
ผู้สร้าง (กิติยวดี ชาญประโคน, 2560) 

ท้าวเวสสุวรรณยังมีบทบาทด้าน การสั่งสอนและการปริวัตรทางจิตวิญญาณ โดยท่านถือเป็นองค์เดียวกับ
ท้าวกุเวรและท้าวไพรศรพณ์ ซึ่งมีหน้าที่สำคัญ 3 ประการ ได้แก่ การคุ้มครองศาสนา การเป็นจตุโลกบาล และ
การสั่งสอนมนุษย์ให้ดำเนินชีวิตสอดคล้องกับหลักธรรม (ปริวัตร ศิระเกียรติสกุล, 2559) การศึกษาพบว่าบทบาท
เหล่านี้สะท้อนให้เห็นถึงท้าวเวสสุวรรณเป็นแบบอย่างของการดำเนินชีวิตมนุษย์ มุ่งบำเพ็ญเพียรเพื่อความหลุด
พ้นและความสมบูรณ์ทางจิตวิญญาณื ส่วนหลักการบูชาและปฏิบัติทางศาสนา การบูชาท้าวเวสสุวรรณเกิดจาก
ความศรัทธาและความเชื่อของผู้คน มนุษย์มองปรากฏการณ์ทางธรรมชาติเป็นอำนาจของสิ่งที่มองไม่เห็น จึงเกิด
ความหวังและการอ้อนวอนเพื ่อความปลอดภัยและความมั ่งคั ่ง (พระมหาประสพฤกษ์ จารุวาโท , 2550) 
นอกจากนี้ การบูชายังสัมพันธ์กับ หลักกรรมและการบำเพ็ญบารมี ซึ่งการทำความดีและเสียสละเป็นหนทางให้ผู้
ปฏิบัติได้รับผลตอบแทนในรูปของความสุข ความเจริญ และความสงบภายในจิตใจ ส่วน พิธีกรรมของร่างทรง         
ก็มีการผสมผสานระหว่างพิธีไหว้ครูและรับขันครู โดยอาศัยความเชื่อในพระรัตนตรัยควบคู่กับหลักความเชื่อทาง
ไสยศาสตร์บางประการ (พระเฑียรวิทย์ อตฺตสนฺโต, 2548) 

จากการศึกษาทั้งหมดนี้ ทำให้เห็นว่าท้าวเวสสุวรรณมีความสำคัญทั้งในด้านสังคม วัฒนธรรม และจิต
วิญญาณ โดยบทบาทของท่านไม่ได้จำกัดเพียงการคุ้มครองหรือให้โชคลาภเท่านั้น แต่ยังรวมถึงการเป็นแบบอย่าง
ในการดำเนินชีวิตและการปฏิบัติทางศาสนา ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงความสัมพันธ์ อันแน่นแฟ้นระหว่างศรัทธา 
วัฒนธรรม และวิถีชีวิตของคนไทยอย่างลึกซึ้ง 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


406 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

กรอบแนวคิดการวิจัย 

 

แผนภาพที่ 1 กรอบแนวคิดการวิจัย 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาคติความเชื่อการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณในจังหวัดนครราชสีมา 
2. เพ่ือศึกษารูปแบบการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณของสังคมไทยในปัจจุบัน  
3. เพื ่อเสนอแนวทางการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนาในจังหวัด

นครราชสีมา 

สมมติฐานการวิจัย 

1. บทบาทของท้าวเวสสุวรรณในฐานะ ผู้พิทักษ์พระพุทธศาสนาและพุทธสถาน มีอิทธิพลต่อรูปแบบการ
สร้างรูปเคารพขนาดใหญ่และการจัดวางบริเวณพุทธสถาน 

2. บทบาทของท้าวเวสสุวรรณในฐานะ โลกบาลและเทพแห่งความมั่งคั่ง มีผลต่อการสร้าง วัตถุมงคล
ขนาดเล็ก เช่น รูปหล่อเหรียญ และผ้ายันต์ เพ่ือให้สะดวกต่อการพกพาและบูชา 

3. การบูชาท้าวเวสสุวรรณสะท้อนถึง ความเชื่อและศรัทธา ของผู้คน รวมทั้งสะท้อนหลักกรรมและการ
บำเพ็ญบารมีในพิธีกรรมของร่างทรง 

 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


407 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ระเบียบวิธีการวิจัย 

การศึกษาวิจัยในครั้งนี้ เรื่อง แนวทางการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนา       
ในจังหวัดนครราชสีมา ผู้วิจัยได้กำหนดระเบียบวิธีการวิจัย โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ( Qualitative 
Research) และระเบียบวิธีวิจัยเชิงปริมาณ (Quantitative Research)ทำการศึกษาและคัดเลือกพื้นที่ในเขต
จังหวัดนครราชสีมา โดยการสัมภาษณ์แบบเชิงลึก ( In-depth Interview) โดยดำเนินการกับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 
(Key Informant) เพื่อศึกษาคติความเชื่อ และรูปแบบการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณของสังคมไทยในปัจจบุัน 
โดยมีกลุ่มประชากร ดังนี้ กลุ่มประชากร โดยสุ่มแบบเจาะจง (Purposive Sampling) ผู้วิจัยได้กำหนดขั้นตอน
การดำเนินการวิจัยดังนี้ 

วิธีการวิจัย 

1. ผู ้ว ิจ ัยได้ศึกษาเอกสารเพื ่อเก็บรวบรวมข้อมูลจัดหมวดหมู่ในการศึกษาให้เห็นขั ้นตอนการจัด
กระบวนการของแนวทางการสักการะบูชาเทพท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนา ในจังหวัด
นครราชสีมา  

2. การสัมภาษณ์ แบบกลุ่มตามประเด็นที่ตั้งไว้ 
3. สัมภาษณ์แบบเจาะลึก ผู้วิจัยสัมภาษณ์แบบเจาะลึก ในประเด็นที่สำคัญ ต่อเนื่องจากเพื่อศึกษา

ความเห็นในของแต่ละบุคคล ตามวัตถุประสงค์ท่ีตั้งไว้ 

คัดเลือกกลุ่มเป้าหมาย 

การศึกษาและคัดเลือกพื้นที่ในเขตจังหวัดนครราชสีมา โดยมีกลุ่มประชากร ดังนี้ กลุ่มประชากร โดยสุ่ม
แบบเจาะจง (Purposive Sampling) โดยคัดเลือกเป็นกลุ่ม คือ (1) กลุ่มความเชื่อท้าวเวสสุวรรณ 2) กลุ่ม
พระสงฆ์/นักวิชาการ และ 3) กลุ่มประชาชนทั่วไป ด้านกลุ่มที่ศึกษาหรือผู้ให้ข้อมูล 45 รูป/คน 

ขั้นตอนที่ 1 เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล 
1) แบบสัมภาษณ์ที่ไม่เป็นทางการ ได้กำหนดหัวข้อไว้กว้าง ๆ เป็นการล่วงหน้าตามประเด็นการวิจัย       

เป็นคำถามปลายเปิด ใช้การสัมภาษณ์แบบเจาะลึก  
2) กล้องถ่ายรูปเพื่อให้เห็นเป็นรูปธรรมของการวิจัยให้เกิดความสมบูรณ์ 
3) เครื่องมือบันทึกเสียงเพื่อใช้ในการเก็บเสียงสนทนา เพื่อนำมาวิเคราะห์ สังเคราะห์ ให้งานวิจัยมี

เนื้อหาสมบูรณ์ ทั้งนี้โดยมีจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ 
ขั้นตอนที่ 2 การดำเนินการวิจัย ดังนี้ 

 1) สัมภาษณ์เจาะจงตัวอย่างจากกลุ่มเป้าหมาย จำนวน 45 รูป/คน  
 2) การรวบรวมข้อมูลภาคสนาม ดังนี้ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


408 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

(1) ดำเนินการโดยนำกระบวนการจากกรอบความคิดมาวิเคราะห์ เพ่ือทำแผนการวิจัย 
(2) ดำเนินการศึกษาวิจัย และตรวจสอบ แก้ไข ข้อบกพร่อง 
(3) สัมภาษณ์ 1) กลุ ่มความเชื ่อท้าวเวสสุวรรณ 2) กลุ ่มพระสงฆ์/นักวิชาการ และ 3) กลุ่ม

ประชาชนทั่วไป ด้านกลุ่มท่ีศึกษาหรือผู้ให้ข้อมูล 45 รูป/คน แบบเจาะลึกตามกรอบที่ตั้งไว้  
ขั้นตอนที่ 3 สรุปผลการศึกษาและตรวจสอบความถูกต้อง ผู้วิจัยวิเคราะห์ข้อมูล โดยจำแนกแยกประเด็น

ข้อมูลตามความเหมาะสม แล้วพิจารณาความสัมพันธ์ของข้อมูล แล้วรวบรวมข้อมูลแบบสังเคราะห์ตามประเด็น
ที่ศึกษา 

ขั้นตอนที่ 4 เขียนรายงาน โดยผู้วิจัยสร้างแบบสัมภาษณ์ด้วยตนเอง แล้วให้ที่ปรึกษาตรวจสอบเพื่อตรวจ
ก่อนนำไปให้ผู ้เชี ่ยวชาญ ตรวจสอบความความถูกต้อง เชิงเนื ้อหาภาษาโครงสร้างก่อนนำไปใช้สัมภาษณ์
กลุ่มเป้าหมาย แล้วเขียนรายงานแบบพรรณนา และจัดทำรูปเล่มแล้วนำเสนอรายงานการวิจัย 

การศึกษาภาคสนาม 

การศึกษาในภาคสนาม ผู้วิจัยได้ศึกษา แนวทางการสักการะบูชาเทพท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของ
พระพุทธศาสนา ในจังหวัดนครราชสีมา โดยมีขั้นตอนการศึกษา ดังนี้ 

1. ทำการศึกษาและคัดเลือกพื้นที่ในเขตจังหวัดนครราชสีมา โดยมีกลุ่มประชากรดังนี้ กลุ่มประชากร     
โดยสุ่มแบบเจาะจง (Purposive Sampling) ตามความสำคัญของเรื่องการวิจัย “แนวทางการสักการะบูชาทา้ว
เวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนา ในจังหวัดนครราชสีมา” 

2. ศึกษาข้อมูลในเชิงคุณภาพโดยการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key-informant) ประกอบด้วยกลุ่ม
ประชากร  

3. ดำเนินการศึกษาวิเคราะห์ สังเคราะห์ แนววทาง การสักการะบูชา ทัศนคติ และเพื่อเป็นแนวทางการ
สักการะบูชาเทพท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนา ในจังหวัดนครราชสีมา  ในลักษณะของการ
วิเคราะห์เชิงลึก โดยเน้นกระบวนการการมีส่วนร่วมของผู้ที่เกี่ยวข้องในการดำเนินการศึกษาวิจัย 

4. สรุปและนำเสนอผลการศึกษาที่ได้ทั้งจากการศึกษาในเชิงเอกสารและภาคสนามโดยนำมาวิเคราะห์
ตามประเด็นที่สำคัญ คือ แนวทาง การสักการบูชา และเพื่อเป็นแนวทางการสักการะบูชาเทพท้าวเวสสุวรรณ
ตามทัศนะของพระพุทธศาสนา ในจังหวัดนครราชสีมาทั้งนี้ เน้นการนำผลการวิจัยมาสนับสนุนสร้างองค์ความรู้
ให้กับบุคคลที่เก่ียวข้อง ชุมชน ในจังหวัดนครราชสีมา 

5. วิเคราะห์แนวทางการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนาในสังคมไทย เพื่อจะ
ได้มีแนวทางสักการะบูชา เชื่อมโยงเกี่ยวกับคติความเชื่อในจังหวัดนครราชสีมา  ซึ่งเป็นการสร้างองค์ความรู้ใน
เชิงวิชาการ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


409 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

6. สรุปผลการศึกษาวิจัย และข้อเสนอแนะทั้งในระดับกลุ่มพระสงฆ์ คฤหัสถ์ และหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง    
ซึ่งแนวทางการสักการะบูชาเทพท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนา ในจังหวัดนครราชสีมา  จะเป็น
ข้อมูลในทางวิชาการสืบไป 

ผลการวิจัย 

คติความเชื่อการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณในจังหวัดนครราชสีมา 

ในปัจจุบันการยอมรับความเชื่อที่เป็นไปตามเหตุและผล และต้องเป็นสิ่งที่พิสูจน์ได้ด้วยตาเปล่า  แต่หาก
กล่าวถึงความเชื่อเรื่องเทวดา คนจำนวนมาก ยังเห็นว่าเป็นเรื่องงมงาย และไร้แก่น สาร ว่าสิ่งเหล่านี้มีจริงหรือไม่ 
แต่หากกราบไหว้บูชาไว้เป็นสิ่งระลึกทางใจก็คงยังเป็นทางออกของผู้ที ่ สิ ้นหวัง และหมดกำลังใจในตัวเอง        
การอ้อนวอน ขอพร ขอหลายสิ่งที่ตนต้องการที่ขัดต่อหลักการปฏิบัติตามคำสอนทางพระพุทธศาสนาในเรื่องการ
พึงตนเอง และพึงธรรมของพระพุทธเจ้าในการดำเนินชีวิต จึงเป็นสิ่งที่พบเห็นได้ไม่ยาก แม้แต่ในสังคม เองภาพที่
มักจะเห็นคือการนำผลไม้ พวงมาลัย ไปกราบขอพรจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์เป็นประจำไม่ ขาดสาย หากแต่ในสังคมจะมี
ผู้คนอยู่สองฝั่ง คือฝั่งผู้ที่เชื่อมั่น จนฝักใฝ่ในการนับถือบูชาอย่าง ยิ่ง และอีกฝ่ายคือผู้ที่ไม่เชื่อถือ ไม่เคารพ และ
ปฏิเสธถึงความมีอยู่จริงก็มาก ดังนั้นหากเราจะหาจุด ตรงกลางระหว่างความพอดี ที่ถูกต้องเหมาะสมให้แก่คนใน
สังคมก็จะเป็นสิ่งที่ดีไม่น้อยตามเหตุและ ผล เช่น การให้ความเคารพเทวดาในฐานะเหมือนผู้ใหญ่ ที่ให้ความเอ็นดู
ต่อผู้น้อย มนุษย์เองควรมี ความเมตตาอ่อนโยนต่อเทวดา พร้อมทั้งเราพึงกระทำกิจหน้าที่ของตนด้วยความเพียร
พยายามทำ เต็มที่เต็มความสามารถไปตามเหตุผล ถ้ายังห่วงการช่วยเหลือของเทวดา ก็พึงวางจิตว่า ถ้าทำความ 
ดีของเราเพียงพอแล้ว และเทวดาที่ดีงามมีน้ำใจสุจริตมีอยู่ ก็ปล่อยให้เป็นเรื่องของเทพเจ้าเหล่านั้น ท่านจะ
พิจารณาตัดสินใจเองซ่ึงเป็นอิสระและสมควรเป็นที่บูชาของเทวดาได้ ซึ่งเป็นความคิดในด้านดีก็จริง แต่จะเห็นว่า
เป็นการที่ไม่เชื่อมั้นในตัวเอง ไม่เชื่อมันในการกระทำของตัวเอง เหมือนการดูถูกตัวเอง   

ส่วนในเรื่องอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ ก็ควรให้ปฏิบัติต่อไปแต่คงไว้ด้วยท่าทีที่เมตตาต่อกัน เพื่อสร้างฤทธิ์ และ
มงคลให้เกิดมีเป็นของตัวเราเอง นั่นคือ ความมานะบากบั่นเข้มแข็ง พร้อมทั้งหนักแน่นในเหตุผล ซึ่งเป็นแรง
บันดาล ใจให้เกิดความสำเร็จในหน้าที่ของตนเอง และหากกล่าวรวมถึงผู้นำทางจิตวิญญาณก็ควรที่จะตระหนัก 
และระมัดระวังในการนำเรื่องอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ไปใช้ในทางหาเลี้ยงชีพแสวงหาลาภ ซึ่งเป็นมิจฉาชีพ อีกทั้งยัง
ควรนำพาผู้คนให้เป็นอิสระต่อเรื่องฤทธิ์และปาฏิหาริย์ และไม่ย้อนกลับไปหาอีก และผู้คนใน สังคมเองก็ควรที่จะ
พัฒนาตนเองเพื่อก้าวขึ้นไปสู่การเป็นมนุษย์อย่างแท้จริง โดยอิงหลักของชาวพุทธ ที่ว่า  คนผู้ใดผู้หนึ่งจะได้ชื่อว่า
เป็นชาวพุทธก็ต่อเมื่อเขาก้าวพ้นจากขั้นอ้อนวอนหวังพึ่งเทพเจ้าเข้าสู่ ขั้นอยู่ร่วมกันด้วยไมตรี นั่นคือการไม่อ้อน
วอนหวังพ่ึงอำนาจบันดาลจากภายนอก และไม่เป็นไป เพ่ือหมกมุ่นหลงใหล หรือไม่ลงมือทำอะไรนอกจากการรอ
คอยโชคชะตา การปฏิบัติตนของชาวพุทธที่ถูกต้องคือการ เดินหน้า และ ไม่หยุดพัฒนา กล่าวคือ ประการแรก
คือ สามารถเข้าไปเกี่ยวข้องกับแนวคิดความเชื่อเรื่อง อิทธิปาฏิหาริย์ของเทวดาได้ แต่ควรผ่อนลงให้เหลือเพียงใช้
เป็นเครื่องเสริมกำลังใจในทางที่ดี แต่ไม่ใช่ เป็นสิ่งเหนี่ยวรั้ง หรือไปลดทอนความเพียรพยายามในการทำตาม

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


410 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

หน้าที่ของตนเป็นเด็ดขาดและ สิ่งสำคัญประการที่สองคือ ควรใช้ชีวิตร่วมกันด้วยเมตตาเกื้อกูลกันด้วยไมตรี     
แต่ควรผ่อนลงให้มากที่สุด แม้การทำเทวตาพลี บำรุงเทวดา คือทำบุญอุทิศให้เทวดา ความเชื่อเรื่องเทวดาเป็นสิ่ง
ที่ยอมรับใน เหตุผลได้ แต่จุดมุ่งหมายก็เพื่อการเกื้อกูลอุปการะต่อเทวดาเท่านั้น ไม่ใช่เพื่อการอ้อนวอน หรือบน 
บานสานกล่าว หรือขอให้สมหวังดังสิ่งที่ตนเองอยากได้ การตระหนักรู้ในข้อคิดสองประการนี้จะช่วย ให้เราได้เข้า
สู่การเข้าใจในการเชื่อเรื่องเทวดา เพ่ือเดินหน้าสู่ความเข้าใจในสิ่งที่ถูกต้อง   

ท้าวเวสสุวรรณหรือท้าวกุเวร เป็นเทพองค์หนึ่งในจตุโลกบาล มีหน้าที่ดูแลทิศเหนือ ควบคุมดูแลยักษ์และ
ภูติผีปีศาจทั้งหลาย ท่านเป็นเทพแห่งความมั่งคั่ง ทรัพย์สมบัติ โชคลาภ และเป็นผู้คุ้มครองรักษาพุทธศาสนา      
มีความสำคัญมากในพระพุทธศาสนา เพราะปรากฏในพระสูตรหลายแห่ง เช่น อาฏานาฏิยสูตร ที่ท้าวเวสสุวรรณ
ได้ทูลขอพระพุทธเจ้าให้สอนบทอาฏานาฏิยปริตร เพ่ือคุ้มครอง คติความเชื่อการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณที่มี
ความสำคัญของท้าวเวสุวรรณในสังคม และวัฒนธรรมไทยที่มีปรากฏอยู่ในพระราชพิธี ประเพณีต่าง ๆ รวมถึง
ธรรมเนียมปฏิบัติที ่สืบทอดกันมานั้น พระราชพิธี และประเพณีบางอย่าง มิได้มีการปฏิบัติสืบทอดต่อมาถึง
ปัจจุบัน เช่น พระราชพิธีสัมพัจฉรฉินท์ พระราชพิธีอาพาธพินาศ และพระราชพิธีตัดไม้ข่มนาม อันอาจเป็นผลมา
จากการเปลี่ยนแปลงของสังคมในปัจจุบัน ทั้งสภาพทางด้านเศรษฐกิจ และความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี ทำให้
วิถีชีวิตเปลี่ยนแปลงไปจากเดิม ส่งผลถึงแนวคิด ความเชื่อ และคติการนับถือท้าวเวสุวรรณ รวมถึงการปฏิบัติอัน
เกิดมาจากความเชื่อและคติการนับถือท้าวเวสสุวรรณ แต่ก็ยังมีการปฏิบัติอีกหลายอย่างที่แสดงให้เห็นถึงบทบาท
หน้าที่ และความสำคัญของท้าวเวสสุวรรณ ที่ยังคงอยู่แม้ว่าจะมีการปรับเปลี่ยนไปบ้าง เพ่ือให้เหมาะสมกับสภาพ
ของสังคมปัจจุบัน   

รูปแบบการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณของสังคมไทยในปัจจุบัน  

ในสังคมปัจจุบันการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณที่ความเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตในสังคมปัจจุบันอยู่มิได้
เลือนลางจางหายไปแต่ประการใด เพราะวิถีชีวิตของคนในสังคม ถ้าจะทำกิจการงานใดเป็นพิเศษ ก็จำต้องสังเวย
บอกกล่าวให้เทพทราบและแสดงความภักดีต่อเทพ เพื่อความสุขสวัสดี หรือเพื่อให้เทพบันดาล ให้สำเร็จผลตาม
ปรารถนา ท้าวเวสสุวรรณเป็นเทพที่มีอิทธิฤทธิ์มาก สามารถบันดาลความสำเร็จ ความเจริญรุ่งเรือง ช่วยปัดเป่า
อุปสรรคต่างๆ ปกป้องจากภัยอันตราย และเสริมสร้างโชคลาภให้แก่ผู้ที่เคารพนับถือ โดยเฉพาะผู้ที่ยึดมั่นในคุณ
งามความดี ท่านมีบริวารมาก มีทั ้งยักษ์และครุฑคอยรับใช้สามารถสั ่งการให้บริวารช่วยเหลือมนุษย์ได้          
ความศักดิ์สิทธิ์ของท่านเป็นที่ประจักษ์มานาน มีผู้คนจำนวนมากที่ได้รับความช่วยเหลือจากการบูชาท่าน ผู้เชื่อ
เรื่องเทพตามคำสอนของพระพุทธเจ้า โดยมีคุณธรรมดังนี้ ถ้าเป็นพระอริยบุคคลชั้นอรหันต์ก็เป็นวิสุทธิเทพ      
ถ้าบำเพ็ญกุศลมากพียงพอจากโลกนี้ ตายแล้วก็จะเป็นอุปัตติเทพ ถ้าเป็นผู้ปกครองที่สมบูรณ์ด้วยคุณธรรมก็เป็น
สมมติเทพ ถ้ามีหิริโอตตัปปะในใจ ไม่ละเมิดศีล มีเทวธรรม และพรหมวิหารธรรม คน ๆ นั้น ก็เป็นมนุสสเทโว 
เทพในร่างมนุษย์ ตัวเป็นคน ใจเป็นเทพและ มีผู้เชื่อเทพในรูปแบบศาสนาผีและ สายมูเตลู   

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


411 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

เนื่องจากวิถีชีวิตของคนในสังคมปัจจุบัน ที่สิ้นหวังในการดำเนินชีวิตด้วยสาเหตุใดก็ตาม ย่อมมองหาผู้ใด
หรือสิ่งใดที่จะมาช่วยเหลือตนได้ ก็จะมองหาผีหรือเทวดามาช่วยเมื่อประสบความสำเร็จ ก็เชื่อมั่นในผี เทวดามาก 
เพราะปัจจุบันคนไทยนิยมบนบาน ขอพรสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนนับถือ เพื่อช่วยให้ประสบความสำเร็จในเรื่องต่าง ๆ  
ไม่ว่าจะเป็นเรื่องเล็ก หรือเรื่องใหญ่หรือบางคนนับถือ เพื่อให้ปัดเป่าสิ่งชั่วร้ายที่ไม่ดีออกจากชีวิต และยังนำมา
ปรับเปลี่ยน เพ่ือที่จะนำมาปฏิบัติใช้ในชีวิตประจำวัน เพ่ือให้เกิดความสำเร็จตามที่เชื่อในเรื่องนั้น ๆ ไปในทางที่ดี
มากขึ้น และจะทำอย่างไรเพื่อให้ชีวิตที่ดีขึ้นไปอีก จึงต้องปรับเปลี่ยนชีวิตให้สอดคล้องกับที่ตัวเองตามที่ได้ยินได้
ฟังและได้สัมผัสมา เพราะความเชื่อเรื ่องเทพ จึงเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางจิตใจในการดำเนินชีวิตของคนใน
สังคมไทยปัจจุบัน  

บทบาทสำคัญไม่น้อยไปกว่าท้าวสักกเทวราช หรือพระอินทร์ เพราะท่านเป็นเทพที่เป็นอริยบุคคล        
เป็นตัวอย่างให้เจริญรอยตามได้เป็นอย่างดีอีกด้วย เพื่อนำไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตของครอบครัว การพัฒนา
ที่สมบูรณ์แบบจำเป็นต้องพัฒนาให้ครบทั้ง 2 ด้าน กล่าวคือ ควรพัฒนาทั้งทางด้านวัตถุ และทางด้านจิตใจ       
เมื่อปฏิบัติธรรมนั้นย่อมส่งผลถึงภาวะอันควรที่จะเป็นได้ในอนาคต เพราะได้สั่งสมคุณงามความดี และและสร้าง
คุณงามความดีเพื่อให้เกิดเป็นบารมีแก่ตนเอง โดยเฉพาะทัศนคติเป็นการพัฒนาทางด้านจิตใจจะต้องเน้นเป็น
พิเศษ คือ พัฒนาจิตให้มีธรรมเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจจนกระทั่งพัฒนาจิตให้มีสมาธิ ตั้งมั่น มั่นคง สะอาด สว่าง 
จากกิเลสเครื่องเศร้าหมองทั้งหลาย จนเป็นจิตที่ควรแก่การทำงาน สามารถจะนำไปใช้ในชีวิตประจำวันได้     
(พระอนันต์ อภินนฺโท, 2563: 147) เชื่อตามคำสอนทางพระพุทธศาสนา ผู้ที่มีกุศลความดีทำไว้ในระดับหนึ่ง     
เมื่อตายไปแล้วจะสามารถเกิดเป็นหัวหน้าเทพในสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชได้ ท้าวเวสุวรรณ เป็นตำแหน่งหนึ่งในชั้น
จาตุมหาราชิกานั้นที่ไม่ผูกขาด ใครบุญถึงก็ได้ครองตำแหน่งนั้น  เหมือนสวรรค์ชั้นอื่น ๆ ที่สูงยิ่ง ๆ ขึ้นไป และ
ท้าวเวสุวรรณ มีปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา ที่ว่าท้าวเวสสุวรรณมีหน้าที่ดูแล รักษา ปกป้องให้มนุษย์พ้น
ภัยได้และ ยังเป็นเจ้าแห่งขุมทรัพย์โชคลาภอีกด้วย และความสำคัญต่อการดำเนินชีวิต ท้าวเวสุวรรณจะมี
ความสำคัญต่อการดำเนินชีวิต ก็ต่อเมื่อผู้นั้นมีความเชื่อความศรัทธาต่อท้าวเวสสุวรรณเมื่อมีความเชื่อความ
ศรัทธากจ็ะนำพาให้สักการะกราบไหว้ด้วยความเคารพนับถือผู้ที่ได้ศึกษาประวัติของท้าวเวสุวรรณแล้ว จะทราบ
ว่ามีแนวทางการทำความดีของท่าน แล้วนำมาปฏิบัติตาม ก็จะเกิดผลดีแก่ตนเองได้ในฐานะเป็นที่พ่ึงทางใจ ทำให้
ผู้ที่มีความเชื่อความเลื่อมใส มีความมั่นใจในการดำเนินชีวิต ส่วนมากอยู่ที่การกระทำของบุคคลนั้น ๆ ถ้าทำดี 
ซื่อสัตย์ สุจริต ก็จะมีความก้าวหน้าในอาชีพ และหน้าที่การงาน แล้วยังเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ ตามความเชื่อ
ทั้งในเรื่องขจัดภูตผีปีศาจ ปัดเป่าสิ่งไม่ดี สิ่งชั่วร้ายต่าง ๆ เรื่องเกี่ยวกับการเงินทอง โชคลาภ ทรัพย์สิน และยัง
เป็นแรงบันดาลใจในการทำความดี ให้ปรารถนาไปเกิดในสุคติภูมิเฉกเช่น ท้าวเวสสุวรรณได้ คติการนับถือท้าวเว
สุวรรณเป็นไปในลักษณะความเชื่อว่า จะอำนวยความสมบูรณ์มั่งคั่งในทรัพย์สมบัติ และโชคลาภ ตลอดจนความ
เจริญรุ่งเรือง ในการค้าขาย สิ่งที่ปรากฏเป็นรูปธรรม อันสืบเนื่องมาจากความเชื่อนี้ คือ การสร้างรูปเคารพด้วย
ดินเผาเป็นรูปท้าวกุเวร หรือ รูปท้าวกุเวรในท่านั่งคู่กับคชลักษมี เทพีแห่งความสมบูรณ์และโชคลาภ ที่ปรากฏใน
ภาคกลางสมัยทวารวดี และการพบรูปเคารพท้าวเวสุวรรณ ในท่านั่งท่ีมีรูปลักษณ์แสดงถึงฐานะ เทพแห่งความมั่ง
คั่ง ในนามเทพชัมภล มีทั้งที่สร้างจากสำริด และดินดิบในพื้นที่อันเป็นอาณาจักรศรีวิชัย อารยธรรมอินเดีย         

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


412 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ที ่ส ่งผ่านเข้ามาทางอาณาจักรเขมรโบราณ ทำให้พบคติการนับถือท้าวเวสุวรรณในรูปแบบของการนำ            
ท้าวเวสุวรรณและจตุโลกบาล มาเป็นเทพผู้พิทักษ์พระพุทธศาสนา และพุทธสถาน ในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ
ของประเทศไทย 

เแนวทางการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนาในจังหวัดนครราชสีมา 

ความสัมพันธ์ระหว่างคนในสังคมที่มีต่อแนวคิดความเชื่อเรื่องท้าวเวสสุวรรณ จนกระท่ังเป็น ที่มาของสิ่งที่
แสดงออกผ่านแต่ละด้านของสังคมแล้ว ให้ให้ทราบได้ถึงผลกระทบที่เป็นด้านบวกและ ด้านลบ ที่ย่อมส่งผลเป็น
อิทธิพลด้านดีและด้านไม่ดี หากสังคมเองต้องการจรรโลงใจให้มีความเห็นที่ ถูกต้องเพ่ือการรักษาสืบทอดหลักคำ
สอนในทางพระพุทธศาสนาที่ถูกต้องแล้ว ควรได้คำนึงถึงเหตุ ปัจจัยต่างๆให้ชัดเจนที่จะยอมรับความเชื่อที่เป็นไป
ตามเหตุและผล และต้องเป็นสิ่งที่พิสูจน์ได้ด้วยตาเปล่า แต่หากกล่าวถึงความเชื่อเรื่องท้าวเวสสุวรรณ คนจำนวน
มาก ยังเห็นว่าเป็นเรื่องงมงาย และไร้แก่น สาร ว่าสิ่งเหล่านี้มีจริงหรือไม่ แต่หากกราบไหว้บูชาไว้เป็นสิ่งระลึก
ทางใจก็คงยังเป็นทางออกของผู้ที ่ สิ้นหวัง และหมดกำลังใจในตัวเอง การอ้อนวอน ขอพร ขอหลายสิ่งที ่ตน
ต้องการที ่ขัดต่อหลักการปฎิบัติตามคำสอนทางพระพุทธศาสนาในเรื ่องการพึงตนเอง และพึงธรรมของ
พระพุทธเจ้าในการดำเนินชีวิต จึงเป็นสิ่งที่พบเห็นได้ไม่ยาก แม้แต่ในสังคมไทยที่นับถือท้าวเวสสุวรรณเองภาพที่
มักจะเห็นคือการนำน้ำแดง ผลไม้ พวงมาลัยสีแดง ไปกราบขอพรจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์เป็นประจำไม่ ขาดสาย หากแต่
ในสังคมที่นับถือท้าวเวสสุวรรณในจังหวัดนครราชสีมา จะมีผู้คนอยู่สองฝั่ง คือฝั่งผู้ที่เชื่อมั่น จนฝักใฝ่ในการนับ
ถือบูชาอย่าง ยิ่ง และอีกฝ่ายคือผู้ที่ไม่เชื่อถือ ไม่เคารพ และปฏิเสธถึงความมีอยู่จริงก็มาก ดังนั้นหากเราจะหาจุด 
ตรงกลางระหว่างความพอดี ที่ถูกต้องเหมาะสมให้แก่คนในสังคมก็จะเป็นสิ่ งที่ดีไม่น้อย ตามเหตุและ ผล เช่น 
การให้ความเคารพเทวดาในฐานะเหมือนผู้ใหญ่ ที่ให้ความเอ็นดูต่อผู้น้อย มนุษย์เองควรมี ความเมตตาอ่อนโยน
ต่อเทวดา พร้อมทั้งเราพึงกระทำกิจหน้าที่ของตนด้วยความเพียรพยายามทำ เต็มที่เต็มความสามารถไปตาม
เหตุผล ถ้ายังห่วงการช่วยเหลือ ก็พึงวางจิตว่า ถ้าทำความ ดีของเราเพียงพอแล้ว และเทวดาที่ดีงามมีน้ำใจสุจริต
มีอยู่ ก็ปล่อยให้เป็นเรื่องของเทพเจ้าเหล่านั้น ท่านจะพิจารณาตัดสินใจเอง ซึ่งเป็นอิสระและสมควรเป็นที่บูชา
ของเทวดาได้ ซึ่งเป็นความคิดในด้านดีก็จริง แต่จะเห็นว่าเป็นการที่ไม่เชื่อมั้นในตัวเอง ไม่เชื่อมันในการกระทำ
ของตัวเอง เหมือนการดูถูกตัวเอง   

ส่วนในเรื่องอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ ก็ควรให้ปฏิบัติต่อไปแต่คงไว้ด้วยท่าทีที่เมตตาต่อกัน เพื่อสร้างฤทธิ์ และ
มงคลให้เกิดมีเป็นของตัวเราเอง นั่นคือ ความมานะบากบั่นเข้มแข็ง พร้อมทั้งหนักแน่นในเหตุผล ซึ่งเป็นแรง
บันดาล ใจให้เกิดความสำเร็จในหน้าที่ของตนเอง และหากกล่าวรวมถึงผู้นำทางจิตวิญญาณก็ควรที่จะตระหนัก 
และระมัดระวังในการนำเรื่องอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ไปใช้ในทางหาเลี้ยงชีพแสวงหาลาภ ซึ่งเป็นมิจฉาชีพ อีกทั้งยัง
ควรนำพาผู้คนให้เป็นอิสระต่อเรื่องฤทธิ์และปาฏิหาริย์ และไม่ย้อนกลับไปหาอีก และผู้คนใน สังคมเองก็ควรที่จะ
พัฒนาตนเองเพื่อก้าวขึ้นไปสู่การเป็นมนุษย์อย่างแท้จริง คือ ประการแรกคือ สามารถเข้าไปเกี่ยวข้องกับแนวคิด
ความเชื่อเรื่อง อิทธิปาฏิหาริย์ของเทวดาได้ แต่ควรผ่อนลงให้เหลือเพียงใช้เป็นเครื่องเสริมกำลังใจในทางที่ดี      

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


413 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

แต่ไม่ใช่ เป็นสิ่งเหนี่ยวรั้ง หรือไปลดทอนความเพียรพยายามในการทำตามหน้าที่ของตนเป็นเด็ดขาด และสิ่ง 
สำคัญ ประการที่สองคือ ควรใช้ชีวิตร่วมกันด้วยเมตตาเกื้อกูลกันด้วยไมตรี แต่ควรผ่อนลงให้มากที่สุด แม้การทำ
เทวตาพลี บำรุงเทวดา คือทำบุญอุทิศให้เทวดา ความเชื่อเรื่องเทวดาเป็นสิ่งที่ยอมรับใน เหตุผลได้ แต่จุดมุ่งหมาย
ก็เพ่ือการเก้ือกูลอุปการะต่อเทวดาเท่านั้น ไม่ใช่เพ่ือการอ้อนวอน หรือบน บานสานกล่าว หรือขอให้สมหวังดังสิ่ง
ที่ตนเองอยากได้ การตระหนักรู้ในข้อคิดสองประการนี้จะช่วย ให้เราได้เข้าสู่การเข้าใจในการเชื่อเรื่องเทวดา     
เพ่ือเดินหน้าสู่ความเข้าใจในสิ่งที่ถูกต้อง   

สรุปได้ว่าเมื่อใดที่คนในสังคมเกิดความเข้าใจในทิศทางที่ถูกต้องแล้ว ย่อมเข้าถึงความม่ันคงใน ศรัทธา คือ
ไม่หวั่นไหวไปกับความเชื่อที่ไม่สมเหตุสมผล ไม่ต้องคอยหวังพ่ึงสิ่งอ่ืนจากภายนอก ไม่ว่าจะ เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือ
เทวฤทธิ ์ใด ๆ สามารถดำรงตนเป็นชาวพุทธได้อย่างชัดเจนและถูกต้อง ปัญหาที่จะ ตามมาจากศรัทธาที่
คลาดเคลื่อนหรืองมงายก็จะกลายเป็นปัญหาที่แก้ไขได้ด้วยเหตุและผล ทำให้คน ในสังคมโดยเฉพาะพ้ืนเพคนเอง
เป็นผู้ที่รักษาความเชื่อนี้ไว้ได้อย่างดี จะได้มีภูมิคุ้มกันที่เพียงพอ ไม่ประมาทกับการเอื้อต่อมิจฉาชีพต่าง ๆ ที่จะ
เข้ามา ทั้งมิจฉาทิฐิที่จะแอบแฝงมาในสังคมแห่งศรัทธา และไม่ตกเป็นทาสของผู้ที่ใช้ความเชื่อนี้ในการชักจูงไป
ในทางท่ีผิด เพราะมัวหวังเพลินหวังผลจาก ฤทธานุภาพและเทวดานุภาพดลบันดาล จนละเลยความถูกต้องดีงาม
ตามหลักการบูชาเทวดาที่สมควร พระพุทธศาสนา ได้มีอิทธิพลต่อความเชื่อของชาวพุทธที่สำคัญ 2 ประการ คือ 
ความเชื่อในพระรัตนตรัย และความเชื่อกฎแห่งกรรม ศรัทธา คือ ความเชื่อ เป็นสิ่งที่อยู่ในความนึกคิดของมนุษย์ 
และมีความสัมพันธ์กับพฤติกรรมที่แสดงออก ศรัทธาหรือความเชื่อจะเป็นแรงดลใจให้มนุษย์มีพฤติกรรมต่าง ๆ 
อันจะนำไปสู่เป้าหมายที่ตั้งใจไว้ ดังนั้น ศรัทธาหรือความเชื่อ จึงมีอิทธิพลต่อการกำหนดวิถีชีวิตของแต่ละบคุคล 
และสังคม การงานหรือการกระทำ แต่ในทางธรรมต้องจำกัดความจำเพาะลงไปว่าหมายถึง การกระทำที่
ประกอบด้วยเจตนา หรือการกระทำที่เป็นไปด้วยความจงใจ ถ้าเป็นการกระทำทีไม่มีเจตนา ก็ไม่เรี ยกว่าเป็น
กรรมในความหมายทางธรรม ศรัทธาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา หมายถึง ความเชื่อในพระรัตนตรัย ยึดเอาเป็น
สรณะเพื่อเป็นเครื่องช่วยทำลายขจัดปัดเป่าทุกข์ภัย และกิเลสต่าง ๆ ในจิตใจให้หมดสิ้น ความเชื่อ หรือความ
เชื ่อถือในทางธรรมหมายถึง เชื ่อสิ ่งที ่ควรเชื่อ ความเชื ่อที่ประกอบด้วยเหตุผล ความเชื ่อมันในสิ่งที่ดีงาม         
ความเลื่อมใสชาบซึ้งชื่นใจสนิทใจ เชื่อมั่นในความจริง สาเหตุที่ทำให้ประชาชนมีความเชื่อความศรัทธาเรื่องเทพ
ในสังคมปัจจุบัน เพราะมนุษย์มีความเชื่อว่า เทพทรงไว้ซึ่งพลังอำนาจเหนือมนุษย์ สามารถดลบันดาลให้เกิดผลดี
ผลร้ายแก่มนุษย์ได้ เพราะเกิดความหวาดกลัวต่อความทุกข์ยาก ข้าวของมีราคาแพง หากินลำบาก ชีวิตความ
เป็นอยู่ เศรษฐกิจ โรคภัยไข้เจ็บ รวมถึงปัญหาต่าง ๆ และการไม่รู้จักความจริงแห่งชีวิต จึงอยากหาที่พ่ึงทางจิตใจ 
แล้วได้ไปกราบไหว้ ขอพร เมื่อคำที่ขอได้ดั่งที่สมหวังแล้ว ก็ถือว่าประสบผลสำเร็จดั่งใจที่ขอไว้ จึงเกิดความสุข 
ความสำเร็จในชีวิต แล้วจึงหันมาศรัทธาเหล่าทวยเทพทั้งหลาย ดังนั้น ผู้ประสงค์ให้เกิดผลดี จึงต้องทำการ
บวงสรวงบูชาด้วยพลีกรรมต่าง ๆ เพื่อให้เทพเกิดความพึงพอใจ ประทานพรให้ตามที่ต้องการ เมื่อประชาชนได้
ตามปรารถนา จึงทำให้เกิดความเชื่อความศรัทธาในทวยเทพปัจจุบันนี้ อีกอย่างหนึ่ง คนไทยส่วนใหญ่เป็นชาว
พุทธที่นับถือพระพุทธศาสนา ได้มีความเชื่อเกี่ยวกับหลักคำสอน และความศรัทธาในพระพุทธศาสนา จึงคิดว่า 
น่าจะมีความเลื่อมใสในเรื่องเทพ และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เพื่อเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ ในขณะที่สังคมปัจจุบันมีการดู

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


414 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

สื่อออนไลน์มาก และมีการเผยแผ่เกี่ยวกับเรื่องเทพ โดยทางสื่อได้นำเสนอออกมาหลายรูปแบบ ทำให้มีการเข้าถึง
ได้มากขึ้น และมีการศึกษาได้หลายช่องทางตามความสนใจ 

อภิปายผล 

คติความเชื่อการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณในจังหวัดนครราชสีมา ท้าวเวสสุวรรณหรือท้าวกุเวร เป็นเทพ
องค์หนึ่งในจตุโลกบาล มีหน้าที่ดูแลทิศเหนือ ควบคุมดูแลยักษ์และภูติผีปีศาจทั้งหลาย ท่านเป็นเทพแห่งความมั่ง
คั ่ง ทรัพย์สมบัติ โชคลาภ และเป็นผู ้คุ ้มครองรักษาพุทธศาสนา มี ความสำคัญมากในพระพุทธศาสนา          
เพราะปรากฏในพระสูตรหลายแห่ง เช่น อาฏานาฏิยสูตร ที่ท้าวเวสสุวรรณได้ทูลขอพระพุทธเจ้าให้สอนบท
อาฏานาฏิยปริตร เพื่อคุ้มครอง คติความเชื่อการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณที่มีความสำคัญของท้าวเวสสวุรรณ 
ในสังคม และวัฒนธรรมไทยที่มีปรากฏอยู่ในพระราชพิธี ประเพณีต่าง ๆ รวมถึงธรรมเนียมปฏิบัติที่สืบทอดกันมา
นั้น พระราชพิธี และประเพณีบางอย่าง มิได้มีการปฏิบัติสืบทอดต่อมาถึงปัจจุบัน เช่น พระราชพิธีสัมพัจฉรฉินท์ 
พระราชพิธีอาพาธพินาศ และพระราชพิธีตัดไม้ข่มนาม อันอาจเป็นผลมาจากการเปลี่ยนแปลงของสั งคมใน
ปัจจุบัน ทั้งสภาพทางด้านเศรษฐกิจ และความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี ทำให้วิถีชีวิตเปลี่ยนแปลงไปจากเดิม 
ส่งผลถึงแนวคิด ความเชื่อ และคติการนับถือท้าวเวสุวรรณ รวมถึงการปฏิบัติอันเกิดมาจากความเชื่อ และคติการ
นับถือท้าวเวสสุวรรณ แต่ก็ยังมีการปฏิบัติอีกหลายอย่างที่แสดงให้เห็นถึงบทบาทหน้าที่ และความสำคัญของท้าว
เวสสุวรรณ ที่ยังคงอยู่แม้ว่าจะมีการปรับเปลี่ยนไปบ้าง เพ่ือให้เหมาะสมกับสภาพของสังคมปัจจุบัน ที่สอดคล้อง
กับ (พรชัย ศรีวิไลกุล, 2565: 66) ศึกษาการใช้ปาฏิหาริย์ 3 ในพระพุทธศาสนาเพื่อพัฒนาสังคมไทยได้ ศึกษา
การใช้ปาฏิหาริย์ 3 ในพระพุทธศาสนาเพ่ือพัฒนาสังคมไทยพุทธศาสนาสอนมิให้งมงายในเรื่องอิทธิปาฏิหาริย์แต่
เน้นการ ประพฤติปฏิบัติจะได้เข้าใจรู้แจ้งเห็นจริง และพึ่งพาตนเองได้ ทฤษฎีแห่งความเชื่อที่ถูกต้องตามหลัก
พุทธศาสนาพระพุทธศาสนาสอนให้เชื่อด้วยเหตุผล ไม่ให้เชื่อในสิ่งที่งมงาย ที่พิสูจน์ไม่ได้ และพระองค์เองไม่เคย
บังคับใครให้มาเป็นสาวกและสอดคล้องกับ (พรศิริ ธนะสังข์, 2567: 1) ได้ศึกษาเรื่องศรัทธาและการบูชาพระธาตุ 
9 จอม ของชาวพุทธในจังหวัดเชียงราย ความเชื่อในศักยภาพของมนุษย์ในการแก้ปัญหาความทุกข์ด้วยตนเอง
ตามแนวทางพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสนาแบบอเทวนิยมก็ตาม แต่โดยรวมผู้วิจัยยังเห็นว่าการบูชาดังกล่าวยัง
เป็นการบูชาโดยมีสัมมาทิฏฐิ (มีความเห็นชอบ) เป็นที่ตั้งแม้วิธีการจะมีการปฏิบัติแบบผสมผสานกันบ้างแต่ก็ยัง
อยู ่ในข่ายของ “ศรัทธาญาณสัมปยุต” จึงเป็นการบูชาที ่เกิดจากศรัทธาที ่ประกอบด้วยปัญญาตามหลัก
พระพุทธศาสนาเถรวาท 

นอกจากให้นับถือด้วยความสมัครใจโดยอาศัยความคิดไตร่ตรองตามเหตุผลในข้อความที่ทรงแสดง         
เมื่อเลื่อมใสศรัทธาแล้วจึงสมัคร เข้ายอมรับนับถือ เพราะพุทธศาสนายึดถือเหตุผลเป็นที่ตั้งพุทธศาสนาสอนใหรู้้
ก่อนแล้วจึงเชื่อจะเชื่อหรือไม่ก็ไม่บังคับแต่การที่มีศรัทธามากเกินไปโดยไม่ใช้สติปัญญาพิจารณาจะ ลุ่มหลงเชื่อ
อย่างงมงายไร้เหตุผล พระพุทธศาสนาจึงได้เน้น หลักธรรมสำหรับมนุษย์ เพื่อให้บรรลุประโยชน์ทั้งหลาย        
ด้วยความไม่ประมาท ไม่ประพฤติในทางเสื่อม เสีย (อกุศล) และมุ่งบ้าเพ็ญบุญกิริยาอันจะเป็นเหตุให้เกิดในภพ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


415 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ภูมิที่ด ี(สุคติภูมิ) ส่วนผู้ที่บำเพ็ญบุญ กิริยาจนถึงความสิ้นอาสวะกิเลสแล้วย่อมไม่มีการเวียนว่ายตายเกิดอีกต่อไป 
ส่วนผู้ที่ยังไม่ได้บรรลุ ภาวะเช่นนี้ ยังเป็นปุถุชนก็ต้องเวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิต่าง ๆ คือ อบายภูมิ มนุษยภูมิ 
และเทวภูมิ ตามอำนาจแห่งผลกรรมที่ตนได้ทำไว้  

รูปแบบการสักการะบูชาท้าวเวสสุวรรณของสังคมไทยในปัจจุบัน ในสังคมปัจจุบันการสักการะบูชาท้าว
เวสสุวรรณที่ความเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตในสังคมปัจจุบันอยู่มิได้เลือนลางจางหายไปแต่ประการใด เพราะวิถีชีวิต
ของคนในสังคม ถ้าจะทำกิจการงานใดเป็นพิเศษ ก็จำต้องสังเวยบอกกล่าวให้เทพทราบและแสดงความภักดีต่อ
เทพ เพื ่อความสุขสวัสดี หรือเพื ่อให้เทพบันดาล ให้สำเร็จผลตามปรารถนา สามารถบันดาลความสำเร็จ         
ความเจริญรุ่งเรือง ช่วยปัดเป่าอุปสรรคต่างๆ ปกป้องจากภัยอันตราย  และเสริมสร้างโชคลาภให้แก่ผู้ที่เคารพนับ
ถือ (กิติยวดี ชาญประโคน, 2560: 27) โดยเฉพาะผู้ที่ยึดมั่นในคุณงามความดี ท่านมีบริวารมาก มีทั้งยักษ์และ
ครุฑคอยรับใช้ สามารถสั่งการให้บริวารช่วยเหลือมนุษย์ได้ ความศักดิ์สิทธิ์ของท่านเป็นที่ประจักษ์มานาน มีผู้คน
จำนวนมากที่ได้รับความช่วยเหลือจากการบูชาท่าน ผู้เชื่อเรื่องเทพตามคำสอนของพระพุทธเจ้า โดยมีคุณธรรม
ดังนี้ ถ้าเป็นพระอริยบุคคลชั้นอรหันต์ก็เป็นวิสุทธิเทพ ถ้าบำเพ็ญกุศลมากพียงพอจากโลกนี้ ตายแล้วก็จะเป็นอุ
ปัตติเทพ ถ้าเป็นผู้ปกครองที่สมบูรณ์ด้วยคุณธรรมก็เป็นสมมติเทพ  ถ้ามีหิริโอตตัปปะในใจ ไม่ละเมิดศีล มีเทวธ
รรม และพรหมวิหารธรรมคน ๆ นั้น ก็เป็นมนุสสเทโว เทพในร่างมนุษย์ ตัวเป็นคน ใจเป็นเทพ และมีผู้เชื่อเทพใน
รูปแบบศาสนาผี และสายมูเตลู   

เนื่องจากวิถีชีวิตของคนในสังคมปัจจุบัน ที่สิ้นหวังในการดำเนินชีวิตด้วยสาเหตุใดก็ตาม ย่อมมองหาผู้ใด
หรือสิ่งใดที่จะมาช่วยเหลือตนได้ ก็จะมองหาผีหรือเทวดามาช่วยเมื่อประสบความสำเร็จ ก็เชื่อมั่นในผี เทวดามาก  
เพราะปัจจุบันคนไทยนิยมบนบาน ขอพรสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนนับถือ เพื่อช่วยให้ประสบความสำเร็จในเรื่องต่าง ๆ  
ไม่ว่าจะเป็นเรื่องเล็ก หรือเรื่องใหญ่ หรือบางคนนับถือ เพื่อให้ปัดเป่าสิ่งชั่วร้ายที่ไม่ดีออกจากชีวิต และยังนำมา
ปรับเปลี ่ยน เพื ่อที ่จะนำมาปฏิบัติใช้ในชีว ิตประจำวัน  เพื ่อให้เกิดความสำเร็จตามที ่เช ื ่อในเรื ่องนั้ น ๆ                 
ไปในทางที่ดีมากขึ้นและจะทำอย่างไรเพื่อให้ชีวิตที่ดีขึ้นไปอีก จึงต้องปรับเปลี่ยนชีวิตให้สอดคล้องกับที่ตัวเอง
ตามที่ได้ยินได้ฟังและได้สัมผัสมา เพราะความเชื่อเรื่องเทพ จึงเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางจิตใจในการดำเนินชีวิต
ของคนในสังคมไทยปัจจุบัน  

สรุป 

แนวทางการสักการบูชาท้าวเวสสุวรรณตามทัศนะของพระพุทธศาสนาในจังหวัดนครราชสีมา               
ได้ทำการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพโดยใช้การสัมภาษณ์เชิงลึกกับกลุ ่มพระสงฆ์ นักวิชาการ และประชาชน             
เพ่ือวิเคราะห์คติความเชื่อ รูปแบบการปฏิบัติ และเสนอแนวทางท่ีถูกต้องตามหลักพุทธธรรม องค์ความรู้ที่ได้จาก
การวิจัยชี้ให้เห็นว่า รากฐานความเชื่อในการบูชาท้าวเวสสุวรรณเกิดจากการผสมผสานระหว่างความเชื่อพื้นถิ่น
เรื่องเทวดาและศาสนาผี เข้ากับบทบาทของท่านในคติพราหมณ์-ฮินดูและพระพุทธศาสนา โดยมีสาเหตุสำคัญมา
จากความต้องการที่พึ่งทางใจในสภาวะที่ชีวิตเผชิญกับความทุกข์ยากและความไม่แน่นอน ทำให้ผู้คนนับถือท่าน

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


416 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ในฐานะเทพผู้ปกป้องคุ้มครองและเทพแห่งความมั่งคั่ง ในปัจจุบัน รูปแบบการสักการะส่วนใหญ่แสดงออกผ่าน 
อามิสบูชา ซึ่งเน้นพิธีกรรม การถวายเครื่องสักการะ และการบนบานศาลกล่าวเพื่อหวังผลประโยชน์เฉพาะหน้า 
ซึ่งเป็นความสัมพันธ์เชิงแลกเปลี่ยนที่ได้รับอิทธิพลอย่างสูงจากสื่อสมัยใหม่ และอาจนำไปสู่ความเชื่อที่งมงาย 
ขัดแย้งกับหลักการพึ่งตนเองและกฎแห่งกรรมของพระพุทธศาสนาดังนั้น งานวิจัยจึงได้เสนอแนวทางปฏิบัติที่
ถูกต้องโดยมุ ่งเน้นการเปลี ่ยนมุมมองจากการบูชาเพื ่อร้องขอ ไปสู ่การบูชาด้วย ปฏิบัติบูชา คือการมอง             
ท้าวเวสสุวรรณในฐานะ บุคคลาธิษฐาน หรือต้นแบบของผู้ทรงคุณธรรม แล้วน้อมนำคุณธรรมของท่านมาปฏบิตัิ
ด้วยตนเองตามหลัก ไตรสิกขา ได้แก่ การมีศีลธรรมสุจริต (ศีล) การมีจิตใจตั้งมั่นในการประกอบสัมมาอาชีวะ 
(สมาธิ) และการใช้ปัญญาทำความเข้าใจว่าความสำเร็จเกิดจากการสร้างเหตุปัจจัยที่ถูกต้อง (ปัญญา) ซึ่งแนวทาง
นี้จะนำไปสู่ศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญา ช่วยให้บุคคลสามารถพัฒนาตนเองได้อย่างมั่นคงและยั่งยืน พร้อมทั้ง
ธำรงรักษามรดกทางวัฒนธรรมความเชื่อนี้ให้สอดคล้องกับแก่นแท้ของพระพุทธศาสนาต่อไป 

  

แผลภาพที่ 2 แสดงถึงรูปแบบการปฏิบัติที่เกิดขึ้นจริงในปัจจุบัน 

ซึ่งเป็นปรากฏการณ์ที่งานวิจัยนี้เข้าไปศึกษา โดยมีลักษณะเป็น อามิสบูชา และถูกวิเคราะห์ผ่านกรอบคิด
ทางพระพุทธศาสนาผลลัพธ์ที่ได้จากการวิจัย คือ องค์ความรู้และ แนวทางปฏิบัติที่ถูกต้อง ซึ่งเป็นการเปลี่ยน
มุมมองไปสู่ ปฏิบัติบูชา ตามหลักไตรสิกขาเป็นนำแนวทางที่ถูกต้องไปปฏิบัติ ทั้งในระดับบุคคลและระดับสังคม 
ความศรัทธาในท้าวเวสสุวรรณไม่ได้เกิดขึ้นอย่างลอยๆ แต่เกิดจากการ อิทธิพลทางศาสนา (พุทธและพราหมณ์) 
โดยมี สภาวะทางสังคม (ความทุกข์ยาก ความไม่แน่นอน) เป็นตัวกระตุ้น ทำให้ผู้คนแสวงหา ที่พ่ึงทางใจรูปแบบ
การสักการะในปัจจุบัน การปฏิบัติส่วนใหญ่ในปัจจุบันมุ่งเน้นที่ อามิสบูชา คือการบูชาด้วยวัตถุสิ่งของ มีลักษณะ
เป็นการ ร้องขอ บนบาน และแลกเปลี่ยน (ถ้าท่านให้ เราจะถวายสิ่งนี้) ซึ่งเป็นการปฏิบัติที่มุ่งหวังผลประโยชน์

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


417 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

เฉพาะหน้า และอาจนำไปสู่ความเชื่อที่ขาดการพิจารณาด้วยเหตุผลหรือความงมงายได้ จะเห็นได้ว่า มีผู้ศรัทธา
ในท้าวเวสุวรรณไปกราบไหว้ขอพรองค์ท้าวเวสสุวรรณที่ถูกสร้างขึ้นไว้ในวัด และสถานที่ต่าง ๆ แพร่หลายอยู่ใน
ปัจจุบันนี้ บางวัดบางสถานที่หนาแน่นไปด้วยผู้คนเป็นจำนวนมาก ดังนั้น ท้าวเวสุวรรณอาจได้รับความนิยมใน
ช่วงเวลาหนึ่ง เมื่อเวลาผ่านไปประชาชนอาจมีวัตถุทางความเชื่อประเภทอ่ืนที่สามารถ “ขอได้ไหว้รับ” เหมือนกัน 
เข้ามาแทนที่ท้าวเวสสุวรรณได้ ปรากฎการณ์ศรัทธาของประชาชนที่มีต่อท้าวเวสสุวรรณจึงถือว่า เป็นเรื ่อง
ธรรมดาที่สามารถเกิดขึ้นได้ในสังคมไทย หัวใจสำคัญของงานวิจัย คือ การเสนอให้เกิด การปรับมุมมอง จากการ
บูชาเพื่อร้องขอ ไปสู่ ปฏิบัติบูชา คือการบูชาด้วยการปฏิบัติ โดยมีหลักการคือ มองท้าวเวสสุวรรณเป็น บุคค
ลาธิษฐาน คือมองท่านเป็นต้นแบบของผู้มีคุณธรรม ความซื่อสัตย์สุจริต และเป็นผู้ พิทักษ์ความดีงาม น้อมนำ
คุณธรรมมาปฏิบัติ นำคุณธรรมของท่านมาเป็นแนวทางในการพัฒนาตนเองผ่านหลัก ไตรสิกขา คือศีล ยึดมั่นใน
ความสุจริต มีสัมมาอาชีวะ ไม่เบียดเบียนผู้อื่น สมาธิ มีจิตใจที่ตั้งมั่นในการทำความดี มีความเพียรพยายาม 
ปัญญา เข้าใจกฎแห่งกรรมว่าผลเกิดจากเหตุ และพึ่งพาการกระทำของตนเองเป็นหลัก เมื่อนำแนวทางที่ถูกต้อง
ไปปฏิบัติ จะนำไปสู่ผลลัพธ์ที่ดีงามทั้งต่อตนเองและสังคม คือการมี ศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญา ซึ่งเป็นศรัทธา
ที่มั่นคง ไม่หวั่นไหวไปกับความงมงาย และนำไปสู่การพัฒนาตนเองได้อย่างยั่งยืนในที่สุด 

ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะต่อสาธารณะ 

1. ควรเสนอให้หน่วยงานที่เกี่ยวข้อง เช่น มหาวิทยาลัยสงฆ์ หรือสำนักงานพระพุทธศาสนา จัดทำองค์
ความรู้หรือหลักสูตรที่ให้ความเข้าใจที่ถูกต้องเก่ียวกับการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในกรอบพุทธศาสนา 

2. สามารถนำผลวิจัยไปใช้ในการจัดกิจกรรมส่งเสริมความเข้าใจในวัดหรือชุมชน เพื่อปรับทัศนคติของ
ผู้คนให้มุ่งสู่ปฏิบัติบูชามากขึ้น เพราะเป็นเรื่องที่ พิสูจน์ได้ยาก ทำให้ความเข้าใจเกี่ยวกับเทวดาไขว่เขวและถูก
นำไปใช้ในทางที่ไม่เหมาะสม เช่น เกิด ร่างทรงขึ้นมาเป็นจำนวนมากโดยอ้างเป็นเทวดา นำเรื่องราวเกี่ยวกับ
เทวดาไปสร้างช่องทางทำมาหา กินที่ผิดศีลธรรม เป็นต้น สังคมไทยจึงควรที่จะมีการจัดระเบียบเรื่องที่เกี่ยวกับ
เทวดาอย่างเหมาะสมเพ่ือไม่ให้หนักไปในทางงมงายและให้เกิดการบูชาตามทิศทางที่ควรเป็น คือ การบูชาในคุณ
งามความดี และแนวทางปฏิบัติอย่างถูกต้อง 

ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยในอนาคต 

1. ควรศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อท้าวเวสสุวรรณระหว่างภูมิภาคต่างๆ หรือการศึกษาผลกระทบของ
ความเชื่อนี้ต่อเศรษฐกิจชุมชนในระยะยาว 

2. ควรศึกษาความเชื่อเรื่องเทวดาและความเชื่อในจังหวัดจากคัมภีร์อ่ืน ๆ ทางพระพุทธศาสนามหายาน 
3. ควรการวิเคราะห์ผลกระทบการบูชาเทวดาในจังหวัดที่มีต่อหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


418 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

เอกสารอ้างอิง 

กิติยวดี ชาญประโคน. (2560).ท้าวเวสุวรรณในสังคมและวัฒนธรรมไทย”. วารสารรามคำแหงฉบับมนุษยศาสตร์. 
ปีที่ 36 ฉบับที่2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560. 

เดือน คำดี. (2541). ศาสนศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
ปริวัตร ศิระเกียรติสกุล. (2559). ท้าวเวสุวรรณ: บทบาทด้านการสั่งสอนในการปริวัตรทางจิตวิญญาณมนุษย์.  

วิทยานิพนธ์หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยนเรศวร. 
พรชัย ศรีวิไลกุล.(2565). ศึกษาการใช้ปาฏิหาริย์ 3 ในพระพุทธศาสนาเพื่อพัฒนาสังคมไทย.  วิทยานิพนธ์พุทธ

ศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พรศิริ ธนะสังข์. (2567). ศรัทธาและการบูชาพระธาตุ 9 จอม ของชาวพุทธในจังหวัดเชียง.วารสาร มจร.หริภุญ

ชัยปริทรรศน. รายปีที่ 8 ฉบับที่ 3 กรกฎาคม – กันยายน 2567. 
พระครูใบฎีกาวิชาญ วิสุทฺโธและคณะ. (2565). เวสสุวรรณมหาเทพผู้มั่งคั่งผู้พิทักษ์พุทธศาสนา. วารสารวนัมฎอง

แหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์. ปีที่ 9 ฉบับที่ 2: (กรกฎาคม–ธันวาคม 2565. 
พระเฑียรวิทย์ อตฺตสนฺโต (โอชาวัฒน์). (2548). การศึกษาความเชื่อและพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาของร่าง

ทรง: กรณีศึกษาในเขตกรุงเทพมหานคร. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต.  บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาประสพฤกษ์ จารุวาโท (รัตนยงค์). (2550). การศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวความคิดเรื ่องการบูชาใน
พระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระยศวัจน์ จิตฺตปาโล (วิริยเลิศ). (2566). การศึกษาเปรียบเทียบสาระสาคัญของมงคลระหว่าง มงคลสูตรกับ
มหามังคลชาดก. ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระอนันต์ อภินนฺโท. (2563). การปฏิบัติตามหลักวัตตบท 7 เพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต. วารสารวิชาการ มจร 
บุรีรัมย์.147 ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (2563). กรกฎาคม–ธันวาคม. 

มณี พะยอมยงค์.(2554). วัฒนธรรมล้านนาไทย. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 
ราชบัณฑิตยสถาน.(2554). พจนานุกรมราชบัณฑิตสถาน พุทธศักราช 2554. พิมพ์ครั้งที่ 2.  กรุงเทพมหานคร: 

บริษัทนามีบุ๊คส์พับลิเคชั่น จำกัด.  
สุวรรณ สุวรรณวโช. (2529). พ้ืนฐานความเชื่อของสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: บรรณกิจ. 
อธิราชย์ นันขันตีดุ. (2558). การนับถือผีของชาวไทยย้อ: ความสัมพันธ์ด้านความเชื่อและนิเวศวิทยาวัฒนธรรม. 

ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยบูรพา. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

