
326 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

 Original Research Article 

Guidelines for Practicing Vipassana Meditation According                       
to the Principles of Bodhipakkhiyadhamma 

แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม 

Phrabidika Saktichai Sirimanggaro Chuueatong1*, & Viroj Koomkrong2 

พระใบฎีกาศักดิ์ติชัย สิริมงฺคโล เชื้อทอง1*, & วิโรจน์ คุ้มครอง2 
ARTICLE INFO ABSTRACT 
Name of Author &  
Corresponding Author: *  
 
1. Phrabidika Saktichai Sirimanggaro 
Chuueatong* 
พระใบฎีกาศักด์ิติชัย สิริมงฺคโล เชื้อทอง
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Email: sattichai2412@gmail.com 
 
2. Viroj Koomkrong 
วิโรจน์ คุ้มครอง
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Email: koom-krong9@hotmail.com 
 
คำสำคัญ: 
แนวทางการปฏิบัติ, วิปัสสนากัมมัฏฐาน,            
โพธิปักขิยธรรม 
 
Keywords:  
Guidelines For Practicing, Vipassana 
Meditation, Bodhipakkhiyadhamma 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Article history: 
Received: 25/07/2025  
Revised: 12/09/2025 
Accepted: 20/10/2025 
Available online: 28/12/2025 
 
How to Cite: 
Chuueatong, P. & Koomkrong, V. (2026). 
Guidelines for Practicing Vipassana 
Meditation According to  
the Principles of Bodhipakkhiyadhamma. 
Journal Dhamma for Life, 32(1), 326-341. 

This research is a part of Guidelines for practicing 
Vipassana meditation according to the principles of 
Bodhipakkhiyadhamma. It has three objectives: 1) to study 
the Bodhipakkhiyadhamma in Theravada Buddhist scriptures, 
2) to study the method of practicing Vipassana meditation 
according to the Bodhipakkhiyadhamma, and 3) to present 
the practice of Vipassana meditation according to the 
Bodhipakkhiyadhamma. This research is qualitative research, 
a documentary research method. Additional important data 
that are useful for the research are collected by interviewing 
4  exp erts ,  5  V ip assana med i tation teach ers,  an d  9 
practitioners. The results of the research found that the 
p ractice  o f  V ip assan a  med i tation  accord in g  to  th e 
Bodhipakkhiyadhamma can be summarized int o new 
knowledge, namely the MESCPUF Model, consisting of the 4 
Satipatthana, which is the awareness of form and name 
according to their truth, Mindfulness (M), and the 4 
Sammappadhana, which is the effort to abandon evil deeds. 
and strive to develop good deeds Exertion (E), the 4 bases of 
influence are considering good deeds to lead to success (S), 
the 5 indriyas are the greatest dharmas that overcome 
faithlessness, laziness, carelessness, distraction, and delusion 
Controlling (C), the 5 powers are the dharmas that are the 
power to have faith, perseverance, mindfulness, and to make 
the mind steady, resulting in wisdom Power (P), the 7 factors 
of enlightenment are having mindfulness to determine good 
and bad things or in different dharmas Understanding (U), 
and the Noble Eightfold Path is having mindfulness to consider 
correctly and in the right way with the power of wisdom 
Factors (F). 

วารสารธรรมเพื่อชีวิต 
JOU RNA L  OF  D HAM M A FOR L IFE  

I S SN :  2 8 2 2 - 0 4 8 X  
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


327 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

  บทคัดย่อ 

งานวิจัยนี้เป็นส่วนหนึ่งของแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม มีวัตถุประสงค์ 
3 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาโพธิปักขิยธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 2) เพื่อศึกษาวิธีปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม และ 3) เพื่อนำเสนอแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิ
ปักขิยธรรม ในการวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ แบบวิจัยเอกสาร โดยมีการเก็บข้อมูลสำคัญเพ่ิมเติมอันเป็น
ประโยชน์แก่งานวิจัยด้วยการสัมภาษณ์ ผู้ทรงคุณวุฒิ 4 รูป/คน พระวิปัสสนาจารย์ 5 รูป และผู้ปฏิบัติธรรม 9 
รูป/คน ผลจากการวิจัยพบว่า แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม สรุปเป็นองค์
ความรู ้ใหม่ คือ MESCPUF Model ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 คือ การมีสติกำหนดรู ้ร ูป -นาม ตามความจริง 
Mindfulness (M) สัมมัปปธาน 4 คือ การเพียรละบาปอกุศล และเพียรเจริญกุศล Exertion (E) อิทธิบาท 4 คือ 
การพิจารณาคุณธรรมไปสู่ความสำเร็จ Success (S) อินทรีย์ 5 คือ ธรรมเป็นใหญ่ที่ครอบงำความไร้ศรัทธา    
ความเกียจคร้าน ความประมาท ความฟุ้งซ่าน ความหลง Controlling (C) พละ 5 คือ ธรรมเป็นกำลังให้มีศรัทธา        
มีความเพียร มีสติ ทำให้จิตตั้งมั่น เกิดเป็นปัญญา Power (P) โพชฌงค์ 7 คือ การมีสติกำหนดสิ่งที่เป็นกุศล และ
อกุศล หรือ ในธรรมต่าง ๆ Understanding (U) และ อริยมรรคมีองค์ 8 คือ การมีสติพิจารณาอย่างถูกต้อง      
ถูกวิธี ด้วยกำลังแห่งปัญญา Factors (F) 

บทนำ  

พระพุทธศาสนาเถรวาทได้บัญญัติวิธีการนำพาสัตว์โลกออกจากวัฏสงสารไว้ด้วยหลักการปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐาน อันเป็นทางสายเดียวเพื่อทำให้ถึงความหลุดพ้นโดยมี “โพธิปักขิยธรรม” เป็นหมวดธรรมสำคัญที่
พระพุทธเจ้าทรงรับรองว่าเป็นปัจจัยแห่งการตรัสรู้ ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 
พละ 5 โพชฌงค์ 7 อริยมรรคมีองค์ 8  รวมเป็น 37 ประการ ซึ่งคอยเกื้อหนุนซึ่งกันและกันในกระบวนการฝึกจิต
และการเจริญปัญญา แต่ยังมีความคลุมเครือ กระจัดกระจาย และไม่เชื ่อมโยงเป็นระบบองค์รวม การขาด
แนวทางท่ีชัดเจน ทำให้ผู้ปฏิบัติขาดพลังภายในที่มั่นคงในการพัฒนาตนไปสู่จุดหมายทางธรรมที่ถูกต้อง (ที.มหา. 
10/373/299; ม.มู. 12/241/206) 

โพธิปักขิยธรรม ธรรมอันเป็นฝักฝ่ายแห่งความตรัสรู้ หรือ ธรรมที่เกื้อกูลแก่การตรัสรู้ ได้แก่ 1) สติปัฏฐาน 
4 ฐานที่ตั้งของสติ คือ กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การมีสติกำหนดพิจารณากาย เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การมี
สติกำหนดพิจารณาเวทนา จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน การมีสติกำหนดพิจารณาจิต ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน 
การมีสติกำหนดพิจารณาธรรม 2) สัมมัปปธาน 4 หลักในการรักษากุศลธรรมไม่ให้เสื ่อม คือ สังวรปธาน          
การเพียรระวังไม่ให้บาปเกิดข้ึนในตน ปหานปธาน การเพียรละบาปที่เกิดขึ้น ภาวนาปธาน การเพียรสร้างกุศลให้
เกิดขึ้นในตน อนุรักขปธาน การเพียรรักษากุศลที่เกิดขึ้นแล้ว ไม่ให้เสื่อมไป 3) อิทธิบาท 4 เป้าหมายของความ
เจริญ คือ ฉันทะ ความชอบใจทำ พอใจรักใคร่ในสิ่งนั้น วิริยะ ความแข็งใจทำ เพียรหมั่นประกอบในสิ่งนั้น จิตตะ 
ความตั้งใจทำ เอาใจใฝ่ในสิ่งนั้น ไม่ทอดทิ้งธุระ วิมังสา การใช้ปัญญาพิจารณาไตร่ตรองหาเหตุผล ในสิ่งนั้น          

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


328 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

4) อินทรีย์ 5 ความสามารถหลักทางจิต คือ สัทธินทรีย์ ความสัทธา วิริยินทรีย์ ความเพียร สตินทรีย์ ความระลึก
ในสติปัฏฐาน 4 สมาธินทรีย์ ความตั้งมั่นในฌาน 4 ปัญญินทรีย์ ความเข้าใจในอริยสัจ 4 5) พละ 5 ธรรมอันเป็น
กำลังในกิจตน คือ สัทธาพละ ความเชื่ออันเป็นกำลัง วิริยพละ ความเพียรอันเป็นกำลัง สติพละ ความระลึกได้อัน
เป็นกำลัง สมาธิพละ ความตั้งมั่นอันเป็นกำลัง ปัญญาพละ ความรอบรู้อันเป็นกำลัง 6) โพชฌงค์ 7 ธรรมที่เป็น
องค์แห่งการตรัสรู้ คือ สติสัมโพชฌงค์ ความระลึกได้ ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ ความพิจารณาธรรม วิริยสัมโพชฌงค์ 
ความเพียร ปีติสัมโพชฌงค์ ความอิ่มใจ ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ ความสงบสบายใจ สมาธิสัมโพชฌงค์ ความตั้งมั่น 
อุเบกขาสัมโพชฌงค์ ความวางเฉยในธรรมต่าง ๆ และ 7) อริยมรรคมีองค์ 8 หรือ อริยอัฏฐังคิกมรรค หนทางดับ
ทุกข์ คือ สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ สัมมาสังกัปปะ ความดำริชอบ สัมมาวาจา การเจรจาชอบ สัมมากัมมันตะ 
การกระทำชอบ สัมมาอาชีวะ การเลี้ยงชีพชอบ สัมมาวายามะ ความพยายามชอบ สัมมาสติ ความระลึกชอบ 
สัมมาสมาธิ ความตั้งจิตมั่นชอบ (สํ.ส. 15/687/257; อภิ.สงฺ. 34/840/328) 

การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม คือ การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวสติปัฏ
ฐาน 4 เป็นการปฏิบัติโดยการมีความเพียร สัมปชัญญะ และมีสติ ในการกำหนดพิจารณาในฐานทั้ง 4 ได้แก่       
1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน (การพิจารณากาย) จำแนกวิธีปฏิบัติได้ 6 หมวด ซึ่งผู้ปฏิบัติสามารถที่จะเลือก
ปฏิบัติหมวดใดหมวดหนึ่งก็ได้ตามความถนัด ได้แก่ อานาปานสติ การมีสติระลึกรู้ลมหายใจ อิริยาบถใหญ่ การมี
สติระลึกรู ้อยู ่ในอิร ิยาบถที ่เป็นปัจจุบัน อิร ิยาบถย่อย การมี สติระลึกรู ้ในอิร ิยาบถย่อย อาการ 32 คือ              
การพิจารณาอาการให้เห็นเป็นสิ่งปฏิกูลไม่สะอาด ธาตุ 4 คือ การพิจารณาร่างกายของตนเองว่าเป็นธาตุดิน ธาตุ
น้ำ ธาตุลม ธาตุไฟ และซากศพ 9 ระยะ คือการพิจารณาร่างกายให้เห็นเป็นซากศพในระยะต่าง ๆ ให้เห็นกายว่า
เป็นความไม่สวย ไม่งาม ไม่จีรังยั่งยืน เพ่ือให้เกิดความสลดสังเวชใจ 2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน (การพิจารณา
เวทนา) การมีสติระลึกรู้ในเวทนา คือ ความรู้สึกสุข ทุกข์ เฉย ๆ มีทั้งที่อิงอามิสและไม่อิงอามิส (อามิส คือเหยื่อ
ล่อ) 3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน (การพิจารณาจิต) การมีสติระลึกรู้จิตว่า จิตมีราคะหรือไม่มีราคะ จิตมีโทสะ
หรือไม่มีโทสะ จิตเศร้าหมองหรือผ่องแผ้ว จิตฟุ้งซ่านหรือมีสมาธิ ตามรู้จิตที่เป็นไปอยู่ในปัจจุบัน และ 4) ธัมมา
นุปัสสนาสติปัฏฐาน (การพิจารณาธรรม) เป็นการมีสติรู้ในธรรมทั้งหลาย ได้แก่ นิวรณ์ 5 ขันธ์ 5 อายตนะ 12 
โพชฌงค์ 7 อริยสัจจ์ 4 ว่ามีการเกิดข้ึน และดับไปอย่างไร (ที.มหา. 10/373/299) 

จากความสำคัญดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น ผู้วิจัยได้มองเห็นสภาพปัญหาและต้องการแสวงหาคำตอบว่า 
โพธิปักขิยธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทเป็นอย่างไร มีวิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิย
ธรรมเป็นอย่างไร และมีแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรมเป็นอย่างไร จึงได้ทำการ
วิจัยเรื่อง แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม เพื่อไขความเคลือบแคลงสงสัยใน
ประเด็นต่าง ๆ ให้มีความกระจ่างชัดมากยิ่งขึ้น อีกทั้งยังเป็นการเสริมสร้างองค์ความรู้ใหม่ที่จะเป็นข้อมูลในเชิง
วิชาการต่อผู้ที่กำลังศึกษาและปฏิบัติ และยังเป็นปัจจัยที่สำคัญ อันจะเป็นประโยชน์ต่อความก้าวหน้าจากการ
ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม สืบต่อไป 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


329 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องและกรอบแนวคิดในการวิจัย 

ทฤษฎีโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ 

โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ เป็นกลุ่มหลักธรรมที่มีสถานะเป็นแกนกลางของกระบวนการปฏิบัติใน
พระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท โดยมีเป้าหมายเพื่อการบรรลุโพธิญาณและความหลุดพ้นจากทุกข์ หลักธรรมชุดนี้
ปรากฏอย่างเป็นระบบในพระไตรปิฎกหลายแห่ง โดยเฉพาะใน มหาปรินิพพานสูตร ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงเน้นย้ำ
ว่า โพธิปักขิยธรรมเป็นธรรมที่ควรศึกษา ปฏิบัติ และเผยแผ่ เพื่อความดำรงมั่นแห่งพระสัทธรรมหลังการ
ปรินิพพาน (พระไตรปิฎก เล่ม 10, 141–142) ในเชิงแนวคิด โพธิปักขิยธรรมมิได้เป็นเพียงการรวบรวมองค์ธรรม
แบบแยกส่วน แต่เป็นโครงสร้างการพัฒนาจิตใจและปัญญาอย่างเป็นระบบและเป็นลำดับขั้น (systematic and 
developmental framework) ซึ่งสะท้อนแนวคิดเรื่อง “มรรค” หรือหนทางแห่งการฝึกตนตามหลักไตรสิกขา 
คือ ศีล สมาธิ และปัญญา (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2556) หลักธรรมทั้ง 37 ประการนี้ถูกจัดจำแนกออกเป็น 7 
หมวด ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และอริยมรรคมีองค์ 8  สติ
ปัฏฐาน 4 ถือเป็นฐานรากของการปฏิบัติทั้งหมด เนื่องจากเป็นกระบวนการฝึกสติให้รู้เท่าทันกาย เวทนา จิต 
และธรรมตามความเป็นจริง พระพุทธเจ้าทรงยืนยันใน สติปัฏฐานสูตร ว่า สติปัฏฐานเป็น “เอกายนมรรค” คือ
หนทางสายเอกเพื ่อความบริสุทธิ ์แห่งสัตว์ทั ้งหลาย เพื ่อการก้าวล่วงพ้นโศกะ ปริเทวะ และทุกข์ทั ้งปวง 
(พระไตรปิฎก เล่ม 12, 373) นักวิชาการพุทธศาสนาเห็นตรงกันว่า สติปัฏฐานทำหน้าที่เป็นกลไกสำคัญในการ
เปลี่ยนแปลงการรับรู้ของมนุษย์จากระดับสามัญสำนึกไปสู่ปัญญาเชิงวิปัสสนา (อนาลโย , 2549) เมื่อมีสติเป็น
ฐาน สัมมัปปธาน 4 จึงทำหน้าที่เป็นพลังแห่งความเพียรทางจิตใจ โดยมุ่งกำจัดอกุศลธรรมและส่งเสริมกุศลธรรม
ให้เจริญยิ่งขึ้น กระบวนการนี้สะท้อนหลักจริยศาสตร์เชิงพุทธที่เน้นการรับผิดชอบต่อการกระทำทางกาย วาจา 
และใจของตนเอง (วศิน อินทสระ, 2547) ขณะเดียวกัน อิทธิบาท 4 ทำหน้าที่เป็นแรงจูงใจภายในที่ช่วยให้การ
ปฏิบัติไม่หยุดชะงัก โดยเน้นทั้งด้านความพอใจในการปฏิบัติ ความเพียร ความเอาใจใส่ และการพิจารณาอย่างมี
เหตุผล อินทรีย์ 5 และพละ 5 ซึ่งประกอบด้วย ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา เป็นคุณธรรมชุดเดียวกันแต่
ต่างระดับกัน โดยอินทรีย์ทำหน้าที่ควบคุมการทำงานของจิต ส่วนพละหมายถึงสภาวะที่คุณธรรมเหล่านี้มีกำลัง
มั่นคง ไม่ถูกกิเลสครอบงำ (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2556) แนวคิดนี้สะท้อนพัฒนาการภายในของผู้ปฏิบัติจาก
ความไม่ม่ันคงไปสู่ความเข้มแข็งทางจิตใจ เมื่อจิตได้รับการฝึกฝนอย่างสมดุล โพชฌงค์ 7 ซึ่งเป็นองค์แห่งการตรัส
รู้จะเกิดขึ้น โดยทำหน้าที่เกื้อหนุนกันให้ปัญญาเห็นความจริงของสภาวธรรมตามหลักไตรลักษณ์อย่างแจ่มแจ้ง 
และในที่สุด หลักธรรมทั้งหมดจะมาบรรจบที่อริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งถือเป็นสรุปรวมของกระบวนการปฏิบัติ
ทัง้หมด และเป็นหนทางสายกลางที่นำไปสู่การดับทุกข์อย่างสิ้นเชิง หรือพระนิพพาน (พระไตรปิฎก เล่ม 14) 

กล่าวโดยสรุป โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ เป็นกรอบทฤษฎีและแนวปฏิบัติที่สะท้อนภูมิปัญญาทางจิต
วิญญาณของพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง โดยเชื่อมโยงการฝึกสติ การพัฒนาคุณธรรม และการเจริญปัญญาเข้าไว้

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


330 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ด้วยกันอย่างเป็นระบบ หลักธรรมชุดนี้จึงมิได้มีคุณค่าเฉพาะในเชิงศาสนาเท่านั้น หากยังมีความสำคัญในเชิง
วิชาการด้านจิตวิทยา จริยศาสตร์ และการพัฒนามนุษย์ในบริบทสมัยใหม่อีกด้วย 

ทฤษฎีวิปัสสนากัมมัฏฐานในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

วิปัสสนากัมมัฏฐานในพระพุทธศาสนาเถรวาทเป็นกระบวนการปฏิบัติทางจิตที่มุ่งพัฒนาปัญญา (paññā) 
ให้เกิดความรู้แจ้งตามความเป็นจริงของสภาวธรรม โดยมีเป้าหมายสูงสุดคือการเห็นไตรลักษณ์ ได้แก่ ความไม่
เที่ยง (อนิจจัง) ความเป็นทุกข์ (ทุกขัง) และความไม่ใช่ตัวตน (อนัตตา) ของรูปและนามทั้งปวง การเห็นแจ้ง
ดังกล่าวมิได้เกิดจากการคิดเชิงตรรกะเพียงอย่างเดียว หากแต่เกิดจากประสบการณ์ตรงที่อาศัยการเจริญสติ 
(sati) และการพิจารณาสภาวธรรมอย่างต่อเนื่องและเป็นระบบ ในเชิงทฤษฎี วิปัสสนากัมมัฏฐานตั้งอยู่บนฐาน
ของสติปัฏฐาน 4 ได้แก่ การพิจารณากาย เวทนา จิต และธรรม ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ว่าเป็น “เอกาย
นมรรค” หรือทางสายเอกเพื่อความบริสุทธิ์ของสัตว์ทั ้งหลาย (พระไตรปิฎก เล่ม 10 มหาสติปัฏฐานสูตร)       
การเจริญสติในกรอบของสติปัฏฐานทำให้ผู้ปฏิบัติสามารถเห็นความเกิด–ดับของสภาวธรรมตามความเป็นจริง 
อันเป็นรากฐานสำคัญของปัญญาวิปัสสนา วิปัสสนากัมมัฏฐานยังมีความสัมพันธ์อย่างแนบแน่นกับอริยมรรคมี
องค์ 8 โดยเฉพาะองค์ธรรมในหมวดสัมมาสติ สัมมาสมาธิ และสัมมาทิฏฐิ ซึ่งทำหน้าที่สนับสนุนกันเป็นลำดับ 
กล่าวคือ สมาธิทำให้จิตตั้งมั่น สติทำให้จิตระลึกรู้เท่าทันสภาวะ และสัมมาทิฏฐิทำให้เกิดความเข้าใจถูกต้องในกฎ
ไตรลักษณ์ นักวิชาการทางพระพุทธศาสนาหลายท่านเห็นพ้องว่า วิปัสสนากัมมัฏฐานมิใช่เพียงเทคนิคการทำ
สมาธิ แต่เป็นกระบวนการเรียนรู้เชิงลึกที่นำไปสู่การเปลี่ยนแปลงโครงสร้างความเข้าใจของผู้ปฏิบัติอย่างสิ้นเชิง 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557; Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) 

แนวคิดการพัฒนาจิตแบบองค์รวม  

เมื่อพิจารณาโพธิปักขิยธรรมในกรอบแนวคิดร่วมสมัย สามารถอธิบายได้ว่าเป็นทฤษฎีการพัฒนามนุษย์
แบบองค์รวม (holistic mental development) ที่ครอบคลุมทั้งมิติพฤติกรรม จิตใจ และปัญญา กล่าวคือ     
การฝึกอบรมตามแนวพุทธศาสนาไม่ได้แยกส่วนการพัฒนามนุษย์ออกจากกัน แต่เน้นความสัมพันธ์เกื้อกูลของ
องค์ประกอบต่าง ๆ อย่างเป็นระบบ ในมิติพฤติกรรม ศีล (sīla) ทำหน้าที่เป็นฐานแห่งการควบคุมกายและวาจา 
ช่วยลดความขัดแย้งทั ้งภายในและภายนอก ทำให้จิตอยู ่ในสภาพพร้อมต่อการพัฒนา ในมิติจิตใจ สมาธิ 
(samādhi) เป็นกลไกสำคัญในการฝึกความตั้งม่ันและความสงบของจิต ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดจิตวิทยาสมัยใหม่
ว่าด้วยการกำกับตนเอง (self-regulation) และการจัดการความสนใจ (attention regulation) ส่วนในมิติ
ปัญญา ปัญญา (paññā) เป็นผลลัพธ์ของการเรียนรู้เชิงประสบการณ์ (experiential learning) ที่เกิดจากการ
เฝ้าสังเกตและสะท้อนประสบการณ์ภายในอย่างมีสติ นักวิชาการร่วมสมัยเสนอว่า โครงสร้างการพัฒนาจิตใน
พระพุทธศาสนาสามารถเทียบเคียงได้กับแนวคิดการเรียนรู้แบบองค์รวมในศาสตร์ตะวันตก ซึ่งมองมนุษย์เป็น
ระบบที่เชื่อมโยงกาย จิต และปัญญาเข้าด้วยกันอย่างแยกไม่ออก (Wilber, 2000; Kabat-Zinn, 2003) ดังนั้น 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


331 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

การปฏิบัติธรรมตามแนวโพธิปักขิยธรรมจึงมิใช่เพียงการแสวงหาความสงบทางจิตใจ แต่เป็นกระบวนการพัฒนา
ศักยภาพมนุษย์อย่างครบถ้วนและยั่งยืน ทั้งในระดับปัจเจกและสังคม 

กรอบแนวคิดการวิจัย 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

แผนภาพที่ 1 กรอบแนวคิดการวิจัย 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของดุษฎีนิพนธ์เรื่อง แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิย
ธรรม มีวัตถุประสงค์ท่ีต้องการนำเสนอ 3 ข้อ คือ 

1. เพ่ือศึกษาโพธิปักขิยธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพ่ือศึกษาวิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม 
3. เพ่ือนำเสนอแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม 
 
 
 

แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิย

ธรรม 

โพธิปักขิยธรรมในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท 

องค์ความรู้จากการวิจัย 

วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน
ตามหลักโพธิปักขิยธรรม 

MODEL 

- รวบรวมข้อมูล 
- วิเคราะห์ข้อมูล 
- สังเคราะห์ข้อมูล 
- สรุปและอภิปรายผล 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


332 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

สมมติฐานในการวิจัย 

1. โพธิปักขิยธรรมสามารถอธิบายกระบวนการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานได้อย่างเป็นระบบ 
2. การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรมช่วยพัฒนาจิตและปัญญาของผู้ปฏิบัติอย่างเป็น

ลำดับขั้น 
3. สามารถสังเคราะห์องค์ความรู้ใหม่จากการศึกษาเอกสารและการสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ พระวิปัสสนา

จารย์ และผู้ปฏิบัติธรรม 

ระเบียบวิธีการวิจัย 

ประเภทการวิจัย 

การวิจัยเรื่อง แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 
(Qualitative Research) โดยใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ร่วมกับการ
วิเคราะห์เชิงพุทธปรัชญา (Buddhist Philosophical Analysis) มุ่งศึกษาหลักธรรม แนวคิด และกระบวนการ
ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรมที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท และเอกสารทาง
วิชาการท่ีเกี่ยวข้อง เพ่ือนำมาสังเคราะห์เป็นแนวทางการปฏิบัติอย่างเป็นระบบ 
 

ส่ิงที่ใช้ในการวิจัย  
 
1. คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ได้แก่ พระไตรปิฎก (พระวินัยปิฎก พระสุตตันตปิฎก และพระอภิธรรม

ปิฎก) 
2. คัมภีร์อรรถกถา ฎีกา และอนุฎีกาท่ีเกี่ยวข้องกับโพธิปักขิยธรรมและวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
3. เอกสารทางวิชาการ งานวิจัย บทความ และตำราที่เก่ียวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานและหลัก

โพธิปักขิยธรรม 

ตัวอย่าง 

กลุ่มตัวอย่างในการวิจัย คือ เอกสารที่คัดเลือกแบบเจาะจง (Purposive Sampling) ประกอบด้วย 
1. พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทยและบาลีที่กล่าวถึงโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ 
2. คัมภีร์อรรถกถาและฎีกาที่อธิบายความหมาย องค์ธรรม และกระบวนการปฏิบัติของโพธิปักขิยธรรม 
3. งานวิจัยและตำราทางพระพุทธศาสนาที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับวิปัสสนากัมมัฏฐานและการปฏิบัติตามแนว

สติปัฏฐานและอริยมรรค 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


333 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

เทคนิคการคัดเลือกกลุ่มตัวอย่าง 
 
ใช้เทคนิคการคัดเลือกแบบเจาะจง (Purposive Sampling) โดยพิจารณาเอกสารที ่
1. มีเนื้อหาเกี่ยวข้องโดยตรงกับโพธิปักขิยธรรม 
2. มีความน่าเชื่อถือทางวิชาการและเป็นที่ยอมรับในวงวิชาการพระพุทธศาสนา 
3. สามารถอธิบายเชิงลึกเก่ียวกับการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

เครื่องมือในการวิจัย 

เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ 
1. แบบวิเคราะห์เอกสาร (Document Analysis Form) สำหรับการรวบรวมและจัดหมวดหมู่ข้อมูล

เกี่ยวกับโพธิปักขิยธรรมและวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
2. กรอบแนวคิดการวิจัยที่ผู้วิจัยสร้างขึ้นจากหลักโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ 

วิธีดำเนินการวิจัย 

การดำเนินการวิจัยแบ่งออกเป็น 4 ขั้นตอน คือ 
1. ศึกษาและรวบรวมเอกสารจากพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
2. วิเคราะห์เนื้อหาเกี่ยวกับโพธิปักขิยธรรม องค์ธรรม และกระบวนการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
3. สังเคราะห์แนวคิดและหลักการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรมอย่างเป็นระบบ 
4. นำเสนอผลการวิจัยในรูปแบบเชิงพรรณนาและเชิงวิเคราะห์ 

การเก็บรวบรวมข้อมูล 

การเก็บรวบรวมข้อมูลเป็นการเก็บข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Data) จาก 
1. พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถา 
2. หนังสือ ตำรา และบทความทางวิชาการ 
3. งานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับวิปัสสนากัมมัฏฐานและโพธิปักขิยธรรม 
โดยผู้วิจัยทำการบันทึกข้อมูลอย่างเป็นระบบ และจัดหมวดหมู่ตามประเด็นการวิจัย 

การวิเคราะห์ข้อมูล 

การวิเคราะห์ข้อมูลใช้การวิเคราะห์เชิงเนื ้อหา (Content Analysis) และการวิเคราะห์เชิงอุปนัย 
(Inductive Analysis) โดย 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


334 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

1. วิเคราะห์ความหมาย องค์ธรรม และโครงสร้างของโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ 
2. วิเคราะห์วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักสติปัฏฐาน สัมมัปปธาน อิทธิบาท อินทรีย์ พละ 

โพชฌงค์ และอริยมรรคมีองค์ 8 
3. สังเคราะห์เป็นแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรมที่มีความเป็นระบบ 

เกื้อกูลต่อการตรัสรู้ และนำไปสู่มรรค ผล และพระนิพพาน 

ผลการวิจัย 

โพธิปักขิยธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

โพธิปักขิยธรรม ธรรมอันเป็นฝักฝ่ายแห่งความตรัสรู้ เป็นทางสายเอก เป็นมรรคภาวนา เป็นธัมมสามัคคีมี 
37 ประการ ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และมรรคมีองค์ 8 
เป็นธรรมที่พระพุทธเจ้าทุกพระองค์ทรงเจริญและทรงแสดง เป็นธรรมที่ยังพระพุทธศาสนาให้ตั้งมั่นอยู่นาน และ
เป็นธรรมที่เป็นปฏิปทาเครื่องดำเนินไปสู่นิพพานองค์ธรรมของโพธิปักขิยธรรม ได้แก่ วิตกเจตสิก เป็นองค์ธรรม
ของ สัมมาสังกัปปะ ปัสสัทธิเจตสิก เป็นองค์ธรรมของ ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ ปีติเจตสิก เป็นองค์ธรรมของ ปีติสัม
โพชฌงค์ ตัตตรมัชฌัตตตาเจตสิก เป็นองค์ธรรมของ อุเบกขาสัมโพชฌงค์ ฉันทเจตสิก เป็นองค์ธรรมของ ฉันทิ
ทธิบาท จิต เป็นองค์ธรรมของ จิตติทธิบาท สัมมาวาจาเจตสิก เป็นองค์ธรรมของ สัมมาวาจา สัมมากัมมันต
เจตสิก เป็นองค์ธรรมของ สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวเจตสิก เป็นองค์ธรรมของ สัมมาอาชีวะ วิริย เจตสิก        
เป็นองค์ธรรมของ สัมมัปปธาน 4 วิริยิทธิบาท วิริยินทรีย์ วิริยพละ วิริยสัมโพชฌงค์ และสัมมาวายามรรค สติ
เจตสิก เป็นองค์ธรรมของ สติปัฏฐาน 4 สตินทรีย์ สติพละ สติสัมโพชฌงค์ สัมมาสติมรรค เอกัคคตาเจตสิก เป็น
องค์ธรรมของ สมาธินทรีย์ สมาธิพละ สมาธิ สัมโพชฌงค์ สัมมาสมาธิ ปัญญาเจตสิก เป็นองค์ธรรมของ วิมังสิทธิ
บาท ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ สัมมาทิฏฐิมรรค ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ และสัทธาเจตสิก เป็นองค์ธรรมของ 
สัทธินทรีย์ สัทธาพละความเป็นมาของโพธิปักขิยธรรม คือ โพธิปักขิยธรรม ธรรมที่เป็นเครื่องช่วยให้บรรลุโพธิ 
หรือธรรมที่เป็นเครื่องให้เกิดความรู้แจ้ง ซึ่งปรากฏในพระไตรปิฎก และอรรถกถาในหลายรูปแบบ เช่น พระพุทธ
พจน์ ชื่อธรรม และข้อธรรมโดยตรง ในพระวินัยปิฎกกล่าวถึงหมวดธรรม 37 ประการ ว่าเป็นรัตนะของพระ
อริยบุคคล ในพระสุตตันตปิฎกกล่าวถึงโพธิปักขิยธรรมทั้งในเชิงเปรียบเปรยและชื่อธรรม เช่น ทางนิพพาน หรือ
ปัญญาลึกซึ้ง ในพระอภิธรรมปิฎกเน้นการปฏิบัติอย่างต่อเนื่อง มีทั้งชื่อและข้อธรรมชัดเจน ในคัมภีร์ชั้นอรรถกถา 
จำแนกโพธิปักขิยธรรมออกเป็น 14 โดยหมวดก็มีอยู่ 7 โดยประเภทมี 37 ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 
อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และ อริยมรรคมีองค์ 8 เมื่อผู้ปฏิบัติกระทำอริยมรรคให้เกิดขึ้น โพธิ
ปักขิยธรรมก็จะเกิดขึ้นพร้อมกันทั้งหมด และสามารถดำเนินไปสู่จุดหมายแห่งความหลุดพ้น คือ มรรค ผล และ
พระนิพพาน 

 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


335 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม  

วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม เป็นวิธีปฏิบัติที่เกื้อกูลแก่การตรัสรู้ โดยการมีความ
เพียร มีสัมปชัญญะ มีสติพิจารณาอาการต่าง ๆ ได้แก่ 1. วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 
ได้แก่ การมีสติพิจารณากายให้รู้เห็นตามเป็นจริง การมีสติพิจารณาเวทนา คือ ความรู้สึกสุข ทุกข์ เฉย ๆ เป็นต้น 
การมีสติพิจารณาจิต เช่น จิตมีโทสะ จิตมีโมหะ จิตมีโลภะ เป็นต้น และ คือ การมีสติพิจารณาธรรม คือ มีสติรู้
ชัดธรรมทั้งหลาย ได้แก่ นิวรณ์ 5 ขันธ์ 5 อายตนะ 12 โพชฌงค์ 7 อริยสัจ 4 2. วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตาม
หลักสัมมัปปธาน 4 คือ สังวรปธาน คือ การมีความเพียรระวังยับยั้งบาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิด ปหานปธาน     
การมีความเพียรละบาปที่เกิดขึ้นแล้วให้หมดไป ภาวนาปธาน การมีความเพียรยังกุศลให้เกิดขึ้นในขันธสันดาน
ของตน และอนุรักขนาปธาน การมีความเพียรรักษาบุญกุศลที่เกิดขึ้นแล้วไม่ให้เสื่อม และให้เจริญยิ่งขึ้นไปจน
ไพบูลย์ให้ยิ่ง ๆ ขึ้นไป 3. วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักอิทธิบาท 4 ได้แก่ ความปรารถนาจะทำให้ได้ผลดี
ยิ่ง ๆ ขึ้นไปในการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน ความความขยันหมั่นประกอบสิ่งนั้นด้วยความพยายาม เข้มแข็ง 
อดทน เอาธุระไม่ท้อถอยในการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน ความคิด เอาจิตฝักใฝ่ไม่ปล่อยใจให้ฟุ้งซ่านเลื่อนลอย
ไปในการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน และความไตร่ตรอง หมั่นใช้ปัญญาพิจารณาใคร่ครวญตรวจตราหาเหตุผลใน
การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน 4. วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักอินทรีย์  5 คือ การมีสัทธาเป็นใหญ่       
ในกิจการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน เช่น สัทธาในพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ การมีความเพียรกำหนดรูปนาม
ตามความเป็นจริง เพื่อทำลายความเกียจคร้าน การมีสติพิจารณาในกาย เวทนา จิต ธรรม การมีสมาธิที่ตั้งมั่น
ไม่ให้หลงใหลไปตามอำนาจของโลภะ โทสะ โมหะ และการมีความรู้ตัวทั่วพร้อมพิจารณากิเลสต่าง ๆ ให้หมดสิ้น
ไป จนสามารถบรรลุมรรค ผล และพระนิพพาน ตามลำดับ 5. วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักพละ 5 คือ 
สัทธาพละ ความเชื่อ กำลังที่ควบคุมความสงสัย ความวิตก วิริยะพละ ความเพียร กำลังที่ควบคุมความเกียจ
คร้าน สติพละ ความระลึกได้ กำลังที่ควบคุมความประมาท ความงมงาย สมาธิพละ ความตั้งใจมั่น กำลังที่
ควบคุมการวอกแวกเขว่ไขว่ ฟุ้งซ่าน และปัญญาพละ ความรอบรู้ กำลังที่ควบคุมการทำเกินพอดี 6. วิธีปฏิบัติ
วิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพชฌงค์ 7 คือ การระลึกรู้ในกาย เวทนา จิต และธรรม การเพียรพิจารณาพยายาม
ต่ออารมณ์อดทนกับความยากลำบากต่าง ๆ การพิจารณาปีติที่มีกำลังอันเป็นอาการของความยินดี และความอ่ิม
ใจ การพิจารณากำหนดรู้ความสงบ การพิจารณาความตั้งมั่นแห่งจิต และการพิจารณาวางใจเป็นกลาง คือ    
ด้วยการพิจารณาถึงความที่ตนและผู้อ่ืนมีกรรมเป็นของตน และด้วยการพิจารณาถึงความไม่มีสัตว์ บุคคล ตัวตน    
เรา เขา 7. วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 คือ สัมมาทิฏฐิ ปัญญาอันเห็นชอบใน
อริยสัจจ์ 4 สัมมาสังกัปปะ ดำริชอบ ได้แก่ เนกขัมมสังกัป อพยาบาทสังกัป อวิหิงสาสังกัป สัมมาวาจา เจรจา
ชอบด้วยวจีสุจริต 4 สัมมากัมมันตะ การงานชอบด้วยกายสุจริต 3 สัมมาอาชีวะ การเลี้ยงชีพชอบ เว้นมิจฉาชีพ 
ประกอบสัมมาชีพ สัมมาวายามะ ความเพียรชอบในสัมมัปปธาน 4 สัมมาสติ ความรำลึกชอบด้วยสติปัฏฐาน 4 
และ สัมมาสมาธิ ความตั้งใจมั่นชอบด้วยฌาน 4 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


336 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม 

แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม เป็นแนวทางการปฏิบัติที่เกื้อกูลแก่การ
ตรัสรู้ อย่างมีระบบ ได้แก่ 1. แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 ได้แก่ กายานุปัสสนา 
คือ การพิจารณาอาการต่าง ๆ ของกาย เช่น อิริยาบถยืน เดิน นั่ง นอน และการเคลื่อนไหวของร่างกาย เวทนา
นุปัสสนา คือ การพิจารณาความรู้สึกท่ีเกิดขึ้นทางใจ เช่น พิจารณาความรู้สึกสุข ทุกข์ เฉย ๆ จิตตานุปัสสนา คือ 
การพิจารณาจิตที่กำลังทำงาน เช่น การนึกคิด การปรุงแต่งต่าง ๆ ให้รู้เห็นตามความเป็นจริง และธัมมานุปัสสนา 
คือ การพิจารณาธรรมที่เกิดขึ้น ได้แก่ นิวรณ์ 5 ขันธ์ 5 อายตนะ 12 โพชฌงค์ 7 อริยสัจ 4 เช่น การพิจารณา
รูปธรรม สิ่งที่เป็นวัตถุ และการพิจารณานามธรรม ความรู้สึก ความนึกคิดต่าง ๆ ให้รู้เห็นตามความเป็นจริง     
เห็นแจ้งในความเป็นไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา สามารถบรรลุมรรค ผล และนิพพาน ได้ในที่สุด             
2. แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักสัมมัปปธาน 4 ได้แก่ สังวรปธาน คือ หมั่นระวังไม่ให้จิตถูก
กระตุ้นโดยอารมณ์หรือสิ่งยั่วยุใหม่ ๆ ที่จะทำให้กิเลสเกิด ปหานปธาน คือ เมื่อเห็นกิเลสเกิดขึ้นแล้วในจิต เช่น 
ความโลภ ความโกรธ ความหลง ใช้สติระลึกรู้ตามความเป็นจริง (ยถาภูตญาณทัสสนะ) และไม่ตามอารมณ์นั้น   
ใช้การพิจารณาไตรลักษณ์เพื่อละความยึดมั่นถือมั่น ภาวนาปธาน คือ การพัฒนาคุณธรรมที่ส่งเสริมการเห็นแจ้ง 
เช่น เจริญสติ สัมปชัญญะ เมตตา สัจจะ ขันติ โดยเฉพาะเจริญสติปัฏฐาน 4 เป็นหลัก เช่น การรู้กาย การรู้เวทนา 
การรู้จิต และการรู้ธรรม และ อนุรักขนาปธาน คือ เมื่อจิตมีสติ เช่น มีสติอยู่กับลมหายใจ ยืน เดิน นั่ง นอน 
พยายามรักษาไว้ไม่ให้เสื่อม ให้รู้แจ้งในธรรม เห็นเป็นไตรลักษณ์ จนสามารถบรรลุมรรค ผล และนิพพาน ได้ใน
ที่สุด 3. แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักอิทธิบาท 4 ได้แก่ ฉันทะ คือ การพอใจในการภาวนา 
พิจารณาในสิ่งนั้น ๆ ที่กระทำอยู่ และปรารถนาจะทำให้ได้ผลดียิ ่ง ๆ ขึ้นไป วิริยะ คือ การมีความเพียรที่
สม่ำเสมอ เพียรละกิเลสที่เกิดขึ้น เช่น ความง่วง ความฟุ้งซ่าน ตามความเป็นจริง ด้วยความเข้มแข็ง อดทน     
อย่างไม่ท้อถอย จิตตะ คือ การมีจิตที่แน่วแน่ เอาใจใส่ พิจารณาในสิ่งที่ทำ โดยการไม่ปล่อยใจให้ฟุ้งซ่านเลื่อน
ลอยไป วิมังสา คือ การใช้ปัญญาไตร่ตรองอย่างมีเหตุผล พิจารณาอย่างแยบคายให้เห็นเป็นพระไตรลักษณ์ คือ 
อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ไม่ติดดี ไม่รังเกียจชั่ว ให้รู้เห็นตามความเป็นจริง จนสามารถบรรลุมรรค ผล และนิพพาน 
ได้ในที่สุด 4. แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักอินทรีย์ 5 ได้แก่ สัทธินทรีย์ คือ การมีสัทธาเป็น
ใหญ่ ความเชื่อด้วยเหตุผล 4 ประการ คือ เชื่อเรื่องกรรม เชื่อผลของกรรม เชื่อว่าสัตว์โลกมีกรรมเป็นของตน    
เชื่อความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า เป็นเจ้าการในการครอบงำเสียซึ่งความไร้สัทธา เพื่อใช้ในการปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐาน วิริยินทรีย์ คือ การทำความเพียรในการระวังไม่ให้บาปอกุศลเกิดขึ้น เพียรละบาปอกุศลที่เกิดขึ้นแล้ว 
เพียรเจริญกุศลให้เกิดมีขึ้น และเพียรตามรักษากุศลที่ เกิดขึ้นไม่ให้เสื่อม สตินทรีย์ คือ การระลึกรู้ในปัจจุบัน      
ไม่เผลอ ไม่หลง ใช้สติรู้ลมหายใจ รู้ความคิด อารมณ์ ความรู้สึก รู้อารมณ์ที่เกิดขึ้นแล้วดับไปโดยไม่เข้าไปยึดถือ
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 สมาธินทรีย์ คือ เริ่มจากการฝึกสมาธิในระดับเบื้องต้น ขณิกสมาธิ พัฒนาเป็นอุปจารสมาธิ 
หรือ อัปปนาสมาธิ โดยการประคองจิตไว้ให้ตั้งอยู่ในอารมณ์เดียว ไม่ให้หลงไปตามอำนาจของโลภะ โทสะ โมหะ 
หรือราคะ ตัณหา อุปาทาน พร้อมพิจารณาไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา จนสามารถบรรลุมรรค ผล 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


337 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

และนิพพาน ได้ในที่สุด 5. แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักพละ 5 ได้แก่ สัทธาพละ คือ กำลัง
ความมั่นใจไม่หวั่นไหวในพระธรรม วิริยะพละ คือ กำลังความเพียรต่อเนื่องอย่างแน่วแน่ ตั้งความเพียรในสติปัฏ
ฐาน เช ่น ร ู ้กาย เวทนา จิต และธรรม ไม่ย ่อท้อต่ออาการของจิต เช ่น ความฟุ ้งซ ่าน ง ่วง เบื ่อหน่าย                 
คอยประคับประคองอารมณ์เป็นกำลังไม่หวั่นไหวในความเกียจคร้าน สติพละ คือ กำลังระลึกรู้มั่นคง ไม่เผลอ     
ไม่หลง คอยเตือนจิตให้อยู่กับปัจจุบัน ไม่ตกไปในอดีตหรืออนาคต ฝึกสติกับลมหายใจ การเคลื่อนไหว อารมณ์
ต่าง ๆ เห็นรูป-นามตามความเป็นจริง โดยอำนาจของสตินี้ประหารปมาทะ คือ ความประมาท สมาธิพละ คือ      
จิตตั้งมั่น ไม่หวั่นไหว เป็นพลังทำให้จิตไม่กระจัดกระจาย สามารถพิจารณาได้ชัดเจน ฝึกอัปปนาสมาธิถ้าได้ หรือ
ใช้ขณิกสมาธิ อุปจารสมาธิให้พอเป็นฐานของปัญญา อำนาจของสมาธิประหาร คือ วิเขปะ ความซัดส่าย ไม่หยุด
นิ่งแห่งจิต และอุทธัจจะ ความฟุ้งซ่านแห่งจิต และปัญญาพละ คือ ความรู้แจ้งสอดส่องในธรรมเป็นพิเศษ         
ทำหน้าที่เจาะกิเลสให้เห็นเป็นไตรลักษณ์ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา จนสามารถบรรลุมรรค ผล และนิพพาน ได้ใน
ที่สุด 6. แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพชฌงค์ 7 ได้แก่ สติสัมโพชฌงค์ คือ การมีสติระลึกรู้
อารมณ์อยู่ในฐานกาย เวทนา จิต และธรรม อันอาศัยวิเวก อาศัยวิราคะ อาศัยนิโรธ น้อมไปในโวสสัคคะ ที่มี
ความต่อเนื ่องกัน หรือเรียกว่า การเจริญสติปัฏฐาน 4 ซึ ่งเป็นการระลึกรู ้สภาวธรรมในปัจจุบัน ขณะ ๆ            
ธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ คือ การเลือกเฟ้นเจริญกุศลอันเป็นองค์แห่งการตรัสรู้ รู ้รูป -นามว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์        
เป็นอนัตตา วิริยสัมโพชฌงค์ คือ การมีความเพียรในการสร้างและรักษากุศล เพียรในการทำลายอกุศลและ
ป้องกันอกุศลไม่ให้เกิดขึ้น ปีติสัมโพชฌงค์ คือ การทำให้กายและจิตเกิดปีติแผ่ซ่านไปด้วยความยินดี ทำให้ปฏิฆะ
ความไม่พอใจอันเกิดจากความทุกข์กาย ทุกข์ใจเบาบางลง ปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ คือ ความสงบกาย สงบใจ        
เมื่อความนึกคิดสงบระงับลง นิวรณ์ที่ต้องอาศัยความนึกคิดจึงจะเกิดขึ้นมาไม่ได้ สมาธิสัมโพชฌงค์ คือ ความมีใจ
ตั้งมั่น จิตแน่วในอารมณ์ ทำให้จิตได้ละวางในความชอบใจ และความไม่ชอบใจ ในอารมณ์ที่เกิดขึ้นจากผัสสะใน
อายตนะท้ัง 6 และ อุเบกขาสัมโพชฌงค์ คือ ปัญญาความวางเฉย เมื่ออุเบกขาเกิดข้ึนจึงวางเฉยต่อบัญญัติทั้งปวง 
หากผู้ปฏิบัติเจริญให้มาก ทำให้มากแล้ว ก็จะสามารถละกิเลส ความโลภ ความโกรธ ความหลง สามารถบรรลุ
มรรค ผล และนิพพาน ได้ในที่สุด 7. แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 ได้แก่ 
สัมมาทิฏฐิ คือ ปัญญาอันเห็นชอบในรู้ในอริยสัจจ์ 4 พิจารณาไตรลักษณ์ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ในกาย-ใจ เข้าใจ
ว่า สิ่งทั้งปวงล้วนเกิดแต่เหตุและปัจจัย สัมมาสังกัปปะ คือ การคิด พิจารณา ตั้งเจตนาไปในทางที่ถูก รู้ทันความ
นึกคิด เช่น คิดอยากได้ อยากเอาชนะ หรือคิดฟุ้งซ่าน สัมมาวาจา คือ ในการปฏิบัติ ควรงดเว้นวาจาที่รบกวน
ผู้อื่น สัมมากัมมันตะ คือ ในช่วงปฏิบัติภาวนา รักษาศีลอย่างเคร่งครัด การมีวินัยในกิจกรรมประจำวัน ส่งเสริม
การเจริญสมาธิ สัมมาอาชีวะ คือ การดำรงชีวิตที่ไม่ผิดธรรม ไม่เบียดเบียน การใช้ชีวิตด้วยการบริโภคปัจจัย 4 
อย่างมักน้อย สัมมาวายามะ คือ เพียรอย่างมีปัญญา ได้แก่ เพียรปิดกั้น เพียรกำจัดอกุศล เพียรก่อให้เกิด และ
เพียรรักษากุศลธรรมให้เจริญยิ่ง ๆ ขึ้นไป สัมมาสติ คือ ความระลึกชอบในสติปัฏฐาน 4 กาย เวทนา จิต ธรรม 
และ สัมมาสมาธิ คือ จิตตั้งมั่น ไม่ไหลไปตามอารมณ์ ฝึกอัปปนาสมาธิหรือสมาธิเบื้องต้นเพ่ือเป็นฐานของปัญญา 
ใช้สมาธิในการพิจารณาไตรลักษณ์จนเกิดวิปัสสนาญาณ จนสามารถบรรลุมรรค ผล และนิพพาน ได้ในที่สุด 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


338 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

อภิปรายผล 

ผลการวิจัยพบว่า โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ ซึ่งหมายถึงธรรมฝ่ายตรัสรู้ ประกอบด้วยหมวดธรรมสำคัญ 
7 กลุ่ม ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และอริยมรรคมีองค์ 8       
มีบทบาทสำคัญในการกำกับแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานอย่างเป็นระบบ สอดคล้องกับวัตถุประสงค์
ของการวิจัยที่มุ่งศึกษาหลักธรรมเชิงโครงสร้างซึ่งสามารถนำไปใช้เป็นแนวทางปฏิบัติได้จริง 

โพธิปักขิยธรรมในฐานะกรอบการปฏิบัติวิปัสสนาที่ครอบคลุมและเกื้อหนุนซึ่งกันและกัน 

จากผลการศึกษา พบว่าโพธิปักขิยธรรมทั้ง 37 ประการมีลักษณะเป็นระบบธรรมที่เชื่อมโยงและเกื้อหนุน
กันอย่างเป็นองค์รวม โดย สติปัฏฐาน 4 ทำหน้าที่เป็นฐานรากของการเจริญสติในการพิจารณากาย เวทนา จิต 
และธรรม อันเป็นจุดเริ่มต้นของการพัฒนาปัญญาเชิงวิปัสสนา ขณะที่ สัมมัปปธาน 4 สนับสนุนการสร้างความ
เพียรในการละอกุศลและเจริญกุศลให้เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง นอกจากนี้ อิทธิบาท 4 ทำหน้าที่เป็นแรงขับภายใน
ของการปฏิบัติ ได้แก่ ฉันทะ วิริยะ จิตตะ และวิมังสา ซึ่งช่วยให้ผู้ปฏิบัติสามารถดำรงความมุ่งมั่น ไม่ท้อถอยต่อ
อุปสรรคที่เกิดขึ้นระหว่างการเจริญภาวนา ผลการวิจัยนี้สอดคล้องกับแนวอธิบายในพระไตรปิฎกและอรรถกถาที่
ระบุว่า โพธิปักขิยธรรมเป็น “ธรรมที่ทรงสรรเสริญเพื่อความเจริญแห่งมรรค” และเป็นเครื่องนำไปสู่การตรัสรู้
ของพระอริยเจ้า (พระพุทธโฆสาจารย์, 2542) 

แนวทางการปฏิบัติที่เป็นระบบและส่งเสริมการบรรลุธรรม 

ผลการวิจัยยังแสดงให้เห็นว่า การนำโพธิปักขิยธรรมมาใช้เป็นแนวทางปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน สามารถ
จัดเป็นลำดับขั้นตอนที่ชัดเจน โดยเริ่มจากการตั้งสติด้วยสติปัฏฐาน 4 แล้วค่อย ๆ บูรณาการหมวดธรรมอื่นเข้า
มาสนับสนุน เช่น อินทรีย์ 5 และพละ 5 ทำหน้าที ่ควบคุมและเสริมสร้ างคุณภาพของจิตใจให้มีศร ัทธา          
ความเพียร สติ สมาธิ และปัญญาอย่างสมดุล ไม่เอนเอียงไปสู่ความเกียจคร้านหรือความฟุ้งซ่าน ในขณะเดียวกัน 
โพชฌงค์ 7 เป็นองค์ธรรมที่เกื้อกูลต่อการตรัสรู้โดยตรง ช่วยรักษาสมดุลระหว่างปีติ ความสงบ สมาธิ และ
อุเบกขา จนนำไปสู่ความตั้งมั่นของจิต และเมื่อองค์ธรรมเหล่านี้พัฒนาอย่างครบถ้วน ย่อมหลอมรวมเข้าสู่ 
อริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นทางสายกลางและเป็นผลรวมของการปฏิบัติทั้งหมด อันนำไปสู่มรรค ผล และนิพพาน 
ผลการศึกษานี้สอดคล้องกับงานวิจัยและคำอธิบายในพระอภิธรรมที่เน้นการเจริญธรรมอย่างต่อเนื่องในลักษณะ
ของ “มรรคภาวนา” (Analayo, 2003) 

 
 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


339 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ความสอดคล้องกับพระไตรปิฎกและอรรถกถา 
 
การอภิปรายผลการวิจัยยืนยันว่าแนวทางปฏิบัติตามโพธิปักขิยธรรมมีรากฐานที่มั่นคงในพระไตรปิฎก   

โดยพระพุทธองค์ทรงแสดงธรรมหมวดนี้ในฐานะ “ธรรมอันเป็นรัตนะของพระอริยเจ้า”  (พระไตรปิฎก, มจร, 
2545) และเป็นธรรมที่นำไปสู่ความสิ้นอาสวะ อรรถกถาหลายแห่งยังอธิบายว่า การเจริญโพธิปักขิยธรรมต้อง
กระทำอย่างสม่ำเสมอและต่อเนื่อง จึงจะก่อให้เกิดปัญญาเห็นแจ้งตามความเป็นจริง ผลการวิจัยนี้จึงสนับสนุน
แนวคิดดั้งเดิมของพระพุทธศาสนาที่มองการปฏิบัติวิปัสสนาเป็นกระบวนการฝึกจิตอย่างเป็นระบบ มิใช่เพียงการ
ทำสมาธิในเชิงเทคนิคเท่านั้น 

การเชื่อมโยงกับการลดละกิเลสและการเข้าถึงไตรลักษณ์ 

ผลการวิจัยยังพบว่า การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรมสามารถนำไปใช้เป็นเครื่องมือ
ในการเผชิญหน้าและลดละกิเลสภายใน ได้แก่ โลภะ โทสะ และโมหะ ผ่านการพิจารณารูป–นามตามความเป็น
จริง ผู ้ปฏิบัติสามารถเห็นสภาวธรรมเกิด–ดับตามกฎไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา จนเกิด 
ยถาภูตญาณทัสสนะ (Bhikkhu Bodhi, 2005) และคลายความยึดมั่นถือมั่นในที่สุด 

โดยสรุป แนวทางปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรมเป็นแนวทางที่มีความครบถ้วน 
สมบูรณ์ และเป็นระบบ สามารถพัฒนาสติ สมาธิ และปัญญาได้อย่างมั่นคง สอดคล้องทั้งกับวัตถุประสงค์ของ
การวิจัย พระไตรปิฎก อรรถกถา และงานวิชาการทางพระพุทธศาสนา อีกทั้งยังสามารถนำไปประยุกต์ใช้ได้จริง
ในการปฏิบัติเพื่อมุ่งสู่มรรค ผล และนิพพานอย่างยั่งยืน 

สรุป 

โมเดล MESCPUF คือ การนำองค์ธรรมเครื่องตรัสรู้ทางพุทธศาสนามาวิเคราะห์และปรับใช้ในรูปแบบที่
เป็นระบบ ซึ่งสามารถช่วยเสริมความเข้าใจในธรรมะได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยเฉพาะในประเด็นของการปฏิบัติ
วิปัสสนากัมมัฏฐาน และในแต่ละองค์ประกอบของโมเดล MESCPUF ยังมีความสำคัญอย่างยิ่ง ได้แก่ สติปัฏฐาน 
4 คือ การมีสติกำหนดรู้รูป-นาม และสรรพสิ่งตามความเป็นจริง เป็นจุดเริ่มของการรู้เท่าทันกาย เวทนา จิต และ
ธรรม Mindfulness (M) สัมมัปปธาน 4 คือ ความเพียรอย่างถูกต้อง เพื่อขจัดอกุศล และส่งเสริมกุศล มุ่งสร้าง
ความเปลี่ยนแปลงทางจิตใจอย่างตั้งมั่น Exertion (E) อิทธิบาท 4 คือ ปัจจัยที่นำไปสู่ความสำเร็จ ได้แก่ ฉันทะ 
วิริยะ จิตตะ วิมังสา เป็นกำลังภายในที่นำไปสู่ความก้าวหน้าในธรรม Success (S) อินทรีย์ 5 คือ ศรัทธา วิริยะ 
สติ สมาธิ ปัญญา ที่ควบคุมและรักษาจิต Controlling (C) พละ 5 คือ ธรรมที่เป็นกำลัง เช่นเดียวกับอินทรีย์ 5 
แต่เน้นด้านพลัง ทำให้เกิดความม่ันคงในศรัทธา เพียร สติ สมาธิ และปัญญา Power (P) โพชฌงค์ 7 คือ ธรรมที่
นำไปสู ่การตรัสรู ้ ได้แก่ สติ ธัมมวิจยะ วิริยะ ปีติ ปัสสัทธิ สมาธิ อุเบกขา เป็นความเข้าใจอย่างลึกซึ ้งใน
สภาวธรรม Understanding (U) และ อริยมรรคมีองค์ 8 คือ ทางสายกลางอันประกอบไปด้วยองค์ 8 ประการ 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


340 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ และ
สัมมาสมาธิ เป็นกรอบการดำเนินชีวิตที่นำไปสู่การหลุดพ้น Factors (F) สาระสำคัญของโมเดล MESCPUF        
เป็นการจัดระบบองค์ธรรมเพ่ือให้เข้าใจง่าย และสามารถนำไป ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
สื่อถึงการพัฒนาจิตใจ และเจริญปัญญาอย่างเป็นลำดับขั้นตอน จนถึงการบรรลุธรรมขั้นสูงสุด คือ นิพพาน และ
ยังเหมาะสำหรับทั้งนักปฏิบัติธรรม และนักวิจัยทางพระพุทธศาสนาในการศึกษาเชิงลึก 

ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

1. โพธิปักขิยธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท สามารถนำไปประยุกต์ใช้กับโครงการต่าง ๆ โดยปรับ
เนื้อหาให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ตามคัมภีร์ในพระพุทธศาสนา 

2. วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม สามารถนำไปใช้กับหน่วยงานที่เกี่ยวข้องในทาง
พระพุทธศาสนา เช่น สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ หรือมหาเถรสมาคม 

3. แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม ควรมีการเผยแผ่ในด้านอื่น ๆ เพ่ือเป็น
การพัฒนาคุณภาพชีวิตให้มีความม่ันคง 

ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยครั้งต่อไป 

1. ควรมีการวิจัยเชิงทดลองในรูปแบบอ่ืน ๆ เกี่ยวกับ แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิ
ปักขิยธรรม 

2. ควรมีการวิจัยกับผู้ที่ยังขาดความรู้เกี่ยวกับ แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปัก     
ขิยธรรม 

3. ควรมีการวิจัยในเชิงปริมาณเก่ียวกับ แนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักโพธิปักขิยธรรม 

เอกสารอ้างอิง 

พระไตรปิฎก. (2545). ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2550). พระไตรปิฎกฉบับมหามกุฏ. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระไตรปิฎก (2540). มหาปรินิพพานสูตร. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพระไตรปิฎก. 
พระพุทธโฆสาจารย์. (2542). วิสุทธิมรรค. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). โพธิปักขิยธรรม: แนวทางการพัฒนาจิตใจและปัญญา. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


341 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2557). วิปัสสนากัมมัฏฐาน: การพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท. 
กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วศิน อินทสระ. (2547). จริยศาสตร์เชิงพุทธ: การปฏิบัติและหลักการ. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ธรรมสภา. 
อนาลโย. (2549). สติปัฏฐานกับการเจริญปัญญาเชิงวิปัสสนา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 
Analayo, B. (2003). Satipaṭṭhāna: The direct path to realization. Birmingham: Windhorse 

Publications. 
Bhikkhu Bodhi. (2005). In the Buddha’s words: An anthology of discourses from the Pāli Canon. 

Boston: Wisdom Publications. 
Kabat-Zinn, J. (2003). Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR). New York: Guilford Press. 
Ñāṇamoli, B., & Bodhi, B. (1995). The Middle Length Discourses of the Buddha: A Translation of 

the Majjhima Nikāya. Boston: Wisdom Publications. 
Wilber, K. (2000). A Theory of Everything: An Integral Vision for Business, Politics, Science, and 

Spirituality. Boston: Shambhala. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

