
419 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

                                                                                                                                
 
 
 
 

 Original Research Article 

The Approach of Enhncement on Sima's Value Recognition for 
Sangha Performance Based on Vinaya's Discipline 

แนวทางส่งเสรมิการรูคุ้ณค่าของสีมาด้านสังฆกรรมตามหลักพระวินัย 

Phrakhruathonsunthonkit Tamajitto Ruangkham1*, & Viroj Koomkrong2 

พระครูอาทรสุนทรกิจ ทมจิตฺโต เรืองขำ1*, & วิโรจน์ คุ้มครอง2 
ARTICLE INFO ABSTRACT 
Name of Author &  
Corresponding Author: *  
 
1. Phrakhruathonsunthonkit Tamajitto 
Ruangkham* 
พระครูอาทรสุนทรกิจ ทมจิตฺโต เรืองขำ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Email: phratorn@gmail.com 
 
2. Viroj Koomkrong 
วิโรจน์ คุ้มครอง 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Email: koom-krong9@hotmail.com 
 
คำสำคัญ: 
สีมา, สังฆกรรม, พระวินัย, แนวทางส่งเสริม,        
พุทธศาสนา 
 
Keywords:  
Sīma, Sangha, Vinaya, Enhancement 
Approach, Buddhism 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Article history: 
Received:  08/08/2025  
Revised:    10/09/2025 
Accepted: 02/11/2025 
Available online: 08/01/2026 
 
How to Cite: 
Ruangkham, P. &. Koomkrong, V. (2026). 
The Approach of Enhncement on Sima's 
Value Recognition for Sangha 
Performance Based on Vinaya's Discipline. 
Journal Dhamma for Life, 32(1), 419-432. 

This research aims to achieve three objectives: (1) to 
study the historical development and significance of Sīmā in 
Theravāda Buddhist scriptures, (2) to examine the principles 
of Saṅghakamma in accordance with the Buddhist Vinaya, and 
(3) to propose guidelines for promoting awareness of the 
value of Sīmā in relation to Saṅghakamma based on Vinaya 
principles. This study employs a qualitative research 
methodology using documentary analysis. The primary 
sources include the Pāli Canon (Tipiṭaka), its commentaries 
(Aṭṭhakathā), sub-commentaries (Ṭīkā), the Visuddhimagga, 
and relevant academic literature. Data were systematically 
collected, categorized, analyzed, and synthesized using 
descriptive and analytical methods. 

The findings reveal that Sīmā in Theravāda Buddhism 
has evolved from early communal assemblies of itinerant 
ascetics (paribbājaka) to its formal establishment by the 
Buddha as a legally recognized boundary for the performance 
of Saṅghakamma. The Vinaya prescribes eight types of 
boundary markers (nimitta), such as mountains, anthills, 
roads, and rivers. Sīmā is classified into two main types: 
Baddha-sīmā (fixed boundary) and Abaddha-sīmā (non-fixed 
boundary). Moreover, Sīmā is intrinsically connected with the 
Uposatha hall and the monastery as essential spaces for 
communal monastic activities. Regarding Saṅghakamma, the 
study identifies four types as stipulated in the Vinaya: 
Apalokanakamma, Ñattikamma, Ñattidutiyakamma, and 
Ñatticatutthakamma,  each with  d istinct  procedural 
requirements. Major monastic acts, including ordination 
(upasampadā), invitation (pavāraṇā), robe-offering (kaṭhina), 
and the recitation of the Pātimokkha, must be conducted 
within a valid Sīmā to ensure legitimacy according to the 

วารสารธรรมเพื่อชีวิต 
JOU RNA L  OF  D HAM M A FOR L IFE  

I S SN :  2 8 2 2 - 0 4 8 X  
https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


420 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

Buddha’s authorization. Furthermore, the research proposes 
five key approaches to enhancing awareness of the value of 
Sīmā: fostering communal harmony and respect for seniority, 
ensuring Vinaya correctness in monastic procedures, 
upholding the Buddha’s disciplinary legislation, a ligning 
Saṅghakamma with appropriate procedural forms, and 
strengthening the sustainability of Buddhism. These insights 
culminate in the development of the “SS–UDRCL Model,” a 
new body of knowledge that can be applied to monastery 
management, Sīmā development, and the sustainable 
cultivation of awareness regarding the significance of Sīmā in 
Theravāda Buddhism. 

  บทคัดย่อ 

งานวิจัยฉบับนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ ได้แก่ (1) เพื่อศึกษาประวัติและความสำคัญของสีมาในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท (2) เพื่อศึกษาหลักสังฆกรรมตามหลักพระวินัย และ (3) เพื่อนำเสนอแนวทางส่งเสริม
การรู้คุณค่าของสีมาด้านสังฆกรรมตามหลักพระวินัย งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้ระเบียบวิธีการ
วิเคราะห์เอกสารเป็นหลัก แหล่งข้อมูลประกอบด้วยพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา คัมภีร์วิสุทธิมรรค และเอกสาร
ทางวิชาการท่ีเกี่ยวข้อง ผู้วิจัยดำเนินการคัดเลือก จัดหมวดหมู่ วิเคราะห์ และสังเคราะห์ข้อมูลด้วยการพรรณนา
เชิงวิเคราะห์อย่างเป็นระบบ 

ผลการวิจัยพบว่า สีมาในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีพัฒนาการมาตั ้งแต่รูปแบบการประชุมของคณะ
ปริพาชก จนกระทั่งพระพุทธองค์ทรงบัญญัติสีมาให้เป็นเขตแดนสำหรับประกอบสังฆกรรมอย่างเป็นทางการ    
โดยมีการกำหนดนิมิตสีมา 8 ประเภท ได้แก่ ภูเขา จอมปลวก หนทาง แม่น้ำ เป็นต้น และจำแนกสีมาออกเป็น 2 
ประเภท คือ พัทธสีมา และอพัทธสีมา ทั้งนี้ สีมามีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับอุโบสถและวัดในฐานะพื้นที่
สำคัญสำหรับการประกอบกิจของสงฆ์ ในด้านหลักสังฆกรรม พบว่า การสังฆกรรมตามพระวินัยแบ่งออกเป็น 4 
ประเภท ได้แก่ อปโลกนกรรม ญัตติกรรม ญัตติทุติยกรรม และญัตติจตุตถกรรม ซึ่งมีขั ้นตอนและเงื ่อนไข
แตกต่างกัน การประกอบสังฆกรรมที่สำคัญ เช่น การอุปสมบท การปวารณา การกรานกฐิน และการสวด
ปาติโมกข์ จำเป็นต้องกระทำภายในเขตสีมาเพื่อให้ถูกต้องตามพระวินัย นอกจากนี้ งานวิจัยยังนำเสนอแนวทาง
ส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาด้านสังฆกรรม 5 ประการ ได้แก่ การตระหนักถึงบทบาทของสีมาในการสร้างความ
พร้อมเพรียงของสงฆ์ การรักษาความถูกต้องตามพระวินัย การเคารพต่อพระพุทธบัญญัติ การใช้สีมาให้
สอดคล้องกับประเภทของสังฆกรรม และการธำรงความมั่นคงของพระพุทธศาสนา ผลการสังเคราะห์นำไปสู่การ
พัฒนาโมเดล “SS–UDRCL Model” ซึ่งเป็นองค์ความรู้ใหม่ที่สามารถประยุกต์ใช้ในการจัดการวัด การพัฒนา
พ้ืนที่สีมา และการสร้างความตระหนักรู้คุณค่าของสีมาอย่างยั่งยืน 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


421 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

บทนำ  

จิตสาธารณะมิใช่เพียงการประพฤติปฏิบัติตามข้อกำหนดหรือการมีความรู้เรื่องคุณธรรม แต่คือความ
รับผิดชอบต่อสังคมที่เริ ่มจากตนเอง แม้ว่าบุคคลจะได้รับการอบรมสั ่งสอนหรือศึกษาคุณธรรมมาอย่างดี         
หากจิตใจไม่ยอมรับ การปลูกฝังจิตสาธารณะก็ไม่อาจเกิดขึ้นได้ พุทธภาษิตได้สอนให้เห็นชัดว่า “ธรรมทั้งหลาย 
มีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จด้วยใจ ถ้าคนมีใจชั่ว ก็จะพูดชั่วหรือทำชั่วตามไปด้วย เพราะความชั่วนั้น 
ทุกข์ย่อมติดตามเขาไป เหมือนล้อหมุนตามรอยเท้าโคที่ลากเกวียนไป” (ธัมมสังคณี, ขุททกนิกาย) คำสอนนี้
ชี ้ให้เห็นว่า ทุกการคิด พูด และกระทำของบุคคลล้วนเกิดจากจิตใจ หากจิตใจดี การกระทำและคำพูดย่อม
สะท้อนความดีนั้นออกมาอย่างเป็นธรรมชาติ (Dhammika, 1992; Cholvijarn, 2009) ดังนั้น การพัฒนาจิต
สาธารณะจึงต้องเริ ่มจาก “ใจเป็นใหญ่” ซึ ่งเป็นรากฐานสำคัญในการสร้างสังคมที่รับผิดชอบต่อส่วนรวม 
(Narada, 2006) ในมิติของพระพุทธศาสนา จิตสาธารณะสะท้อนถึงการบำเพ็ญประโยชน์ต่อผู้อื่นอย่างแท้จริง 
ดังพุทธดำรัสที่ตรัสกับพระสาวกตอนหนึ่งว่า “ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพื่อประโยชน์สุขแก่มหาชน
จำนวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก… จงประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุท ธิ์บริบูรณ์
ครบถ้วน” (อังคุตตรนิกาย มัชฌิมปฏิปทา) พุทธดำรัสนี้ถือเป็นปฐมโอวาทของพระอรหันต์ชุดแรก ก่อนออกไป
บำเพ็ญประโยชน์ต่อสังคม แสดงถึงแนวคิดเรื ่องจิตสาธารณะและความรับผิดชอบต่ อผู ้อื ่นอย่างแท้จริง 
(Wijeyaratne, 2014; Keown, 2013) การพัฒนาจิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการจึงจำเป็นต้องอาศัยหลักธรรม
สำคัญของพระพุทธศาสนา ได้แก่ 

1. พรหมวิหาร 4 เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของความเอ้ืออาทรและความรับผิดชอบ
ต่อสังคม (Gethin, 1998) 

2. สังคหวัตถุ 4 การให้ การรับ การร่วมมือ และการรักษาผลประโยชน์ส่วนรวม ซึ่งเป็นแนวทางปฏิบัติใน
การสร้างจิตสาธารณะ (Phra Dhammakosajarn, 2012) 

3. มงคลสูตร ข้อที่ 17 การสงเคราะห์ญาติ เป็นมงคลสูงสุด ซึ่งเป็นพื้นฐานของบุคคลผู้มีจิตสาธารณะ 
(Rahula, 1978) 

หลักธรรมเหล่านี้สะท้อนหัวใจของบุคคลที่มี จิตแห่งคุณธรรม มุ่งสู่ความถูกต้อง ดีงาม และความเอ้ืออาทร
ต่อเพื่อนมนุษย์ เพื่อสร้างสังคมที่ทุกคนรับผิดชอบร่วมกัน (Luce, 1988; Keown, 2005) ด้วยเหตุนี้ การศึกษา
รูปแบบการพัฒนาจิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการ จึงมีความสำคัญอย่างยิ่ง โดยมีวัตถุประสงค์หลัก 3 ประการ 
ได้แก่ การศึกษาแนวคิดและทฤษฎีการพัฒนาจิตสาธารณะ (Putnam, 2000; Phan, 2011) การศึกษาหลักธรรม
ที่ส่งเสริมการพัฒนาจิตสาธารณะ และการนำเสนอรูปแบบการพัฒนาจิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการ เพื่อนำไป
ประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน สร้างความสุขและความเจริญให้แก่สังคมและประเทศชาติ (Cholvijarn, 2009; 
Wijeyaratne, 2014) จึงกล่าวได้ว่า การพัฒนาจิตสาธารณะในมิติของพระพุทธศาสนาไม่ใช่เพียงเรื่องการเรียนรู้
หรือท่องจำหลักธรรม แต่คือการปลูกฝังใจให้พร้อมทำประโยชน์ต่อส่วนรวม ความดีที่เกิดขึ้นจากใจนี้จะสะท้อน

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


422 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ผ่านการพูด การกระทำ และการใช้ชีวิตอย่างมีคุณธรรม เป็นรากฐานสำคัญของสังคมที่เข้มแข็งและสงบสุขอย่าง
แท้จริง 

ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องและกรอบแนวคิดในการวิจัย 

ทฤษฎีสีมาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

ในพระพุทธศาสนาเถรวาท สีมา เป็นแนวคิดท่ีมีความสำคัญยิ่ง เพราะหมายถึง เขตแดนที่กำหนดโดยพระ
พุทธองค์เพื่อประกอบสังฆกรรมอย่างเป็นทางการและถูกต้องตามพระวินัย (พระวินัยปิฎก , มหาวรรค, เล่ม 2) 
การกำหนดสีมาไม่ใช่เพียงการตีเส้นเขตแดนทางกายภาพเท่านั้น แต่ยังเป็นการสร้างกรอบทางศีลธรรมและจิต
วิญญาณให้กับคณะสงฆ์ ซึ ่งสะท้อนถึงการเชื่อมโยงระหว่างพื ้นที่กับกิจกรรมทางศาสนา  การกำหนดสีมา
สอดคล้องกับหลักพระวินัยและธรรมเนียมปฏิบัติของคณะสงฆ์ ในพระไตรปิฎกกล่าวถึง นิมิตสีมา 8 ประเภท 
ได้แก่ ภูเขา จอมปลวก หนทาง แม่น้ำ ต้นไม้ใหญ่ ร่องน้ำ ทางน้ำไหล และที่ราบ เป็นต้น การใช้สิ่งแวดล้อม
ธรรมชาติเป็นนิมิตสีมาแสดงถึงความใส่ใจต่อบริบทของสถานที่ และทำให้พื้นที่นั้นมีความเหมาะสมแก่การ
ประกอบสังฆกรรม (พระวินัยปิฎก, มหาวรรค, ภาค 2) สีมายังแบ่งออกเป็นสองประเภทหลัก คือ พัทธสีมา       
ซึ่งหมายถึงสีมาที่ถูกต้องตามพระวินัยและเหมาะสมต่อการประกอบพิธีกรรม และ อพัทธสีมา ซึ่งหมายถึงสีมาที่
ไม่ถูกต้องหรือไม่เหมาะสมต่อการประกอบกิจกรรมทางสงฆ์ (พระวินัยปิฎก , ปาฏิสมังคี, เล่ม 1) การจำแนกนี้
ชี้ให้เห็นถึงความสำคัญของความถูกต้องทางพิธีกรรมและการรักษามาตรฐานของคณะสงฆ์  แนวคิดเรื่องสีมา
สะท้อนให้เห็นว่า พื้นที่ทางศาสนาไม่ได้เป็นเพียงเขตทางกายภาพ แต่ยังเป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ทางจิตวิญญาณ สีมา
ทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางของกิจกรรมทางศาสนา เป็นที่รวมของสังฆกรรม และสร้างความเป็นระเบียบในชีวิตสงฆ์ 
ทั้งนี้ยังสอดคล้องกับมุมมองของนักวิชาการที่เห็นว่า การกำหนดสีมาช่วยสร้าง ความเชื่อมโยงระหว่างชุมชนกับ
ธรรมชาติและพุทธศาสนา (Gombrich, 1988) ดังนั้น การทำความเข้าใจทฤษฎีสีมาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
จึงไม่ใช่เพียงการศึกษาเรื่องขอบเขตทางพิธีกรรมเท่านั้น แต่ยังช่วยให้เราเห็นถึง ปรัชญาเชิงพ้ืนที่และความสำคัญ
ของความศักดิ์สิทธิ์ในการปฏิบัติศาสนา ซึ่งเป็นแก่นสำคัญที่ทำให้พระพุทธศาสนาเถรวาทยังคงรักษาแบบแผน
และระเบียบวินัยของสงฆ์มาอย่างต่อเนื่อง 

สังฆกรรมตามพระวินัยกระบวนการและความสำคัญในชีวิตสงฆ์ 

การสังฆกรรมถือเป็นกระบวนการสำคัญในพระพุทธศาสนา เป็นวิธีการที่สงฆ์ใช้ในการปฏิบัติตามพระวินัย
อย่างถูกต้องและเป็นระบบ เพื่อให้กิจกรรมต่าง ๆ ของสงฆ์เกิดความชอบธรรมทางศีลธรรมและเป็นที่ยอมรับ
ของสงฆ์หมู่ การประกอบสังฆกรรมนั้นมีหลายประเภท และแต่ละประเภทมีความสำคัญแตกต่างกันตามลำดับ
ขั้นของกิจกรรมทางศาสนา 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


423 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ประเภทแรกคือ อปโลกนกรรม ซึ่งเป็นการประชุมเพื่อชี้แจงหรือปรึกษากันในหมู่สงฆ์ โดยมุ่งเน้นการ
แลกเปลี่ยนความคิดเห็นและให้ความเข้าใจร่วมกันเกี่ยวกับข้อวินัยหรือเรื่องที่เกี่ยวข้องกับสงฆ์ การประชุมใน
รูปแบบนี้เป็นการเตรียมความพร้อมให้สงฆ์ทุกองค์มีความเข้าใจตรงกันก่อนจะเข้าสู่การตัดสินใจหรือการ
ประกอบกิจกรรมจริง 

ประเภทที่สองคือ ญัตติกรรม ซึ่งเป็นการเสนอเรื่องหรือกิจกรรมทางศาสนาต่อสงฆ์หมู่ เช่น การอุปสมบท 
หรือการปวารณา การกรานกฐิน หรือการกำหนดพิธีสำคัญต่าง ๆ การเสนอญัตตินี้เป็นขั้นตอนแรกของการขอ
ความเห็นชอบจากสงฆ์ เพ่ือให้กิจกรรมนั้นมีความถูกต้องตามพระวินัย 

ต่อมาคือ ญัตติทุติยกรรม หรือการเสนอเรื่องครั้งที่สอง ขั้นตอนนี้มักเกิดขึ้นเมื่อสงฆ์หมู่ยังมีข้อสงสัยหรือ
ต้องการพิจารณาเพิ่มเติม การเสนอซ้ำช่วยให้มั่นใจได้ว่าการกระทำต่าง ๆ จะไม่ขัดต่อพระวินัย และให้โอกาส
สงฆ์ทุกองค์ได้มีส่วนร่วมในการตัดสินใจ 

สุดท้ายคือ ญัตติจตุตถกรรม หรือการเสนอครั้งที่สี่ ซึ ่งถือเป็นการยืนยันขั้นสุดท้ายของการพิจารณา        
เรื่องที่ผ่านขั้นตอนนี้ถือว่ามีความชอบธรรมและสามารถดำเนินการได้โดยสงฆ์หมู่ 

การสังฆกรรมจึงมีความสำคัญอย่างยิ่งในการประกอบกิจกรรมต่าง ๆ ของสงฆ์ เช่น การอุปสมบท ซึ่งเป็น
พิธีสำคัญในการรับผู้บวชเข้าสู่เพศสมณะ การปวารณา การถวายตัวเพื่อความดีและปฏิบัติธรรม การกรานกฐิน 
ซึ่งเป็นพิธีถวายผ้ากฐินหลังออกพรรษา และ การสวดปาติโมกข์ เพื่อรักษาศีลและวินัยของสงฆ์ทั้งหมด ทั้งนี้ 
การสังฆกรรมทุกประเภทจะต้องกระทำ ภายในเขตสีมา ซึ่งเป็นเขตที่กำหนดไว้สำหรับการประกอบพิธีทาง
ศาสนาเพื่อความถูกต้องตามพระวินัย จากข้อมูลเชิงทฤษฎี สังฆกรรมเป็นตัวอย่างของ วินัยในพระพุทธศาสนา   
ที่เน้นการทำกิจกรรมร่วมกันอย่างมีระเบียบ มีขั ้นตอน และเคารพกฎเกณฑ์ เพื่อให้กิจกรรมทางศาสนามี
ความชอบธรรมและสงฆ์หมู่สามารถรักษาเอกภาพและความบริสุทธิ์ทางจิตใจ (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2554) 
ดังนั ้น ส ังฆกรรมไม่เพียงแต่เป็นพิธ ีทางศาสนาเท่าน ั ้น แต่ย ังสะท้อนถึงหลักการของ ความร่วมมือ                    
การปรึกษาหารือ และการเคารพกฎระเบียบ ซึ ่งเป็นรากฐานสำคัญของชีวิตสงฆ์และการดำรงวินัยตาม
พระพุทธศาสนา 

แนวคิดการรักษาและส่งเสริมคุณค่าทางวัฒนธรรมและศาสนาในพื้นที่วัด 

ในสังคมไทย วัดมิใช่เพียงสถานที่ประกอบศาสนกิจของพระภิกษุสงฆ์เท่านั้น แต่ยังเป็นศูนย์กลางของ
ชุมชนและวัฒนธรรมที่สะท้อนถึงอัตลักษณ์ทางศาสนาและประเพณีที่สืบทอดกันมาอย่างยาวนาน พ้ืนที่สีมา หรือ
เขตอุโบสถที่ได้รับการกำหนดตามหลักพระวินัย ถือเป็นสัญลักษณ์สำคัญที่ชี้ ถึงความเป็นเอกภาพของคณะสงฆ์
และความศักดิ์สิทธิ์ของพระพุทธศาสนา การรับรู้และรักษาพื้นที่สีมานั้นไม่เพียงแต่ช่วยให้การปฏิบัติตามพระ
วินัยเป็นไปอย่างถูกต้อง แต่ยังสะท้อนถึงความเคารพต่อคุณค่าและประเพณีที่สืบทอดจากอดีต (พระครูพิทักษ์
ศิลปาคม, 2563) การนำแนวคิดนี้มาประยุกต์ใช้กับการจัดการพื้นที่วัดและการพัฒนาพื้นที่สีมา จึงเป็นสิ่งสำคัญ
อย่างยิ่ง การจัดสรรและดูแลพ้ืนที่วัดให้เหมาะสม ไม่เพียงแต่ช่วยสร้างความสงบและความเป็นระเบียบเรียบร้อย 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


424 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

แต่ยังสร้างความตระหนักให้กับพระภิกษุและชาวพุทธทั่วไปถึงความสำคัญของขอบเขตศักดิ์สิทธิ์และบทบาทของ
วัดในฐานะศูนย์กลางทางจิตวิญญาณ (สำนักส่งเสริมพระพุทธศาสนา , 2562) การส่งเสริมการปฏิบัติตามหลัก
พระวินัยและการรักษาพ้ืนที่สีมา ยังเป็นการส่งเสริมคุณค่าทางวัฒนธรรมและศาสนาอย่างยั่งยืน การจัดกิจกรรม
ทางศาสนา การอบรมธรรมศึกษา หรือแม้แต่การใช้สัญลักษณ์และเครื่องหมายในพื้นที่สีมา ล้วนเป็นวิธีการหนึ่ง
ในการสร้างความรับผิดชอบร่วมกันและความภูมิใจในมรดกทางศาสนา ทั ้งนี ้ การบูรณาการแนวคิดทาง
วัฒนธรรมเข้ากับการบริหารจัดการวัด สามารถช่วยให้ชุมชนและคณะสงฆ์ร่วมกันรักษาและต่อยอดคุณค่าทาง
ศาสนาให้คงอยู่ตลอดไป (กรมศาสนา, 2561) ดังนั้น การรักษาและส่งเสริมคุณค่าของพื้นที่สีมาและวัฒนธรรม
ทางศาสนา ไม่เพียงแต่เป็นการสืบทอดประเพณี แต่ยังเป็นการสร้างความเข้มแข็งให้กับสังคมสงฆ์และชุมชนในวง
กว้าง ความรู้ความเข้าใจและการปฏิบัติอย่างถูกต้องจึงเป็นหัวใจสำคัญของการธำรงพระพุทธศาสนาในยุค
ปัจจุบัน 

กรอบแนวคิดการวิจัย 

 

  

 

 

 

 

 

 

แผนภาพที่ 1 กรอบแนวคิดการวิจัย 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพื่อศึกษาประวัติและความสำคัญของสีมาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพื่อศึกษาหลักสังฆกรรมตามหลักพระวินัย 
3. เพื่อนำเสนอแนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาด้านสังฆกรรมตามหลักพระวินัย 
 
 

หลักสังฆกรรมตามหลัก
พระวินัย 

ประวัติและ
ความสำคัญของสีมา

ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถร

วาท 

แนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่า
ของสีมาด้านสังฆกรรมตาม

หลักพระวินัย 

สรุปผลการวิจัย 
และนำเสนอ 

 

องค์ความรู้ที่ได้จาการวิจัย 
SS–UDRCL Model 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


425 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

สมมติฐานการวิจัย 

1. สีมาในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีพัฒนาการจากเขตประชุมของคณะปริพาชกจนกลายเป็นเขตแดน
สำหรับประกอบสังฆกรรมอย่างเป็นทางการ และมีความสำคัญต่อการจัดกิจกรรมทางศาสนาของสงฆ์ 

2. การประกอบสังฆกรรมตามพระวินัย เช่น การอุปสมบท การปวารณา การกรานกฐิน และการสวด
ปาติโมกข์ ต้องกระทำภายในเขตสีมาเพื่อความถูกต้องตามหลักพระวินัย และสีมาแต่ละประเภทมีบทบาท
แตกต่างกันต่อการปฏิบัติสังฆกรรม 

3. การสร้างความตระหนักรู ้คุณค่าของสีมาเชิงสังฆกรรม จะช่วยเสริมความถูกต้องตามพระวินัย         
ความพร้อมเพรียงของสงฆ์ และการธำรงพระพุทธศาสนาได้อย่างยั่งยืน 

ระเบียบวิธีการวิจัย 

ประเภทการวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้เป็น การวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธี การศึกษาค้นคว้าเอกสาร 
(Documentary Research / Qualitative Content Analysis) เน้นการรวบรวม วิเคราะห์ และสังเคราะห์
ข้อมูลจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา ตำรา และเอกสารทางวิชาการที่เกี่ยวข้อง เพื่อให้ได้ความเข้าใจเชิงลึก
เกี่ยวกับประวัติ ความสำคัญ และแนวทางการส่งเสริมคุณค่าของสีมาในสังฆกรรมตามหลักพระวินัย 

เทคนิคการคัดเลือกข้อมูล 

ใช้การคัดเลือกเชิงเจาะจง (Purposive Selection) โดยพิจารณาเอกสารที่ตรงกับหัวข้อการวิจัย ได้แก่ 
ประวัติความเป็นมา ความสำคัญ และแนวทางส่งเสริมคุณค่าของสีมาในสังฆกรรม กรองเอกสารตาม ความ
น่าเชื ่อถือ ของผู ้เขียน และ ความเกี ่ยวข้อง กับประเด็นวิจัย  ตรวจสอบความถูกต้องโดยอ้างอิงกับคัมภีร์
พระไตรปิฎกและเอกสารต้นฉบับ 

เครื่องมือในการวิจัย 

เครื่องมือในการวิจัยครั้งนี้ได้แก่ แบบบันทึกข้อมูลเชิงเอกสาร (Document Recording Form / Data 
Extraction Sheet) เพื่อบันทึกข้อมูลสำคัญจากคัมภีร์และเอกสาร คู่มือวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis 
Guide) สำหรับการวิเคราะห์และเรียบเรียงข้อมูลเชิงพรรณนา 

 
 
 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


426 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 

1. การเก็บรวบรวมข้อมูล ดำเนินการดังนี้ ศึกษาคัมภีร์พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย อรรถกถา แปล ปกรณ
วิเสส และเอกสารอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง ศึกษาตำรา หนังสือ เอกสารทางวิชาการ และบทความวิทยานิพนธ์ของ
ผู้ทรงคุณวุฒิ 

2. การจัดลำดับและตรวจสอบข้อมูล ดำเนินการดังนี้ คัดเลือกข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับประวัติ ความสำคัญ 
และแนวทางส่งเสริมคุณค่าของสีมา ตรวจสอบความสอดคล้องกับคัมภีร์พระไตรปิฎกและหลักพระวินัย 

3. การวิเคราะห์และเรียบเรียงข้อมูล ดำเนินการดังนี ้ วิเคราะห์เนื้อหาเชิงพรรณนา (Descriptive 
Analysis) เรียบเรียงเป็นโครงสร้างที่เข้าใจง่ายตามประเด็นการวิจัย 

4. การตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูล นำเสนอผลการวิเคราะห์ต่ออาจารย์ที่ปรึกษาเพื่อตรวจสอบ
ความถูกต้องและความสมบูรณ์ 

5. การปรับปรุงและจัดทำรายงานวิจัย ดำเนินการดังนี้ แก้ไขและปรับปรุงตามคำแนะนำของอาจารย์ที่
ปรึกษา จัดทำรายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์เพ่ือเสนอผลงาน 

การเก็บรวบรวมและการวิเคราะห์ข้อมูล 

การเก็บรวบรวมและการวิเคราะห์ข้อมูล การเก็บรวบรวมข้อมูล ใช้การบันทึกข้อมูลจากเอกสารต้นฉบับ
และเอกสารทางวิชาการ โดยจัดทำเป็นตารางสังเคราะห์ข้อมูลและแยกตามประเด็นสำคัญ การวิเคราะห์ข้อมูล 
วิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) โดยเน้น การตีความและสังเคราะห์เชิงพรรณนา (Descriptive 
Synthesis) จัดลำดับความสำคัญและเชื่อมโยงกับแนวทางส่งเสริมคุณค่าของสีมาในสังฆกรรมตามหลักพระวินัย
และ สรุปผลและนำเสนอเป็นข้อค้นพบเชิงคุณภาพ 

ผลการวิจัย 

แนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาด้านสังฆกรรมตามหลักพระวินัย  

โดยแบ่งออกเป็นแนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมกับความพร้อมเพรียงของสงฆ์ ได้แก่ 
1) คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมกับการเป็นสังฆสภาของสงฆ์ พระพุทธองค์ทรงวางรูปแบบเอาไว้ เพื่อให้

สงฆ์มีอำนาจและเป็นใหญ่ในการทำสังฆกรรมต่างๆ ที่สำคัญ โดยผ่านเครื่องมือที่สำคัญคือสีมาโดยไม่ให้ยึดถือตัว
บุคคลเป็นหลัก เพื่อต้องการให้เกิดความพร้อมเพรียงกันของหมู่คณะดังพระพุทธพจน์ว่า ที่ใดไม่มีสัตบุรุษที่นั้น
มิใช่สภา การบัญญัติพระวินัยเกี่ยวกับสีมาและสังฆกรรมเพ่ือประโยชน์ 10 ประการเช่น เพ่ือหมู่คณะยอมรับว่าดี 
เพ่ือให้หมู่คณะมีความผาสุกเป็นต้น 

2) คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมกับการเคารพกันตามลำดับอาวุโสตามพรรษาที่บวชก่อนบวชที่หลัง แต่มี
ข้อยกเว้นบ้างบางกรณีที่ไม่ต้องเคารพกันตามลำดับอาวุโส เพื่อเป็นการลงโทษพระเถระ หรือ พระมหาเถระที่

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


427 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

กระทำผิดพระวินัยโดยเฉพาะอาบัติสังฆาทิเสส เมื่อท่านได้อยู่ปริวาสครบตามกำหนดพระวินัย คือ ออกจาก
อาบัติสังฆาทิเสสแล้วสิทธิและหน้าที่ของท่านก็กลับมาเป็นปกติตามเดิม 

แนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมกับหลักพระวินัยของสงฆ์แบ่งเป็น 

1) การรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมกับอุโบสถวิธีตามหลักวินัยของสงฆ์ โดยสีมาเป็นสถานที่สำหรับทำ
อุโบสถคือการสวดปาติโมกข์เป็นต้นของพระสงฆ์ พระพุทธองค์ทรงอุปมาพระวินัยว่า ซากสัตว์ตายไม่อาจอยู่
ร่วมกับมหาสมุทรได้ต้องถูกซัดเข้าฝั่งฉันใด ภิกษุผู้ทุศีลก็ไม่อาจอยู่ในพระธรรมวินัยนี้ได้ต้องถูกกำจัดออกไปฉัน
นั้น ส่วนวิธีการทำอุโบสถทั้ง 5 ประเภทนั้นเป็นสังฆกรรมมีความเกี่ยวเนื่องกับสีมาโดยตรง ถ้าหมู่คณะไม่ศึกษา
ข้อปฏิบัติและข้อห้ามต่างๆ ที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้ จะทำให้สังฆกรรมเสียหายได้ ฉะนั้น พระสงฆ์ควร
ศึกษาพระวินัยที่เก่ียวกับสีมาและการทำสังฆกรรมโดยเคร่งครัด 

2) การรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมกับการทำบุพพกิจและบุพพกรณ์ เป็นกิจที่หมู่คณะต้องทำก่อนจะทำ
อุโบสถ คือ การสวดปาติโมกข์มี 2 ส่วนคือ บุพพกรณ์ คือ กิจที่จะต้องทำก่อนที่สงฆ์ประชุมกันมี 4 อย่าง คือ     
1. การกวาดโรงอุโบสถ 2. การตามประทีป 3. การจัดเตรียมน้ำฉันน้ำใช้ 4. การปูอาสนะ และ บุพพกิจ 5 
ประการ ได้แก่ 1. การนำฉันทะของภิกษุที่ควรแก่ฉันทะมา 2. การนำปาริสุทธิของภิกษุผู้ไม่ได้ร่วมทำอุโบสถมา              
3. การบอกฤดู 4. การนับภิกษุ 5. การแจ้งโอวาทที่ภิกษุณีมาขอแก่สงฆ์ กิจเหล่านี้ต้องทำก่อนที่จะทำอุโบสถ     
ถ้าพระสงฆ์ยังไม่ได้ทำบุพพกรณ์และบุพพกิจไม่ควรทำอุโบสถคือการสวดปาติโมกข์ 

3) การรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมคือการงดปาติโมกข์ชอบธรรมเช่น การงดปาติโมกข์ชอบธรรม 1 
อย่าง คือ งดปาติโมกข์เพราะสีลวิบัติมีมูล การงดปาติโมกข์ชอบธรรม 2 อย่าง คืองดปาติโมกข์เพราะสีลวิบัติมีมูล 
งดปาติโมกข์เพราะอาจารวิบัติมีมูล และไม่ชอบธรรมเช่น การงดปาติโมกข์ไม่ชอบธรรม 1 อย่าง คือ งดปาติโมกข์
เพราะสีลวิบัติไม่มีมูล การงดปาติโมกข์ไม่ชอบธรรม 2 อย่าง คือ งดปาติโมกข์เพราะสีลวิบัติไม่มีมูล งดปาติโมกข์
เพราะอาจารวิบัติไม่มีมูล ดังได้อธิบายมาแล้ว 

แนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมกับการทรงบัญญัติพระวินัย  

1) การรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมกับการทรงบัญญัติพระวินัยของสงฆ์ โดยเมื่อพระพุทธองค์ทรง
อนุญาตให้มีการกำหนดนิมิตสมมติสีมาแล้ว และทรงบัญญัติให้ภิกษุทั้งหลายสวดพระปาติโมกข์แล้ว และทรง
แสดงวิธีสวดปาฏิโมกข์เป็นต้นแก่ภิกษุท้ังหลายเหล่านั้น พระพุทธองค์ทรงห้าม ทรงอนุญาต และทรงบัญญัติพระ
วินัยเพิ่มเติมที่เกี่ยวกับเรื่อง สีมาและสังฆกรรมคือ การสวดปาติโมกข์เช่น ภิกษุทั้งหลายพากันสวดปาฏิโมกข์ทุก
วัน พระพุทธองค์องค์ตรัสห้ามและทรงปรับอาบัติทุกกฎแก่ภิกษุผู้ทำเช่นนั้นทรงอนุญาตให้สวดเฉพาะวันอุโบสถ
เป็นต้น 

2) การรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมคือการทำอุโบสถของภิกษุโดยอาการต่างๆ พระพุทธองค์ทรงแสดง
เงื่อนไขในการทำอุโบสถ โดยต้องผ่านเครื่องมือที่สำคัญคือสีมาและเป็นสังฆกรรมคือญัตติกรรม เพื่อความพร้อม

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


428 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

เพรียงของหมู่คณะ แบ่งออกเป็น 5 ส่วนคือ การทำอุโบสถคือ การสวดปาติโมกข์ของภิกษุโดยอาการที่ไม่ต้อง
อาบัติ 15 กรณี การทำอุโบสถคือ การสวดปาติโมกข์ของภิกษุผู้แบ่งพวกกันอยู่และสำคัญว่าแบ่ง  พวกกันอยู่ 15 
กรณี การทำอุโบสถคือ การสวดปาติโมกข์ของภิกษุผู้ไม่แน่ใจทำอุโบสถ 15 กรณี การทำอุโบสถคือ การสวด
ปาติโมกข์ของภิกษุผู้กังวลใจทำอุโบสถ 15 กรณี และการทำอุโบสถคือ การสวดปาติโมกข์ของภิกษุผู้มุ่งทำความ
แตกร้าวทำอุโบสถ 15 กรณ ีทรงปรับอาบัติแก่ภิกษุที่ล่วงละเมิดและทรงบัญญัติพระวินัยสำหรับหมู่คณะเกี่ยวกับ
สีมาและสังฆกรรมคือ การสวดปาติโมกข์ไว้เป็นจำนวนมากเพ่ือความพร้อมเพรียงของหมู่คณะ 

แนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมกับการเป็นเครื่องมือในการทำสังฆกรรมต่างๆ  

1) การรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมประเภทอปโลกนกรรม เป็นกรรมคือการบอกเล่า กรรมอันทำด้วย
การบอกกันในที่ประชุมสงฆ์ ไม่ต้องตั้ง ญัตติ คือคำเผดียง ไม่ต้องสวด อนุสาวนา คือประกาศความปรึกษาและ
ตกลงของสงฆ์ เช่นประกาศลงพรหมทัณฑ์ นาสนะสามเณรผู้กล่าวตู่พระพุทธเจ้า อปโลกน์แจกอาหารในโรงฉัน 
เป็นต้น 

2) การรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมประเภทญัตติกรรม เป็นกรรมอันกระทำด้วยตั้งญัตติ ไม่ต้องสวดอนุ
สาวนา คือประกาศให้สงฆ์ทราบ เพ่ือทำกิจร่วมกัน เรียกว่า เผดียงสงฆ์อย่างเดียว ไม่ต้องขอมติ เช่น อุโบสถ และ 
ปวารณา เป็นต้น 

3) การรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมประเภทญัตติทุติยกรรม เป็นกรรมมีญัตติเป็นที่สอง หรือกรรมมี
วาจาครบ 2 ทั้งญัตติ กรรมอันทำด้วยตั้งญัตติแล้วสวดอนุสาวนาหนเดียว เช่น การสมมติสีมา การสังคายนา และ
การกรานกฐิน เป็นต้น 

4) การรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมประเภทญัตติจตุตถกรรม เป็นกรรมมีญัตติเป็นที่สี่ ได้แก่ สังฆกรรม
ที่สำคัญ มีการอุปสมบท เป็นต้น ซึ่งเมื่อตั้งญัตติแล้ว ต้องสวดอนุสาวนา คำประกาศขอมติ ถึง 3 หน เพ่ือสงฆ์คือ
ที่ชุมนุมนั้นจะได้มีเวลาพิจารณาหลายเที่ยว ว่าจะอนุมัติหรือไม่ และต้องได้รับความยินยอมจากภิกษุทั้งปวงผู้เข้า
ประชุมเป็นสงฆ์นั้น 

แนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมเพื่อความดำรงม่ันแห่งพระพุทธศาสนา  

1) คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมเป็นเครื่องมือในการปกครองคณะสงฆ์ โดยสีมาและสังฆกรรมเปรียบ
เหมือนสังฆสภาที่ใช้เป็นที่ประชุมตัดสินใจในเรื่องที่เกี่ยวกับการบริหารการปกครองของคณะสงฆ์นั้นคือ อำนาจ
บริหาร อำนาจตุลาการ และอำนาจนิติบัญญัติของพระพุทธเจ้า และเป็นที่ประชุมของคณะสงฆ์ในการทำสังฆ
กรรมต่างๆ ที่สำคัญมีการอุปสมบทเป็นต้น พระสงฆ์ทุกรูปต้องทำภายในสีมาจึงจะถูกต้องตามพระธรรมวินัย 

2) คุณค่าของสีมาและสังฆกรรมเป็นเครื่องมือระงับอธิกรณ์ของสงฆ์จัดเป็นสังฆกรรมประเภทญัตติทุติย
กรรม เมื่อมีความขัดแย้งกันในแง่ของวินัยที่เกิดขึ้นแก่หมู่คณะ สีมาจึงเป็นสถานที่ชำระความขัดแย้งของหมู่คณะ 
เรียกชื่อว่า อธิกรณ์ แปลว่า เป็นที่กระทำให้ยิ่งมี 4 ประเภท คือ วิวาทาธิกรณ์ อนุวาทาธิกรณ์ อาปัตตาธิกรณ์  

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


429 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

และกิจจาธิกรณ์ เมื่อเกิดอธิกรณ์ ทั้ง 4 อย่างใดอย่างหนึ่งขึ ้น คณะสงฆ์จะต้องดำเนินการระงับข้ออธิกรณ์        
การระงับอธิกรณ์นั้นจัดเป็นสังฆกรรมประเภทญัตติทุติยกรรมต้องทำภายในสีมาเท่านั้นจึงถูกต้องสมบูรณ์ตาม
พระบรมพุทธาอนุญาต 

อภิปายผล 

การศึกษาครั้งนี้มุ่งเน้นการเข้าใจและส่งเสริมคุณค่าของ สีมา ในฐานะพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์สำหรับการประกอบ
สังฆกรรมตามหลักพระวินัย ผลการศึกษาแสดงให้เห็นว่าการรับรู้และตระหนักถึงบทบาทของสีมาเป็นเรื่องสำคัญ
ทั้งในเชิงพิธีกรรมและจิตสำนึกทางศาสนา สีมาไม่ได้เป็นเพียงเส้นแบ่งทางภูมิศาสตร์ของวัด แต่เป็นสัญลักษณ์
ของ ความพร้อมเพรียงและความเป็นเอกภาพของคณะสงฆ์ ซึ่งสะท้อนถึงความเรียบร้อยและความสมานฉันท์ใน
การปฏิบัติศาสนกิจอย่างเป็นระบบ 

จากการศึกษาประวัติและความสำคัญของสีมา พบว่า สีมาเกิดจากความต้องการจัดระเบียบการปฏิบัติ
ของพระสงฆ์เพื่อให้สังฆกรรมดำเนินไปอย่างถูกต้องและชอบธรรม การประชุมของปริพาชกและการบัญญัติเขต
แดนพระสงฆ์ในอดีตสะท้อนถึงความสำคัญของการมีพื้นที่เฉพาะสำหรับกิจกรรมสงฆ์ เช่น ก ารบวช การสวด
ปาติโมกข์ หรือพิธีปิดทองลูกนิมิต ซึ่งเป็นการสร้างจิตสำนึกทางศาสนาให้แก่พุทธศาสนิกชน (พระธรรมปิฎก , 
2541) นอกจากนี้ สีมายังมีทั้ง พัทธสีมา และ อพัทธสีมา ซึ่งแสดงให้เห็นว่าการกำหนดเขตแดนนี้ไม่ได้เป็นเรื่อง
เชิงภูมิศาสตร์เพียงอย่างเดียว แต่เก่ียวพันกับสิ่งแวดล้อมและสภาพสังคมรอบวัด 

ในแง่ของสังฆกรรม การศึกษาพบว่ากิจกรรมของคณะสงฆ์ทุกประเภทจำเป็นต้องกระทำในเขตสีมาเพ่ือ
ความชอบธรรมและความถูกต้องตามหลักพระวินัย การแบ่งประเภทสังฆกรรมเป็น 4 ระดับ ตั้งแต่การแจ้งต่อ
สงฆ์โดยไม่ตั้งญัตติไปจนถึงการตั้งญัตติและอนุสาวนา 3 ครั้ง สะท้อนให้เห็นถึงการตัดสินใจร่วมอย่างเป็นระบบ
และมีขั้นตอน (พระสนิท สุจิตฺโต, 2560) การปฏิบัติที่สอดคล้องกับสีมาช่วยให้กิจกรรมสำคัญ เช่น การอุปสมบท 
หรือการลงโทษภิกษุ เป็นไปอย่างถูกต้องและมีความชอบธรรม 

แนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาที่ผู้วิจัยเสนอสามารถสรุปได้เป็น 5 ประเด็นสำคัญ ได้แก่ สีมาส่งเสริม
ความพร้อมเพรียงของสงฆ์ การปฏิบัติในเขตสีมาสอดคล้องกับหลักพระวินัย การเป็นเกณฑ์ควบคุมพฤติกรรม
ของสงฆ์ตามพระพุทธบัญญัติ การทำหน้าที ่เป็นเครื ่องมือของสังฆกรรม และการรักษาเสถียรภาพของ
พระพุทธศาสนาในระดับคณะสงฆ์ แนวทางเหล่านี้สะท้อนให้เห็นว่าสีมาเป็นทั้งเครื่องมือทางวินัยและกลไกใน
การสร้างจิตสำนึกทางศาสนาอย่างยั่งยืน 

ในเชิงการประยุกต์ใช้ โมเดล SS-UDRCL ที่ผู ้วิจัยนำเสนอ เป็นกรอบแนวคิดที่ช่วยส่งเสริมจิตสำนึก
สาธารณะของสงฆ์และพุทธศาสนิกชน ผ่านปัจจัยภายใน เช่น ความเมตตา ความรับผิดชอบ และความมุ่งมั่นต่อ
อนาคต รวมถึงปัจจัยภายนอก เช่น ครอบครัว การศึกษา และสื่อมวลชน ซึ่งกลไกเหล่านี้สอดคล้องกับแนวคิด
การพัฒนาคุณธรรมและจิตสำนึกทางศาสนาที่ได้มีการศึกษาไว้ การประยุกต์ใช้แนวทางดังกล่าวช่วยให้การ

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


430 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ส่งเสริมคุณค่าของสีมาไม่เพียงเป็นเรื่องเชิงพิธีกรรมเท่านั้น แต่ยังสร้างความเข้าใจและการมีส่วนร่วมของชุมชน
ต่อการดำรงมั่นของพระพุทธศาสนา 

โดยสรุป การศึกษาครั้งนี้สะท้อนให้เห็นว่า สีมาเป็นมากกว่าเส้นเขตแดน แต่เป็นสัญลักษณ์ของระเบียบ 
ความชอบธรรม และจิตสำนึกทางศาสนา การส่งเสริมความรู้และความเข้าใจในสีมาอย่างถูกต้องจึงเป็นปัจจัย
สำคัญในการสร้างความพร้อมเพรียงของคณะสงฆ์ การปฏิบัติสังฆกรรมอย่างถูกต้องตามพระวินัย และการดำรง
มั่นของพระพุทธศาสนาในระยะยาว 

สรุป 

แนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาด้านสังฆกรรมตามหลักพระวินัย” ได้ดังนี้ประวัติและความสำคัญของ
สีมาในพระพุทธศาสนาเถรวาทสีมาเป็นเขตแดนที่พระภิกษุใช้ประกอบสังฆกรรมทางพระวินัย มีรากฐานจากพระ
พุทธบัญญัติในพระไตรปิฎก เพื่อให้การประชุมสงฆ์ดำเนินไปด้วยความเรียบร้อยและชอบธรรมตามพระธรรม
วินัย ซึ่งแสดงถึงการจัดระเบียบและความเป็นเอกภาพของหมู่สงฆ์ นอกจากนี้ สีมายังสะท้อนหลักธรรมด้านวินัย 
ความสมัครสมาน และความถูกต้องในกิจกรรมของคณะสงฆ์การศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับสังฆกรรมในพระไตรปิฎก 
สังฆกรรม หมายถึง การกระทำของคณะสงฆ์ซึ ่งต้องดำเนินในเขตสีมาและมีระเบียบที่ชัดเจน เช่น การบวช       
การปลงอาบัติ การทำสังฆทาน ฯลฯ โดยต้องดำเนินตามรูปแบบที่พระพุทธเจ้าทรงวางไว้ เช่น ต้องมีองค์สงฆ์
ครบถ้วน ใช้ญัตติหรือญัตติจตุตถกรรมวาจา เป็นต้น การศึกษาจากพระไตรปิฎกและอรรถกถาเผยให้เห็นถึง
เจตนารมณ์ของพระพุทธองค์ที่ต้องการให้สงฆ์มีระเบียบแบบแผน แนวทางการส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาดา้น
สังฆกรรม จากการวิเคราะห์ข้อมูล พบว่า แนวทางการส่งเสริมสามารถแบ่งออกเป็น 3 ด้านหลัก คือ              
ด้านการศึกษาและเผยแผ่ความรู้ ควรมีการจัดทำเอกสาร คัมภีร์ คู่มือ หรือหลักสูตรอบรมสำหรับพระภิกษุ
สามเณรและชาวพุทธทั่วไป เพื่อสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับสีมาและสังฆกรรม ด้านการอนุรักษ์และฟื้นฟู
วิถีวินัย ควรส่งเสริมให้วัดต่าง ๆ มีการกำหนดเขตสีมาอย่างถูกต้องตามพระวินัย และใช้พื้นที่สีมาในการทำสังฆ
กรรมอย่างถูกต้อง ด้านการมีส่วนร่วมของชุมชน ชาวพุทธควรมีบทบาทในการสนับสนุนกิจกรรมของสงฆ์ เช่น 
การจัดพิธีฝังสีมา การร่วมอนุโมทนาในกิจกรรมสังฆกรรม ซึ่งเป็นการสร้างจิตสำนึกในคุณค่าและหน้าที่ของคณะ
สงฆ์สีมาเป็นสัญลักษณ์ของการรักษาระเบียบวินัยในพระพุทธศาสนา และเป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ของการประกอบ
สังฆกรรม แนวทางการส่งเสริมการรู้คุณค่าสีมา ควรยึดหลักพระวินัยเป็นสำคัญควบคู่กับการเผยแผ่ความรู้  
ความเข้าใจ และการมีส่วนร่วมของชุมชนพุทธศาสนิกชน เพื่อรักษาความเป็นระเบียบและความศักดิ์สิทธิ์ของ
คณะสงฆ์ให้คงอยู่สืบไป 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


431 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

1. ข้อเสนอเชิงนโยบายหน่วยงานระดับสูง เช่น มหาเถรสมาคม และสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ 
ควรส่งเสริมให้มีการประยุกต์ใช้แนวทางการรู้คุณค่าสีมาตามหลักพระวินัยในหมู่พระสงฆ์อย่างต่อเนื่อง เพ่ือสร้าง
ความเข้าใจเชิงลึกทั้งในหมู่พระสงฆ์และพุทธศาสนิกชนจัดตั้งหน่วยงานเฉพาะ เพื่อให้ความรู้และดูแลเกี่ยวกับ
แนวทางการรู้คุณค่าสีมา ให้สามารถนำไปใช้ได้จริงในระดับปฏิบัติ 

2. ข้อเสนอเชิงปฏิบัติการเสนอให้ใช้ โมเดล SS–UDRCL Model ในการประยุกต์ใช้แนวทางดังกล่าวใน
บริบทต่าง ๆ ได้แก่ ระดับคณะสงฆ์ ตรวจสอบความถูกต้องของสีมาตามพระวินัยในแต่ละวัด จัดอบรมเกี่ยวกับ
การทักนิมิตและสมมติสีมาแก่เจ้าคณะและกรรมวาจาจารย์จัดทำคู่มือวินัยสงฆ์เรื่องสีมาและสังฆกรรมแจกจ่าย
แก่พระอุปัชฌาย์และสำนักเรียน ระดับสถานศึกษา (วัด สำนักเรียน มหาวิทยาลัยสงฆ์) บรรจุเนื้อหาวินัยเรื ่อง
สีมาและสังฆกรรมในหลักสูตรบาลี พระอภิธรรม และพระวินัย จัดกิจกรรมสาธิต เช่น เวิร์กช็อปจำลองสังฆกรรม
ในสีมาส่งเสริมให้นักเรียน/นิสิตมีส่วนร่วมในกิจกรรมธรรมนิเทศ เพ่ือเชื่อมโยงหลักธรรมกับชีวิตจริง ระดับชุมชน
และพุทธบริษัททั่วไปสร้างความเข้าใจแก่ญาติโยมว่าสีมาเป็นพื้นที่ประกอบกรรมอันบริสุทธิ์ ไม่ใช่เพียงที ่ฝัง
ลูกนิมิต จัดทำสื่อประชาสัมพันธ์ เช่น แผ่นพับ คลิปวิดีโอ เพื่อให้เข้าถึงง่ายบูรณาการแนวคิดเรื่องสีมาสู่กิจกรรม
งานบุญต่าง ๆ เช่น ทอดกฐิน อุปสมบท เพ่ือปลูกจิตสำนึกและความศรัทธาในความศักดิ์สิทธิ์ของสีมา 

ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 

1. แนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาและอปโลกนกรรมตามหลักพระวินัยเพื่อความดำรงมั่นแห่ง
พระพุทธศาสนา 

2. แนวทางส่งเสริมการรู ้คุณค่าของสีมาและญัตติกรรมตามหลักพระวินัยเพื ่อความดำรงมั ่นแห่ง
พระพุทธศาสนา 

3. แนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาและญัตติทุติยกรรมตามหลักพระวินัยเพื่อความดำรงมั่นแห่ง
พระพุทธศาสนา 

4. แนวทางส่งเสริมการรู้คุณค่าของสีมาและญัตติจตุตถกรรมตามหลักพระวินัยเพื่อความดำรงมั่นแห่ง
พระพุทธศาสนา 

 

 

 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index


432 
 

 
           https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index 
 

Journal of Dhamma for Life, Volume 32 Issue 1 (January – March 2026) 
 

เอกสารอ้างอิง 

กรมศาสนา. (2561). การส่งเสริมและทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาในสังคมไทย.  กรุงเทพมหานคร: กรมศาสนา 
กระทรวงวัฒนธรรม. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.. 

พระครูพิทักษ์ศิลปาคม (นุชิต วชิรวุฑฺโฒ). (2563). พระสงฆ์กับงานสังคมสงเคราะห์ในสังคมไทย. วารสารสห
วิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 3(1), 105 – 114. 

พระธรรมโกศาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). สังคหวัตถุ 4 กับการพัฒนาสังคม. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2554). พระพุทธศาสนากับวินัยสงฆ์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มูลนิธิ

พุทธธรรม. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2541). พระวินัยปิฎก: หลักการและความหมายของสังฆกรรม. กรุงเทพฯ: มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระสนิท สุจิตฺโต (ท้วมดี). (2020). การอนุรักษ์โบราณสถาน โบราณวัตถุ และศิลปวัตถุของวัดขนอนอำเภอโพ

ธาราม. วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์ , 6(2-02), 531–542. สืบค้น จาก https://so03.tci-
thaijo.org/index.php/jssr/article/view/242195. 

สำนักส่งเสริมพระพุทธศาสนา. (2562). แนวทางการบริหารจัดการวัดและพื้นที่ศาสนสถาน. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักส่งเสริมพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

Dhammika, S. (1992). Good Question, Good Answer. Singapore: Buddha Dhamma Mandala 
Society. 

Gethin, R. (1998). The Foundations of Buddhism. Oxford: Oxford University Press. 
Gombrich, R. H. (1988). Theravāda Buddhism: A Social History from Ancient Benares to Modern 

Colombo. London: Routledge. 
Keown, D. (2005). Buddhist Ethics: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press. 
Keown, D. (2013). Buddhism: A Very Short Introduction (2nd ed.). Oxford: Oxford University 

Press. 
Luce, H. (1988). Moral Philosophy and Social Responsibility. London: Routledge. 
Narada, M. (2006). The Buddha and His Teachings. Taipei: Corporate Body of the Buddha 

Educational Foundation. 
Phan, P. C. (2011). Socially Engaged Buddhism. New York: Orbis Books. 
Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community.  New 

York: Simon & Schuster. 
Rahula, W. (1978). What the Buddha Taught. New York: Grove Press. 
Wijeyaratne, W. A. (2014). Buddhist Social Ethics. Colombo: Buddhist Cultural Centre. 

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

