ISSN: 2822-048X (Online)

# วารสารธรรมเพื่อชีวิต Journal of Dhamma for Life

(Peer-reviewed & Open Access Journal)

ปีที่ **27** ฉบับที่ **3 (**กรกฎาคม-กันยายน **2564) VOLUME 27 NO. 3 (JULY-SEPTEMBER 2021)** 



มูลนิธิพุทธศาสนศึกษา วัดบุรณศิริมาตยาราม

ธรรมะเปลี่ยนชีวิต

ทำความดี ละเว้นความชั่ว ทำจิตใจให้บริสุทธิ์





### สารจากบรรณาธิการ

วารสารฉบับนี้ เป็นปีที่ 27 ฉบับที่ 3 ของการดำเนินงานวารสารธรรมเพื่อชีวิต ซึ่งวารสารได้ ดำเนินการรับใช้สังคมด้วยการเผยแผ่คำสั่งสอนทางพระพุทธศาสนา และส่งเสริมองค์ความรู้ด้านการ วิจัย และวิชาการ เพื่อเป็นแหล่งเผยแพร่ส่งเสริมและสนับสนุนให้คณาจารย์ นักวิจัย นักวิชาการ และ นิสิตนักศึกษาตลอดจนบุคคลภายนอกที่สนใจ ได้มีโอกาสนำผลงานวิชาการและงานวิจัยในสาขา มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์อีกทั้งแขนงวิชาที่เกี่ยวข้องได้แก่ พระพุทธศาสนา ปรัชญา ศิลปะ ศาสนา ภาษา วัฒนธรรม รัฐศาสตร์ รัฐประศาสนศาสตร์ นิติศาสตร์ เศรษฐศาสตร์ การจัดการบริหารธุรกิจ พัฒนาสังคมและการศึกษา และสหวิทยาการด้านมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ และ เพื่อเป็นสื่อกลาง แลกเปลี่ยนเรียนรู้งานด้านวิชาการ ประสบการณ์และเป็นแหล่งอ้างอิงในการเผยแพร่บทความของ นักวิจัย นักวิชาการ นิสิต นักศึกษาและบุคคลทั่วไปที่สนใจ

ขอขอบคุณสมาชิกทุกท่านที่ให้การสนับสนุนการดำเนินงานของวารสารธรรมเพื่อชีวิต เป็น อย่างดีทั้งผู้แต่งที่ส่งบทความงานวิจัยและงานวิชาการเข้ามาเพื่อเผยแพร่ ผู้ทรงคุณวุฒิที่กรุณาสละเวลา ในการประเมินบทความงานวิจัยและงานวิชาการ เพื่อให้เกิดการปรับปรุงคุณภาพของงานให้ดียิ่งขึ้น ทั้งหมดนี้มีส่วนเป็นอย่างมากในการพัฒนาผลงานวิชาการและช่วยให้ผลงานได้รับการเผยแพร่อย่างมี คุณภาพทางวิชาการ ต่อไป

พระสุทธิสารเมธี, ผศ.ดร.

रिकारति हिल्कित्र के

บรรณาธิการบริหาร



## วัตถุประสงค์ของวารสาร (Aims of the Journal)

วารสารธรรมเพื่อชีวิตเป็นวารสารวิชาการมีวัตถุประสงค์ ดังนี้ 1. เพื่อเผยแผ่สาระธรรมของ มูลนิธิพุทธศาสนศึกษา 2. เพื่อพัฒนาวารสารให้มีคุณภาพทางด้านวิชาการและเป็นไปตามเกณฑ์ มาตรฐานของศูนย์ดัชนีการอ้างอิงวารสารไทย (TCI) 3. เพื่อเป็นวารสารที่ได้มาตรฐานสำหรับตีพิมพ์ ผลงานของสมาชิกมูลนิธิและบุคคลทั่วไป

## ขอบเขตเนื้อหาการตีพิมพ์ (Scope of the Journal)

ขอบเขตเนื้อหาที่วารสารเปิดรับ ได้แก่ 1) ด้านพระพุทธศาสนา 2) ด้านปรัชญา ภาษา ศิลปวัฒนธรรม 3) ด้านรัฐศาสตร์ รัฐประศาสนศาสตร์ นิติศาสตร์ 4) ด้านเศรษฐศาสตร์ บริหารธุรกิจ 5) ด้านศึกษาศาสตร์ ครุศาสตร์ รวมถึงสหวิทยาการด้านมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์

## รูปแบบการการตีพิมพ์ (Process of Publication)

กองบรรณาธิการให้ความสำคัญต่อกระบวนการจัดทำวารสาร ตั้งแต่การคัดเลือกบทความ การ ประเมินคุณภาพจากผู้ทรงคุณวุฒิ โดยมีอย่างน้อยบทความละ 3 ท่าน ในสาขาวิชาที่เกี่ยวข้อง เพื่อให้ เป็นไปตามมาตรฐานทางวิชาการ โดยเป็นการประเมินในรูปแบบการปกปิดชื่อผู้ประเมินและผู้เขียน (Double-blind Peer Review) และบทความต้นฉบับต้องไม่เคยตีพิมพ์หรืออยู่ระหว่างการพิจารณา จากกองบรรณาธิการหรือผู้ทรงคุณวุฒิเพื่อตีพิมพ์ในวารสารอื่น

## ภาษาที่รับตีพิมพ์ (Languages)

ภาษาไทย และภาษาอังกฤษ

## การกำหนดตีพิมพ์ (Publication Frequency)

กำหนดเผยแพร่ปีละ 4 ฉบับ (ราย 3 เดือน)
ฉบับที่ 1 มกราคม-มีนาคม
ฉบับที่ 2 เมษายน-มิถุนายน
ฉบับที่ 3 กรกฎาคม-กันยายน ฉบับที่ 4 ตุลาคม-ธันวาคม



|    |     | ~~~ |     |     |
|----|-----|-----|-----|-----|
| กข | MU. | รรถ | 176 | การ |
|    |     |     |     |     |

#### บรรณาธิการ

พระสุทธิสารเมธี, ผศ.ดร. มูลนิธิพุทธศาสนศึกษา วัดบุรณศิริมาตยาราม

#### กองบรรณาธิการ

พระมหาจักรพล อาจารสุโภ, ดร. คณะศาสนาและปรัชญา

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย

พระมหาสุทธิชัย มนุตชโย, ดร. มูลนิธิพุทธศาสนศึกษา วัดบุรณศิริมาตยาราม

พระมหาวีรชัย วีรชโย มูลนิธิพุทธศาสนศึกษา วัดบุรณศิริมาตยาราม

ผศ. ดร.สมบูรณ์ วัฒนะ วิทยาลัยศาสนศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล

ผศ. ดร.สุณี เวชประสิทธิ์ คณะพยาบาลศาสตร์เกื้อการุณย์

มหาวิทยาลัยนวมินทราธิราช

ผศ. ดร.ฉัตรวรัญช์ องคสิงห วิทยาลัยนวัตกรรมสังคม มหาวิทยาลัยรังสิต

ผศ.จงรักษ์ ศุภกิจเจริญ มูลนิธิพุทธศาสนศึกษา วัดบุรณศิริมาตยาราม

อ. ดร.เพ็ญศรี บางบอน คณะบริหารธุรกิจ มหาวิทยาลัยชินวัตร

อ. ดร.ประภาส แก้วเกตุพงษ์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์

มหาวิทยาลัยขอนแก่น

อ. ดร.สุรชัย พุดชู คณะศาสนาและปรัชญา

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย

อ.สุประภา ศรีทอง มูลนิธิพุทธศาสนศึกษา วัดบุรณศิริมาตยาราม

### ฝ่ายประสานงานและจัดการ

พระมหาจักรพล อาจารสุโภ, ดร. คณะศาสนาและปรัชญา

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย

### ฝ่ายกฏหมาย

นายเกริกชัย ส้มเขียวหวาน มูลนิธิพุทธศาสนศึกษา วัดบุรณศิริมาตยาราม

### ฝ่ายออกแบบปกและจัดรูปเล่ม

พระมหาจักรพล อาจารสุโภ, ดร. คณะศาสนาและปรัชญา

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย

พระมหาวีรชัย วีรชโย มูลนิธิพุทธศาสนศึกษา วัดบุรณศิริมาตยาราม

อ. ดร.สุรชัย พุดชู คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏ

ราชวิทยาลัย



|                  | สารบัญ (Content)                                   |       |
|------------------|----------------------------------------------------|-------|
| สารจากบรรณาธิการ |                                                    |       |
| สารบัญ           |                                                    | d     |
| บทความวิจัย      |                                                    |       |
| 1.               | Role of Buddhist Missionary: The Case of Anagarika | 1-16  |
|                  | Dharmapala's Dharmaduta (1864-1933)                |       |
|                  | Ven. Tran Duc Nguyen                               |       |
| บทความวิชาการ    |                                                    |       |
| 2.               | Exposition on Hiri and Ottappa's Advantages        | 17-23 |
|                  | Ven. Suman Raja Bajracharya                        |       |
|                  |                                                    |       |
| 3.               | ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง                              | 24-37 |
|                  | พระสุทิน อตุถโกสโล และ ปารินันท์ ปรางทิพย์อำไพ     |       |
| -                | Philosophy of Sufficiency Economy                  |       |
|                  | Phra Suthin Atthakosolo and Parinun Pangthipampai  |       |

# Role of Buddhist Missionary: The Case of Anagarika Dharmapala's Dharmaduta (1864-1933)

Ven. Tran Duc Nguyen\*

Gautam Buddha University, U.P., India

Received: 05/04/2021

Revised: 28/06/2021

Accepted: 05/09/2021

Corresponding Author Email: <u>Tran.Duc@gmail.com\*</u>

Cite: Nguyen, T. D. (2021). Role of Buddhist Missionary: The Case of Anagarika

Dharmapala's Dharmaduta (1864-1933). Journal of Dhamma for Life, 27(2), 1-16.

#### Abstract

The research article was objectives to study on three dimensions of knowledge of (1) the background of Buddhist missionary, (2) bibliography of Anagarika Dharmapala, (3) role of Buddhist missionary through the case of Anagarika Dharmapala. The study is the qualitative research use the content analysis method and procedures followed qualitative research methodology by working on the condition of qualitative methods and procedures that is effective in identifying intangible factors such as role, phenomena, text analysis methods as this method uses researchers to analyze the role of Buddhist missionary. Background of Buddhist missionary found the starting in time of Buddha after he got enlightenment his and five of ascetics go various path lead to spent Dhamma as well as possible Buddhism arose in the eastern part of Ancient India, in and around the ancient Kingdom of Magadha. Although the time of Buddhist missionary rising up to the 3rd century BCE, furthermore Ashoka the Great, the Mauryan Indian emperor. The study on biography of Anagarika Dharmapala the study goes beyond his life and work lead to find out the role of Buddhist missionary play on the society emphasizes the previous India and Si Lanka Historical that is focus on historical and background related the active and movements of Buddhist missionary.

Keywords: Buddhist Missionary; Anagarika Dharmapala

#### 1. Introduction

Buddhist missionary is act as the new words found in the civilization eras to be root word of western quite the Pali taken a word of "Dharmaduta" as original of Buddhist monks who go to foreign land for propagation the Buddha teaching. In the millennium century Buddhist traditions have not only increasingly forged links among themselves in Asia but also emerged from Asia to the Western, being carried by emigrants, picked up by travelers, migrants and taught by Buddhist missionaries to new land and new ones especially in the Western and pan of America immerged a lot of Buddhist monastery and new Buddhists convert in to Buddhism, now Western Buddhists are becoming influential propagators of the faith, in the West at least.

In the globalization of Buddhist world have one who works on massager derived Buddha massages spend to worldwide from the origin central main land of India to east and west. The background of Buddhist missionary taken to study as a mean area in the second chapter of this study

Emphasize of Theravadin from Sri Lanka are examples of transnational and cross-cultural movements resulting from and shaped by globalization but also making use of it. In the twentieth century, Buddhist traditions have not only increasingly forged links among themselves in Asia, they have also emerged from Asia, being carried by emigrants, picked up by travelers, and taught by Buddhist missionaries to new peoples of the Western and non-Western world.

Although, the study in this dissertation dealing specifically with the Great Buddhist missionaries who changed the world of Buddhism. In the previous history of Sri Lanka found the name **Anagarika Dharmapala** in the Theravada tradition based on Pali texts. Buddhist missionary role and move on to a discussion of the cases presented in Anagarika Dharmapala showed on the study.

#### 2. Research Problems Statement

Unobvious of Buddhist Missionary in the society lead to study and clarify of doubt in the acts of Buddhist missionary so on this study taken the greatest Buddhist missionary to be a case study for discussion and field out the role of Buddhist missionary make it clear for all not only myself. There taken study under the title is "Role of Buddhist Missionary: The Case of Anagarika Dharmapala's Dharmaduta (1864-1933)".

#### 3. Research Questions

The research questions used in the study are:

- 3.1 What is the Background of Buddhist Missionary?
- 3.2 What is bibliography of Anagarika Dharmapala?
- 3.3 What is role of Buddhist missionary through the case of Anagarika Dharmapala?

These questions were encouragement the study of Role of Buddhist Missionary: the Case of Anagarika Dharmapala's Dharmaduta (1864 – 1933).

#### 4. Research Objectives

The research objectives are direction to go through the gold of study quit representing as a path guide of the research so the study mentions three of objectives are;

- 4.1 To study Background of Buddhist Missionary.
- 4.2 To study biography of Anagarika Dharmapala.
- 4.3 To analyze role of Buddhist Missionary through the case of Anagarika Dharmapala

#### 5. Research Methodologies

The study is the qualitative research use the content analysis method and procedures followed qualitative research methodology by working on the condition of qualitative methods and procedures that is effective in identifying intangible factors such as role, phenomena, text analysis methods as this method uses researchers to analyze the role of Buddhist missionary.

The study go to history and background of Buddhist Missionary and area's study go beyond the biography of Anagarika Dharmapala, history of Buddhism in Si Lanka, Asian Buddhist, some aspects of Buddhist data but also have be useful in the study of non-Buddhist such mission and missionary efforts and pointing out relevance to this study.

The aim of content analysis is to identify what is role of Buddhist missionary so that is the base data taken to analysis of characteristics of the content being researched and present it in a simplified manner and method so that it can be easily understood by describe procedure. I will study in the frame of objectives. By the ways of classifying documents are primary, secondary and tertiary documents. I must be according of objective in the productions of this data. Libraries are sites for such collections of tertiary sources. Internet search engines can also be added such as public and private documents, solicited and unsolicited documents and also some sources will be useful to study.

#### 6. Research Hypothesis

This study will include the following assumptions advanced results after study on the question is "what is the useful, I will get from the study?" Assumptions are things that are accepted as true, or at last plausible, there wholesome for researchers and peers who will read my dissertation are;

- 6.1 To improve knowledge and obvious in Background of Buddhist Missionary.
- 6.2 To understand biography of Anagarika Dharmapala.
- 6.3 To have new knowhow and get well the result of analysis of role of Buddhist Missionary through the case of Anagarika Dharmapala.

#### 7. Literature Review

#### 7.1 Origin of Buddhist Missionary

When Gautama passed away around 483 B.C., his followers began to organize a religious movement. Buddha's teachings became the foundation for what would develop into Buddhism. The <u>Early Buddhist Texts</u> contain no continuous life of the Buddha; only later after 200 BCE were various "biographies" with much mythological embellishment written. All texts agree however that Gautama renounced the householder life and lived as a <u>Sramana</u> or <u>ascetic</u> for some time studying under various teachers, before attaining <u>nirvana</u> (extinguishment) and <u>Bodhi</u> (awakening) through meditation.

The history of Buddhism is also characterized by the development of numerous movements, schisms, and schools, the <u>Theravāda</u>, <u>Mahāyāna</u> and <u>Vajrayāna</u>traditions, with contrasting periods of expansion and retreat. After the death of the Buddha, the Buddhist <u>Sangha</u> (monastic community) remained centered on the Ganges valley, spreading gradually from its ancient heartland. The canonical sources record various councils, where the monastic <u>Sangha</u> recited and organized the orally transmitted collections of the Buddha's teachings and settled certain disciplinary problems within the community. Modern scholarship has questioned the accuracy and historicity of these traditional accounts.

#### 7.2 Historical of Asoka and Buddhist Missionary

Theravadin sources state that Aśoka convened the third Buddhist council around 250 BC at Pataliputra (today's Patna) with the elder Moggaliputtatissa. The objective of the council was to purify the Saṅgha, particularly from non-Buddhist ascetics who had been attracted by the royal patronage. Following the council, Buddhist missionaries were dispatched throughout the known world.

Over the next few centuries, Buddhism began to spread beyond India. The thoughts and philosophies of Buddhists became diverse, with some followers interpreting



Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 July- September 2021)

6

ideas differently than others. In the sixth century, the Huns invaded India and destroyed hundreds of Buddhist monasteries, but the intruders were eventually driven out of the country. Islam began to spread quickly in the region during the middle Ages, forcing Buddhism into the background. According to the *Mahavamsa* (XII, 1st paragraph), in the 17th year of his reign, at the end of the Third Buddhist Council, Ashoka sent Buddhist missionaries to nine parts of the world (eight parts of Southern Asia, and the "country of the Yonas (Greeks)") to propagate Buddhism.

Ashoka and Monk Moggaliputta-Tissa at the Third Buddhist Council. Nava Jetavana, Shravasti. Ashoka also invited Buddhists and non-Buddhists for religious conferences. He inspired the Buddhist monks to compose the sacred religious texts, and also gave all types of help to that end. Ashoka also helped to develop viharas (intellectual hubs) such as Nalanda and Taxila. Ashoka helped to construct Sanchi and Mahabodhi Temple. Ashoka also gave donations to non-Buddhists. As his reign continued his even-handedness was replaced with special inclination towards Buddhism. Ashoka helped and respected both Shramanas (Buddhists monks) and Brahmins (Vedic monks). Ashoka also helped to organise the Third Buddhist council (c. 250 BCE) at Pataliputra (today's Patna), conducted by the monk Moggaliputta-Tissa.

#### 7.3 The Definition of Missionary Religions and Missionary Methods

Walters pointed out that by about the 1840s Buddhism was being called a "missionary religion" in Anglo-American discourse, and the "first systematic attempt to use 'mission' as a comparative category was made by Max Muller in 1873" (99, 105) of the eight "great world religions", Muller classed Buddhism, Christianity, and Islam as "missionary religions", in contrast to the "non-missionary religions" of Judaism, Brahmanism, and Zoroastrianism (Muller did not include Confucianism or Taoism in either of these typologies; 100, 105). Walters identified three phases of thinking with regard to "mission" and "missionaries", although with the emergence of each, older models by no



means disappeared. In the nineteenth century, the ideal missionary would have four attributes.

#### 8. Result

The study on biography of Anagarika Dharmapala the study goes beyond his life and work lead to find out the role of Buddhist missionary play on the society emphasizes the previous India and Si Lanka Historical that is focus on historical and background related the active and movements of Buddhist missionary. Anagarika Dharmapala was born on 17 September 1864 in Matara, Ceylon to Don Carolis Hewavitharana of Hiththetiya, Matara and Mallika Dharmagunawardhana He attended Christian College, Kotte; St Benedict's College, Kotahena; S. Thomas' College, Mutwal and the Colombo Academy (Royal College). Formerly he had known as David Hewavitharne Anagarika Dharmapala. It seems that he took a vow of celibacy at the age of eight and remained faithful to it all his life. Although he wore a yellow robe, it was not of the traditional Bhikkhu. At Sarnath in 1933 he was ordained a Bhikkhu, and he died at Sarnath in December of the following year, aged 69.

Dharmapala's activity outside of Sri Lanka as a Dharmaduta (messenger of Dhamma) set the course for modern Buddhist missionizing. Although he leaves out missionaries as such, Christian evangelicals, Muslim fundamentalists, and Buddhist monks constitute a globalizing force as important as any other "moving group." Sinhala Bhikkhus are scattered across the globe, serving Buddhist communities that developed in colonial times in Malaysia and Singapore, and more recently in the United Kingdom, Canada, Australia, and the United States. In sacred sites in India such as Sarnath and Bodh Gaya, Sinhala monks await Sinhala pilgrims and other religious seekers. In places without a Sinhala community in the Netherlands, for instance, and Brazil Sinhala monks engage with local Buddhists and non-Buddhists, along with his life devoted and spent for encourages Buddhism.

7



Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 July- September 2021)

8

Dhammaduta or Buddhist Missionary had his play on especially his found the Maha Bodhi Society, established monastery and also an institutional of Dharmaduta in the last 19<sup>th</sup> century is truly worldwide.

The analysis and finding of study the research questions lead to find out role of Buddhist missionary through the case of Anagarika Dharmapala as the furrowing on

- (1) Analysis Role of Anagarika Dharmapala in the dimension of religious contribution and Buddhist leader found his personal and character fully of the leadership skill wholesome for contributed Buddhism as his done many hard works and movements base on the best personality such fearless, selflessness, flexibility, humility and as well as good communication.
- (2) Analysis Role of Anagarika Dharmapala in the dimension of Contributions to Sinhalese Buddhist Society, found Dharmapala was one of the primary contributors to the Buddhist revival of the 19th century that led to the creation of Buddhist institutions to match those of the missionaries (schools, the YMBA, etc.), and to the independence movement of the 20th century. This bright, beautiful island was made into a Paradise by the Aryan Sinhalese before its destruction was brought about by the barbaric vandals. Dharmapala's reasons for rejecting British imperialism were not political or economic. They were religious: above all, the Sinhala nation is the historical custodian of Buddhism. He claimed that Sinhalese women must take care and to avoid Mischling with minority races of the country.
- (3) Analysis Role of Anagarika Dharmapala in the dimension of Propagation Buddhism to International, found Dharmapala began an international campaign that was to last until his death in 1933.
- (4) Analysis Role of Anagarika Dharmapala in the dimension of World's Parliament of Religions found long his life worked relative with foreigners as well Easterners and Westerners in 1893 Col. Olcott sponsored Dharmapala to be invited by the managers of the first World's Parliament of Religions in Chicago as a speaker representing Southern Buddhism. The young monk was scheduled to give lectures both at the



Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 July- September 2021)

9

Parliament and during the Theosophical Congress held at the same time. As the first <u>Theravāda</u> Buddhist missionary in the United States, his presence generated high expectations. That time is the ultimate time to change the Buddhist World. He showed himself as a kindliness and friendliness one on the state of the Parliament.

- (5) Analysis Role of Anagarika Dharmapala in the dimension of the Founder of Maha Bodhi Society and several Buddhist Organizations, found the one of great established the Maha Bodhi Society on May 31, 1891. That is the one world width Buddhist Organization. During his years with the Society, Dharmapala established Upasana Centres, libraries, schools, colleges, orphanages and hospitals in India and Sri Lanka to serve the general public.
- (6) Analysis Role of Anagarika Dharmapala in the dimension of Lecture, found his act as a powerful lecture in the Buddhist Study emphasis in India and oversee such as America and England.
- (7) Analysis Role of Anagarika Dharmapala in the dimension of Bhikkhu and A Great Practicing Buddhist, found that the last visit to Ceylon was in 1931 he entered the order of Bhikkhus name Sri Devamitta Dharmapala and in January 1933 he received the higher ordination to be Upasampada Bhikkhu. Dharmapala was a Great Practicing Buddhist. He tried to follow the Buddha's teachings to the letter. Dharmapala dedicated his life for Buddha; Buddha was in his mind and thoughts always. That is the reason why he became 'Anagarika'.
- (8) Analysis Role of Anagarika Dharmapala in the dimension of Author, found he was influential writher in the Buddhist world his papers become usefully of Buddhist around the world more over ten great books such as *The World's Debt to Buddha*, *The Kinship between Hinduism and Buddhism*, *History of an Ancient Civilization: Ceylon under British Rule*, etc.



#### 9. Discussion

# Analysis Role of Anagarika Dharmapala in the dimension of Religious Contribution and Buddhist leader

Anagarika Dharmapala name is Hevavitarna Dharmapala; his father's name is Hevavitarna Appuhami. He had home is at Colombo in Ceylon. He is a devout Buddhist family in 1864, David Hewivitarne became Anagarika Dharmapala, the leading light of the Buddhist Renaissance Movement in Sri Lanka. As a child, Dharmapala was sent to Christian missionary schools, where his education, if comprehensive by European standards, showed little respect for Buddhism. By the age of nineteen, he had mastered the rudiments of Christian theology and knew more than half the Bible by heart, knowledge he used to highlight the hypocrisy he perceived in his missionary instructors. When a mob of Sri Lankan Catholics attacked a Buddhist procession in 1883, Dharmapala left school and turned his intellectual pursuits to Buddhism instead. Soon afterwards Colonel Henry Steel Olcott and Madame Blavatsky, founders of the Theosophical Society in New York, arrived in Sri Lanka and filed suit on behalf of the Buddhists who were injured in the attack. Dharmapala, who felt that the Society's aims were identical to those of a Buddhist revival in Sri Lanka, became a member. Madame Blavatsky took the young man under her tutelage, and he remained her loyal supporter for the rest of his life, he taken name to Dharmapala (meaning "Guardian of the <u>Dharma</u>").

At the same time, he concentrated on establishing schools and hospitals in Ceylon and building temples and viharas in India. Among the most important of the temples he built was one at <u>Sarnath</u>, where the Buddha first taught. On returning to India via Hawaii, he met Mary E. Foster, a descendant of <u>King Kamehameha</u> who had emotional problems. Dharmapala consoled her using Buddhist techniques; in return, she granted him an enormous donation of over one million rupees (over \$2.7 million in 2010 dollars, but worth much more due to low labor costs in India). In 1897 he converted <u>Miranda de Souza Canavarro</u> who as "Sister Sanghamitta" came to establish a school in Ceylon. Dharmapala's voluminous diaries have been published, and he also wrote some memoirs.



# Analysis Role of Anagarika Dharmapala in the dimension of Contributions to Sinhalese Buddhist Society

Dharmapala was one of the primary contributors to the Buddhist revival of the 19th century that led to the creation of Buddhist institutions to match those of the missionaries (schools, the YMBA, etc.), and to the independence movement of the 20th century. DeVotta characterizes his rhetoric as having four main points: "(i) Praise for Buddhism and the Sinhalese culture; (ii) Blame on the British imperialists, those who worked for them including Christians; (iii) Fear that Buddhism in Sri Lanka was threatened with extinction; and (iv) Hope for a rejuvenated Sinhalese Buddhist ascendancy" (78). He illustrated the first three points in a public speech:

He once praised the normal Tamil Vadai seller for his courage and blamed the Sinhalese people who were lazy and called upon them to rise. He strongly protested against the killing of cattle and eating of beef. In short, Dharmapala's reasons for rejecting British imperialism were not political or economic. They were religious: above all, the Sinhala nation is the historical custodian of Buddhism.

One of the manifestations of the new intolerance took place in 1915 against some Ceylonese Muslims. Successful retail traders became the target of their Shinhala competitors. In 1912 Darmapala wrote: The Muhammedans, an alien people, by shylockian methods become prosperous like Jews. The Sinhala sons of the soil, whose ancestors for 2358 years had shed rivers of blood to keep the country free of alien invaders are in the eyes of the British only vagabonds. The Alien South Indian Muhammedan come to Ceylon, sees the neglected villager, without any experience in trade and the result is that the Muhammedan thrives and the sons of the soil go to the wall.

Dharmapala believed that Sinhalese are a pure <u>Aryan</u> race with unmixed blood. He claimed that Sinhalese women must take care and to avoid <u>Mischling</u> with minority races of the country. According to Ranga Jayasuriya of newspaper Daily Mirror, Anagarika Darmapala exploited liberal leanings of the Colonial British to espouse his border line





12

racism. Jayasuriya also states that Dharmapala would not have survived had it been the French, the Dutch, Belgian or any other colonizer.

In the later stages of his career, Dharmapala's vociferous anti-Christian tone is more evident. Dharmapala must be understood in the context of British colonization of Ceylon and the presence of Christian missionaries there. This work is a good example of "Protestant Buddhism," as described above.

# Analysis Role of Anagarika Dharmapala in the dimension of Propagation Buddhism to International

Following the Theosophical Society Convention of 1890 in Adyar, South India, Dharmapala traveled to Japan on behalf of the Society, and later returned to India, where he was to find Bodh Gaya, the site of the Buddha's enlightenment, in a state of ruin. Resolved to restore Bodh Gaya to its former status as a Buddhist holy site, Dharmapala began an international campaign that was to last until his death in 1933.

In 1893, Dharmapala was invited to Chicago to address the World Parliament of Religions. His address, along with that of Japanese Zen master Soyen Shaku, catalyzed the first wave of interest in Buddhism among European-Americans. The following portion of Dharmapala's address is excerpted from The Dawn of Religious Pluralism: Voices from the World's Parliament of Religions, 1893, edited by Richard Hughes Seager (Open Court Publishing Company, 1993). Dharmapala's original spellings and usage have been preserved throughout the text.

Dharmapala is an excellent example of an Asian Buddhist modernist, and perhaps the paradigmatic example of Protestant Buddhism. He was particularly concerned with presenting Buddhism as consistent with science, especially the theory of evolution. Anagarika Dharmapala was responsible in the construction of Mulagandakuti Viharaya. Very diplomatically, he spoke to a kind hearted rich lady Mary Foster of Honolulu, USA. She donated the funds for the construction of the Mulagandakuti Vihara premises.

An indication of his commitment to a spiritual life is shown by his applying to H.P.B.'s school of discipleship, the <u>Esoteric Section</u> of the T.S., on January 4, 1891. He





13

recorded in his diary, "A new life has begun." His certificate of admission arrived on March 3, with a letter from Bertram Keightley, Blavatsky's representative of the esoteric school in India, advising him that "your progress and development will be determined by the quantity and quality of the work you do for the T.S. and the Masters and that your future status in the school will solely depend thereon." On May 8, 1891, Mme. Blavatsky died in London. Her passing was marked in his diary with the words, "My beloved teacher is no more." Dharmapala began an international campaign that was to last until his death in 1933.

#### 10. Recommendations for Future Research

Further studies could support the knowhow of Role of Buddhist Missionary especially role Buddhist missionary toward society or relate to the knowledge of Buddhism History, Sangha, Role, and Society.

Many other aspects of the Buddhism in Thailand still wait thorough research supposed to;

- Buddhist missionary toward society in the 20<sup>th</sup> century
- Society and Movement of Buddhist missionary
- The impact of Buddhist missionary in the society

Role of Buddhist missionary as a guide for the interest one study wildly knowledge and interested to study. Because the result will take to planning and organizing approved directions of Buddhist Missionary organization and whole instructions of the Buddhism.

#### 11. Conclusion

The study entitles "Role of Buddhist Missionary: The Case of Anagarika Dharmapala's Dharmaduta (1864 - 1933) leads to obvious acts of Buddhist Missionary especially in the nowadays as a guide or map of new generations Buddhist monks who find out the situation of work applies to society in the present times by factors attained for propagations and encourages Buddhism in the globalization through the greatest Buddhist Missionary biography and his work represent as a messenger of the Dhamma or Dharmaduta names Anagarika Dharmapala. At the end of study the researcher have the one point to sum of remarkable features got from the study is who wish to act as Buddhist missionary must to comprise of strength efficiencies and good characteristics as well as following Anagarika Dharmapala such fulfill base on Buddha teaching of Mitreya (friendly), Usāha (diligence), Jāka (selfless), and Tama (restrain).

#### 13. References

Alexander Berzin, Relating to a Spiritual Teacher, Ithaca, N.Y.: Snow Lion, 2000.

Ananda Guruge, ed., Dharmapala Lipi (Sinhala), Colombo: Government Press, 1991.

Aryadasa Ranasinghe, ''How Anagarika Dharmapala Saw Buddhagaya Viharaya in 1891,'' Daily News, April 27, 1999.

- Bhadantācaniya Buddhaghosa, The Path of Purification (Visuddhimagga), trans. Bhikkhu Ñān amoli, 3d ed., Kandy, Sri Lanka: Buddhist Publication Society, 1975.
- C.A.F. Rhys Davids, Outlines of Buddhism: A Historical Sketch, London, 1938.
- Clifford Geertz, ''Internal Conversion in Contemporary Bali'', in Malayan and Indonesian Studies Presented to Sir RichardWinstedt, ed. J. Bastin and R. Roolvink (Oxford: Oxford University Press, 1964.
- Chien-yu Julia Huang, "Recapturing Charisma: Emotion and Rationalization in a Globalizing Buddhist Movement from Taiwan", Ph.D. diss., Boston University, 2001.
- C. Stuart Chandler, "Establishing a Pure Land on Earth: The Foguang Buddhist Perspective on Modernization and Globalization". Ph.D. diss., Harvard University, 2000.



Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 July- September 2021)

- David W. Chappell, ''Buddhist Interreligious Dialogue: To Build a Global Community,'' in The Sound of Liberating Truth: Buddhist-Christian Dialogues in Honor of Frederick J. Streng, ed. Sallie King and Paul Ingram, Richmond, Eng.: Curzon, 1999.
- Dharmapala learned that role from Olcott, himself an "antimissionary missionary."
- Gananath Obeyesekere and Richard Gombrich, Buddhism Transformed: Religious Change in Sri Lanka, Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1988.
- Gananath Obeyesekere, "Religious Symbolism and Political Change in Ceylon," in Two Wheels of Dhamma, ed. Bardwell Smith, Chambersburg, Pa.: A. A. R. Monograph No. 3, 1972.
- H. L. Seneviratne, The Work of Kings: The New Buddhism in Sri Lanka, Chicago: University of Chicago Press, 1999.
- Jonathan S. Walters, "Rethinking Buddhist Missions" Ph.D. diss., University of Chicago, 1992.
- K. D. G. Wimalaratna, "The Buddhist Revival and the Maha Bodhi Society," Daily News, June 1, 1991.
- Kitsiri Malalgoda, Buddhism in Sinhalese Society, 1750–1900 (Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 1976).
- M. Carrithers, The Forest Monks of Sri Lanka (Delhi: Oxford University Press, 1983).
- Piyadassi Leaves on 'Dhammaduta' Mission,'' Daily News, October 1, 1987.
- Piyadassi Nayaka Thera on Global Dhamma Dhuta Mission," Daily News, November 22, 1991.
- P. T. N. H. Jiyu-Kennett, M.O.B.C., trans., "Rules for Meditation" ("Fukanzazengi" by Zen Master Dōgen), in Serene Reflection Meditation, Mt. Shasta, Calif.: Shasta Abbey, 1989.
- R. A. L. H. Gunawardana, ''The People of the Lion: The Sinhala Identity and Ideology in History and Historiography,'' in Sri Lanka: History and the Roots of Conflict, ed. Jonathan Spencer, London: Routledge, 1990.



Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 July- September 2021)

16

Richard Gombrich and Gananath Obeyesekere, Buddhism Transformed: Religious Change in Sri Lanka, Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1988.

Sukumar Dutt, Buddhist Monks and Monasteries in India, London: George Allen and Unwin, 1962.

Walpola Rahula, A Challenge for the Maha Sangha, Daily News, January 2, 1988.

Wilhelm Geiger, trans., Mahavamsa, Colombo: Ceylon Government Press, 1960.

17

## Exposition on Hiri and Ottappa's Advantages

Ven. Suman Raja Bajracharya\*

Suan Sunandha Rajabhat University, Bangkok, Thailand

Received: 12/07/2021

Revised: 05/08/2021

Accepted: 15/09/2021

Corresponding Author Email: <a href="mailto:sumanjyoti@hotmail.com">sumanjyoti@hotmail.com</a>\*

Cite: Bajracharya, S. R. (2021). Exposition on Hiri and Ottappa's Advantages. *Journal of* 

Dhamma for Life, 27(3), 17-23.

#### **Abstract**

The article has an objective to present the exposition on Hiri and Ottappa's advantages. The study found Hiri and Ottappa are a set of related Buddhist teachings that emphasize moral dread, fear of the consequences of wrongdoing and Hiri, an innate sense of shame over moral transgression. Because we are aware that unhealthy mental states are blemishes on our character, the feeling of shame motivates us to overcome them. Hiri and Ottappa are seen as having good, moral, and knowledgeable motivations.

Keyword: Exposition; Hiri; Ottappa

#### 1. Introduction

The Buddhist faith did not spread beyond the boundaries of the region. The main purpose of expansion of the community gradually involved different interpretation the teaching of the Buddha. The interpretation of the word of the Buddha led to the formation of the different sects and school (Department of Religion Affairs, 1995: 44). Since King Asoka provided to send nine different places for the missionary of Buddhism, Buddhism spread around the world. Before that, Buddhism had adapted to stand around India. In the 6th century BC, India witness the origin and grown of Buddhism with subsequently begun one of the greatest international religion. India was divided into sixteen political divisions are technically known as "Solasa Mahajanapada" in the Buddhist literature



(Department of Religion Affairs, 1994a: 213). The people gradually lost their faiths in the efficient vedit ritual. The goal of human life is to attain permanent happiness and the mind of people is naturally directive to think eternal. In the Buddhist and others texts, there are non-Buddhist teachers bellow are given the names of these six teachers and doctrinal views they had.

#### 1. Exposition of the Advantage of Being Applied to Moral

The teaching of the Buddha is a doctrine of liberation that provides us with the tools for cutting through the fetters that keep us bound to this world of suffering, the round of repeated births. Although the guest for liberation by practice of the Dhamma depends on individual effort, this guest necessarily takes place within a social environment and is thus subject to all the influences, helpful or harmful, impose upon as by that environment. The Buddhist training unfolds in the three stages of morality, concentration and wisdom, each the foundation for the other: purified moral conduct facilitates the attainment of purified concentration, and the concentrated mind facilitates the attainment of liberation wisdom.

The basis of the entire Buddhist training is thus purified conduct, and firm adherence to the code of training rules one has undertaken- the five precepts in the case of a lay Buddhist- is the necessary means for safeguarding the purity of one's conduct. Living as we do in an era when we ate provoked through every available channel to deviate from the norms of rectitude, and when social unrest, economic hardships, and political conflict further fuel volatile emotions, the need for extra protection becomes especially imperative: protection for oneself, protection for the world. The Buddha points to two mental qualities as the underlying safeguards of morality, thus as the protectors of both the individual and society as a whole. These two qualities are called in Pali hiri and ottappa.

Hiri is an innate sense of shame over moral transgression; ottappa is moral dread, fear of the results of wrong doing. The Buddha calls these two states the bright guardians



of the world (Sukkalokapala). He gives them this designation because as long as these two states prevail in people's hearts the moral standards of the world remain intact, while when their influence wanes the human world falls into unabashed promiscuity and violence, becoming almost indistinguishable from the animal realm (Department of Religious Affairs, 1994b: 41). While moral shame and fear of wrongdoing are united in the common task of protecting the mind from moral defilement, they differ in their individual characteristics and modes of operation.

Moral degradation, the sense of shame, has an internal reference: it is rooted in self-respect and induces us to shrink from wrong doing out of a feeling of personal honor. Moral dread, fear of wrong doing, has an external orientation. It is the voice of conscience that warns us of the dire consequences of moral transgression: blame and punishment by others, the painful kammic results of evil deeds, the impediments to our desire for liberation from suffering. Acariya Buddhaghosa illustrates the difference between the two with the simile of an iron smeared with excrement at one end and heated to a glow at the other end: moral degradation is like one's disgust at grabbing the rod in the place where it is smeared with excrement, moral dread is like one's fear of grabbing it in the place where it is red hot.

In the present day world, with its secularization of all values, such notions as shame and fear of wrong are bound to appear antiquated, relics from a puritanical past when superstition and dogma manacled our rights to uninhibited self-expression. Yet the Buddha's stress on the importance of moral degradation and dread was based on a deep insight into the different potentialities of human nature. He saw that the path to deliverance is a struggle against the current, and that if we are to unfold the mind's capacities for wisdom, purity and peace, then we need to keep the powder keg of the defilements under the watchful eyes of diligent sentinels.

#### 2. The liberation

Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 July- September 2021)

20

The project of self-cultivation, which the Buddha proclaims as the means to liberation from suffering, requires that we keep a critical watch of the movements of our minds, both on occasions when they motivate bodily and verbal deeds and when they remain inwardly absorbed with their own preoccupations. To exercise such scrutiny is an aspect of heedfulness (appamada) (Department of Religious Affairs, 1994c: 153-156), with the Buddha states is the path to the deathless. In the practice of self-examination, the sense of shame and fear of wrongdoing plays a crucial role. The sense of shame spurs us to overcome unwholesome mental states because we recognize that such states are blemishes on our character. They detract from the inward loftiness of character to be fashioned by the practice of Dhamma, the stature of the ariyans of noble ones, who shine resplendent like lotus flowers upon the lake of the world. Fear of wrongdoing bids us to retreat from morally risky thoughts and actions because we recognize that such deeds are seeds with the potency to yield fruits, fruits that inevitably will be bitter. The Buddha asserts that whatever evil arises springs from a lake of shame and fear of wrong, while all virtuous deeds spring from the sense of shame and fear of wrong.

By cultivating within ourselves the qualities of moral shame and fear of wrongdoing we not only accelerate our own progress along the path to deliverance, but also contribute our shame toward the protection of the world. Given the intricate interconnections that hold between all living forms, to make the sense of shame and fear of wrong the guardians of our own minds is to make ourselves guardians of the world. As the roots of morality, these two qualities sustain the entire efficacy of the Buddha's liberating path; as the safeguards of personal decency, they at the same time preserve the dignity of the human race.

#### 3. Hiri-Ottappa

The Buddhist word for conscience is hiri-ottappa (Pali) or hiriapatrapya (Sanskrit). Hiri and apatrapya are considered healthy, wholesome, and skillful motivations. The absence of them is said to be the chief attribute of the icchantika; those who have severed



their wholesome roots. The Buddha referred to hiri-ottappa as the bright guardians of the world, the sukka lokapala. Neither hiri nor apatrapya is readily translatable into English. There are no cognates that would carry the same meaning. In other word, any English synonyms are derived from different roots, used with a different idem. To be clear, hiri translates as conscience, hiri is a warm, sincere, heart-felt, and healthy motive. It is not the same as dosa, hatred or kukkucca which are unwholesome mental state. As such, it is also not the same as the hung up western style self-loathing known as "guilt-tripping". This is much like the distinction between authentic karuna, compassion and the scornful or self-righteous sense of the word pity.

While all of this might be useful to consider before one makes any more unskillful decisions in the future, the Buddha also discusses what to do about unskillful things that one might have done in the past. Unfortunately, one is unable to undo past unskillful actions, but fortunately, there are ways in which to lessen the inevitable harmful results can be hard to understand. One that reaches far beyond this present life, that same complexity allows for the possibility of limiting the consequence of past unskillful actions. The first step is to at least observe the five precepts, which are to;

- (1) Refrain from harming living beings,
- (2) Refrain from taking what is not given,
- (3) Refrain from committing sexual misconduct,
- (4) Refrain from telling falsehoods, and
- (5) Refrain from taking drugs and alcohol that lead to carelessness.

This help to prevent further damage from being done, and to contract the foundation for the rest of one's practice. The next steps are to abandon wrong view and develop expensive mind states of goodwill, compassion, appreciation and equanimity (Department of Religious Affairs, 1994d: 43). The development of good-will, compassion, appreciation and equanimity is so powerful that it can take us from being restricted, small-hearted and dwelling in suffering to being unrestricted, largehearted and dwelling with



immeasurable concentration —a state of mind that is only possible with the absences of hostility and ill will. The Buddha also described four assurances that can be experienced in the present by those people who, filled with doubt, cultivate and develop such purified states of mind. If there is a world after death, if there are results of skillful and unskillful actions that are done. Then one can be assured that they will reappear in a good destination after death. If there is no world after death, if there are no results of skillful and unskillful actions, then here in the present one can be assured that they will live safely, free from hatred and malice. If evil results befall one who commits evil action, then one who does not entertain evil thoughts towards another can be assured that they will not experience ill action, then one can be assured that they are safe in any case (Morris and Hardy, 1932: 65).

Ultimately, those emotional feelings of shame or guilt that are associated with the results of our skillful action can be looked upon as catalysts to overcoming the results of our unskillful actions if they are seen with the proper insight. When we become remorseful by realizing that what we have done was not right, perhaps become we are told by a wise person that such actions are blameworthy; we will also realize that what we have done cannot be undone. These feeling, if they are not properly understood, have the potential to become debilitating. However, when due to those feelings we abandon the taking of life, taking what is not given, committing sexual misconduct, telling falsehoods, and taking drugs and alcohol now and in the future, we can be said to have abandoned those evil deeds, those unskillful actions, to have overcome them. Even more so, when we abandon those unskillful actions now and in the future, as well as cultivate, develop and then pervade all four-directions with good will, consequences of our past unskillful actions will count for next to nothing. In this way, the advantages of applying moral degradation and dread are well explained with the teaching of the Buddha. The most important thing is to be free from the suffering of the past actions.

#### 4. References





Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 July- September 2021)

- Department of Religious Affairs. (1994a). Abhidhammatthasa**n**gaha P**āļ**i, Cha**ṭṭ**hasa**n**g**ā**yan**ā**-version. Yangon, Myanmar.
- Department of Religious Affairs. (1994b). Majjhima Nikāya Pāļi, Chaṭṭhasaṅgāyanā-version.

  Yangon, Myanmar.
- Department of Religious Affairs. (1994c). Dhammapada P**āḷ**i, Cha**ṭṭ**hasa**ṅ**g**ā**yan**ā**-version. Yangon, Myanmar.
- Department of Religious Affairs. (1994d). Sanyutta Nikāya Pāļi, Chaṭṭhasaṅgāyanā-version.

  Yangon, Myanmar.
- Department of Religious Affairs. (1959). Suttanipāta and its Aṭṭhakathā, Ed by the Sixth Buddhist Council, Yangon, Myanmar.
- Morris and E. Hardy, ed. (1900). Aṅguttaranikāya, 5 Vols., London, PTS, 1885-1900; tr. F. L. Woodward and E. M. Hare, The Book of the Gradual Sayings, 5 Vols., PTS, London, 1932- 1936.





## ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง

## Philosophy of Sufficiency Economy

พระสุทิน อตุกโกสโล และ ปารินันท์ ปรางทิพย์อำไพ\* Received: 04/07/2021

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย Revised: 12/08/2021

Phra Suthin Atthakosolo and Parinun Pangthipampai \* Accepted: 15/09/2021

Mahamakut Buddhist University

Corresponding Author Email: parinunp@yahoo.com\*

Cite: Atthakosolo, P. S. & Pangthipampai, P. (2021). Philosophy of Sufficiency

Economy. Journal of Dhamma for Life, 27(3), 24 – 37.

#### บทคัดย่อ

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง การศึกษาพบว่าการ พัฒนาและการบริหารประเทศให้ดำเนินในทางสายกลาง โดยเฉพาะในการพัฒนาเศรษฐกิจ เพื่อให้ ก้าวทันต่อโลกยุคโลกาภิวัฒน์นั้น ความพอเพียงตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของพระบาท สมเด็จพระเจ้าอยู่หัวนั้น หมายถึง ความพอประมาณ ความมีเหตุผล รวมถึงความจำเป็นที่จะต้องมี ภูมิคุ้มกันในตัวที่ดี ซึ่งต้องพอสมควรต่อการมีผลกระทบใดๆ อันเกิดจากการเปลี่ยนแปลงทั้งภายนอก และภายใน ทั้งนี้จะต้องอาศัยความรู้ความรอบคอบและความระมัดระวังอย่างยิ่งในการนำวิชาการ ต่างๆ มาใช้ ในขณะเดียวกันจะต้องเสริมสร้างฐานจิตใจของคนในชาติ ในสังคม ให้มีสำนึกในคุณธรรม ซื่อสัตย์สุจริต และให้มีความรอบรู้เหมาะสม ดำเนินชีวิตด้วยความอดทน ความเพียร มีสติ มีปัญญา และความรอบคอบเพื่อให้สมดุลและพร้อมต่อการรองรับการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและกว้างขวาง ทั้งด้านวัตถุ สังคม สิ่งแวดล้อมและวัฒนธรรม

คำสำคัญ: ปรัชญา; เศรษฐกิจพอเพียง

#### **Abstract**

This academic article aims to study the philosophy of sufficiency economy. The study found that the development and administration of the country should be carried out in a moderate way, especially in developing the economy in order to keep up with the globalization world. Sufficiency according to His Majesty's Sufficiency Economy



Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 (July-September 2021)

25

Philosophy means moderation, reasonableness, and the need for good self-immunity which must be moderate to any impact arising from both external and internal changes. This requires great knowledge, carefulness and caution in the application of various fields of study. At the same time, the mental base of the people in the nation and society must be strengthened to have a sense of virtue, honesty, and appropriate knowledge. Living with patience, perseverance, mindfulness, wisdom and prudence in order to balance and be ready to accommodate rapid and widespread changes both in material, social, environmental and cultural aspects.

Keywords: Philosophy; Sufficiency Economy

#### 1. บทน้ำ

"...การพัฒนาประเทศจำเป็นต้องทำตามลำดับขั้น ต้องสร้างพื้นฐานคือ ความ พอมี พอกิน พอใช้ของประชาชนส่วนใหญ่เบื้องต้นก่อน โดยใช้วิธีการและอุปกรณ์ที่ ประหยัดแต่ถูกต้องตามหลักวิชาการ เมื่อได้พื้นฐานความมั่นคงพร้อมพอสมควร และ ปฏิบัติได้แล้ว จึงค่อยสร้างค่อยเสริมความเจริญ และฐานะทางเศรษฐกิจขั้นที่สูงขึ้นโดย ลำดับต่อไป..." (มูลนิธิชัยพัฒนา, 2560)

แนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชดำริ คำว่า "เศรษฐกิจ" มาจากคำสองคำรวมกันคือ คำว่า เศรษฐ แปลว่า ดีเลิศและคำว่า กิจ แปลว่า การประกอบการ เมื่อนำคำสองคำมารวมกันจึงได้ ความว่าการประกอบกิจการงานเกี่ยวกับการผลิต การจำหน่าย จ่าย แจก การบริโภคและการใช้สอย สิ่งต่างๆ ให้ได้ผลดีเลิศ ส่วนคำว่าพอเพียงหมายถึง ความเหมาะสม หรือความพอดี (กุลวัฒน วรพงศ์, 2544) เน้นการผลิตและการบริโภคแบบพออยู่พอกินเป็นหลักซึ่งไม่ได้เน้นกำไรสุทธิหรือความผู่ารวย เป็นเป้าหมายสูงสุด และเมื่อรวมกันจึงได้ความว่า การผลิตจำหน่ายและบริโภคอย่างพอเหมาะพอดี นั่นเองระบบเศรษฐกิจพอเพียงเป็นระบบเศรษฐกิจที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลปัจจุบันของ เราทรงดำริขึ้นมาเพื่อแสวงหาทางออกจากวิกฤตเศรษฐกิจให้กับสังคมไทยปรัชญาของเศรษฐกิจ พอเพียงก็คือ การที่พึ่งตนเองได้ (กระทรวงมหาดไทย, 2549)

## 2. ทฤษฎีที่เกี่ยวกับเศรษฐกิจพอเพียง

ทฤษฎีที่เกี่ยวกับเศรษฐกิจพอเพียง เน้นที่การพอมี พอกินโดยเลี้ยงตัวเองได้พร้อมกับยึดหลัก ความสามัคคี การพอมี พอกิน หมายถึง การพึ่งตนเองใน 4 ด้าน ได้แก่ (1) ด้านจิตใจต้องมีจิตสำนึกที่



วารสารธรรมเพื่อชีวิต Journal of Dhamma for Life

Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 (July-September 2021)

ดี และสร้างสรรค์ให้ตนเองและส่วนรวม (2) ด้านสังคมต้องช่วยเหลือเกื้อกูลกัน เชื่อมโยงกันเป็น เครือข่ายชุมชน (3) ด้านทรัพยากรธรรมชาติ ต้องมีการใช้และจัดการทรัพยากรธรรมชาติอย่างฉลาด ประหยัด และมีประสิทธิภาพ รวมทั้งการหาทางเพิ่มมูลค่า (4) ด้านเทคโนโลยี ต้องรู้จักใช้เทคโนโลยี โดยใช้ประกอบกับภูมิปัญญาชาวบ้านการเกษตรทฤษฎีใหม่ มีหลักสำคัญคือให้เกษตรกรมีความ พอเพียง พอเลี้ยงตัวเองได้แนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชดำริ (จรูญ รัตนกาล, 2556).

แนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชดำริประมวลองค์ประกอบดังนี้ (1) ประหยัดลดละ ความฟุ่มเฟือยตัดทอนค่าใช้จ่ายในทุกด้านที่ไม่จำเป็นดังพระราชดำรัสว่าความเป็นอยู่ที่ต้องไม่ ฟุ่มเฟือยต้องประหยัดไปในทางที่ถูกต้อง (2) ประกอบอาชีพด้วยความสุจริตดังพระราชดำรัสที่ว่า ความเจริญของคนทั้งหลายย่อมเกิดมาจากการประพฤติชอบและการหาเลี้ยงชีพชอบเป็นสำคัญ (3) ละเลิกการแก่งแย่งผลประโยชน์และแข่งขันกันในทางการค้าขายกันอย่างรุนแรงดังอดีตดังพระราช ดำรัสว่าความสุขความเจริญอันแท้จริงนั้นหมายถึง ความสุขความเจริญที่บุคคลแสวงหามาได้ด้วย ความเป็นธรรมทั้งในเจตนาและการกระทำที่ไม่ใช่ได้มาด้วยความบังเอิญหรือด้วยการแก่งแย่งเบียดบัง มาจากผู้อื่น (4) ไม่หยุดนิ่งที่จะหาทางให้ชีวิตหลุดพ้นจากความทุกข์ยากขวนขวายใฝ่หาความรู้ให้เกิด มีรายได้จนถึงขั้นพอเพียงดังพระราชดำริว่าการที่ต้องการให้ทุกคนพยายามที่จะหาความรู้และสร้าง ตนเองให้มั่นคงนี้เพื่อตนเองเพื่อที่จะให้ตัวเองมีความเป็นอยู่ที่ก้าวหน้าที่มีความสุขพอมีพอกินเป็นขั้น หนึ่งและขั้นต่อไปก็คือให้เกียรติว่ายืนได้ด้วยตนเอง (5) ลดละสิ่งชั่วให้หมดสิ้นไปดังที่พระบาทสมเด็จ พระเจ้าอยู่หัวได้พระราชทานพระบรมราโชวาทว่าพยายามไม่ก่อความชั่วให้เป็นเครื่องทำลายตัว ทำลายผู้อื่นพยายามลดพยายามละความชั่วที่ตนเองมีอยู่พยายามก่อความดีให้แก่ตัวอยู่เสมอพยายาม รักษาและเพิ่มพูนความดีที่มีอยู่นั้นให้งอกงามสมบูรณ์ยิ่งขึ้น (บุษยา มั่นฤกษ์, 2556)

การนำหลักเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพุทธกับหลักเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชดำริ มาปฏิบัติในชุมชน (1) หลักการปฏิบัติตนในทางสายกลางเป็นการพัฒนาแบบต่างคนต่างทำ ไม่มีการ ร่วมตัวกันอย่างจริงจัง ซึ่งต่อมาได้มีการนำหลักเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพุทธยึดหลักธรรมเข้ามามี ส่วนในการพัฒนาทั้งเศรษฐกิจชุมชน ความเป็นอยู่ของสังคม มีความรักสามัคคีกัน และเข้มแข็ง การ นำหลักธรรมเข้ามาช่วยในการดำเนินชีวิต สามารถดับความทุกข์ ความเดือดร้อนของประชาชนได้ (2) หลักความพึงพอใจตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเป็นหลักเศรษฐกิจที่สอดคล้องกับหลักธรรมใน พระพุทธศาสนาหรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ หลักเศรษฐศาสตร์ตามแนวพุทธที่มุ่งให้มนุษย์จำกัดหรือ ความอยากหรือความต้องการของตนเองแทนการกระตุ้นตัณหาหรือความอยาก เพื่อให้เกิดการบริโภค มากขึ้น (3) หลักธรรมในการครองตนตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพุทธ เป็นการนำ



Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 (July-September 2021)

หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชดำริมาใช้เพื่อให้พสกนิกรชาวไทยได้เข้าถึง หลักการพื้นฐานของการดำรงชีวิตในทุกระดับจากการยึดหลักพออยู่พอกินพอใช้ด้วยการประหยัดตัด ทอนค่าใช้จ่ายลดความฟุ่มเฟือยไม่ฟุ้งเฟ้อตามกระแสบริโภคนิยมและรู้เท่าทันสิ่งต่าง ๆ (4) ความ เข้าใจในความพอประมาณตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชดำริคือความพอดีที่ไม่ น้อยเกินไปและไม่มากเกินโดยไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อื่น เช่นการผลิตและการบริโภคที่อยู่ในระดับ พอประมาณหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวนับเป็นอันหนึ่งอัน เดียวกันกับคำสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ที่เน้นให้ผู้น้อมนำไปปฏิบัติทำความดีละเว้น ความชั่วและทำจิตใจให้บริสุทธิ์ซึ่งจะนำมาสู่ความสุของผู้ปฏิบัติชุมชนสังคม (5) หลักการสร้าง ภูมิคุ้มกันตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชดำริต้องยึดหลักพึ่งตนเองประหยัดไม่ ฟุ่มเฟือย สมาชิกในครอบครัวแต่ละคนต้องรู้จักตนเองเช่น ข้อมูลรายรับ -รายจ่าย ในครอบครัวของ ตนเองสามารถรักษาระดับการใช้จ่ายของตนไม่ให้เป็นหนี้และรู้จักดึงศักยภาพในตัวเองในเรื่องของ ้ ปัจจัยสี่ให้ได้ในระดับหนึ่งการพัฒนาตนเองให้สามารถอยู่ได้อย่างพอเพียงคือดำเนินชีวิตโดยยึดหลัก ทางสายกลางให้อยู่ได้อย่างสมดุล (วิรัช วิรัชนิภาวรรณ, 2550) คือ มีความสุขที่แท้ไม่ให้รู้สึกขาดแคลน จนต้องเบียดเบียนตนเองหรือดำเนินชีวิตอย่างเกินพอดีจนต้องเบียดเบียนผู้อื่น (6) หลักเงื่อนไขความรู้ ตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชดำริมาปฏิบัติในครอบครัวซึ่งเงื่อนไขความรู้ที่ ประกอบด้วย ความรู้เกี่ยวกับวิชาการต่างๆ ที่เกี่ยวข้องอย่างรอบด้านความรอบคอบที่จะนำความรู้ เหล่านั้นมาพิจารณาให้เชื่อมโยงกันเพื่อประกอบการวางแผนและความระมัดระวังในขั้นปฏิบัติเช่น ระบบการผลิตแบบเศรษฐกิจพอเพียงที่เกษตรกรสามารถเลี้ยงตัวเองได้ในระดับที่ประหยัดก่อนทั้งนี้ ชุมชนต้องมีความสามัคคีร่วมมือร่วมใจในการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ทำนองเดียวกับการ "ลงแขก เกี่ยวข้าว" แบบดั้งเดิม เพื่อลดค่าใช้จ่ายในการจ้างแรงงานเนื่องจากข้าวเป็นปัจจัยหลักที่ทุกครัวเรือน จะต้องบริโภค (7) หลักเงื่อนไขคุณธรรมตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชดำริ เงื่อนไขคุณธรรมที่จะต้องเสริมสร้างครัวเรือนประกอบด้วยต้องมีความตระหนักในคุณธรรมมีความ ชื่อสัตย์สุจริตและมีความอดทน มีความเพียรใช้สติปัญญาในการดำเนินชีวิตเช่น หลัก 3 ห่วงคือ ทาง

ห่วงที่ 1 คือ พอประมาณหมายถึงพอประมาณในทุกอย่าง ความพอดีไม่มากหรือว่าน้อย จนเกินไป โดยต้องไม่เบียดเบียนตนเองหรือผู้อื่นให้เดือดร้อน

สายกลางที่ประกอบไปด้วย



วารสารธรรมเพื่อชีวิต Journal of Dhamma for Life

Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 (July-September 2021)

ห่วงที่ 2 คือมีเหตุผลหมายถึงการตัดสินใจเกี่ยวกับระดับของความพอเพียงนั้นจะต้องเป็นไป อย่างมีเหตุผลโดยพิจารณาจากเหตุปัจจัยที่เกี่ยวข้องตลอดจนคำนึงถึงผลที่คาดว่าจะเกิดขึ้นจากการ กระทำนั้น ๆอย่างรอบคอบ

ห่วงที่ 3 คือมีภูมิคุ้มกันที่ดีในตัวเองหมายถึงการเตรียมตัวให้พร้อมรับผลกระทบและการ เปลี่ยนแปลงด้านการต่าง ๆที่จะเกิดขึ้น

หลักการปฏิบัติตนในทางสายกลางตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพุทธมาปฏิบัติ ในชุมชน เป็นการนำหลักธรรมเข้ามาช่วยในการดำเนินชีวิต ซึ่งสามารถดับความทุกข์ ความเดือดร้อน ของประชาชนได้ ทำให้มีความขยันหมั่นเพียร ขยัน อดทน ในการปฏิบัติตน รู้จักกินรู้จักใช้ดำรงตนอยู่ ในความพอประมาณมีเหตุ มีผลมีภูมิคุ้มกันมีการดำรงตนให้อยู่ในความชื่อสัตย์สุจริต และชื่อตรงต่อ ชุมชนการอยู่ร่วมกับบุคคลอื่นในสังคมทุกคนต้องรักษา กฎกติกามารยาทที่สังคมกำหนดหมั่นเตือน ตนเองอยู่เสมอว่าไม่มีงานใดสำเร็จได้ด้วยตัวคนเดียวทุกคนต้องแสวงหาแนวทางความร่วมมือร่วมใจ ทุกคนในสังคมต้องมีความเมตตากรุณาสงสาร ช่วยเหลือกัน ตอบแทนในสิ่งที่ดีต่อกัน โดยนำหลัก ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพุทธมาปฏิบัติ เช่น การทำนา เลี้ยงเป็ด ปลูกมะนาวในปลอกบ่อ ซีเมนต์ ปลูกผักไว้กินอง การนำหลักเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพุทธกับหลักเศรษฐกิจพอเพียงตาม แนวพระราชดำริมาปฏิบัติในชุมชน ผู้นำชุมชนไม่เข้าใจหลักเศรษฐกิจพอเพียง แหล่งฎ้ามีไม่เพียงพอ พืชผักราคาถูก ประชาชนในชุมชนไม่ร่วมมือกัน มีความเห็นแตกต่างกัน ขัดแย้งกัน ขาดวิทยากรใน ชุมชนที่มีความรู้ ความเข้าใจเกี่ยวกับหลักเศรษฐกิจพอเพียงสำหรับให้ความรู้ประชาชน ประชาชน ไม่ให้ความสำคัญในการดำรงชีวิตของตน ต่างคนต่างทำเร่งรีบกับงาน วิธีคิดของคนบางคนยังไม่เข้าใจ กระบวนเรียนรู้ ไม่ยอมรับความรู้ใหม่ ๆเคยชินกับการทำงานแบบเดิมๆ มีบางครัวเรือนที่ยังไม่ให้ ความร่วมมือการเปลี่ยนแปลงการจัดการบางกิจกรรมในชุมชน มีปัญหาเกิดขึ้นยังแก้ปัญหาอุปสรรคไม่ ถูกต้อง ประชาชนส่วนมาก ขาดความรู้ ความเข้าใจในการนำหลักเศรษฐกิจพอเพียงมาใช้ในชุมชนใน กิจกรรมต่าง ๆ อย่างเป็นระบบขาดความต่อเนื่องในการปรับปรุงส่งเสริมให้ดีขึ้นลักษณะการพัฒนา ต้องตั้งอยู่บนพื้นฐานของการเปลี่ยนแปลงปรับปรุงไปสู่การลดปัญหาและความขัดแย้งให้น้อยที่สุด สำหรับแนวคิดของเศรษฐศาสตร์เชิงพุทธในประเทศไทย (พระครูศรีปรียัติคุณาภรณ์, 2558) บทความส่วนใหญ่ มักมาจากข้อเขียนของพระสงฆ์ เนื่องจากแนวคิดของเศรษฐศาสตร์เชิงพุทธนั้น โดยหลักการแล้วก็คือคำสอนของพระพุทธองค์นั้นเอง ซึ่งใจความสำคัญก็คือการที่ประชากรปฏิบัติ ตามหลักคำสอนของศาสนาพุทธได้นั้นจะนำไปสู่การแก้ปัญหาทางเศรษฐกิจที่เป็นอยู่และนำไปสู่การ พัฒนาที่ยั่งยืน

### 3. เศรษฐศาสตร์เชิงพุทธ

เศรษฐศาสตร์เชิงพุทธ การทำให้เกิดทุกข์น้อยที่สุด การทำให้ความต้องการน้อยที่สุด ลด ความรุนแรงจากการแข่งขันให้มากที่สุด การทำให้การใช้งานเชิงกลไกน้อยที่สุด สนใจความต้องการ ของตนน้อยที่สุด จิ๋วแต่แจ๋ว" ยิ่งน้อยยิ่งแจ่ม การสนใจความต้องการของตนให้น้อยที่สุด เพื่อไปสู่ ความไร้ตัวตน หรือ อนัตตา ในพุทธศาสนา เศรษฐศาสตร์เชิงพุทธที่พยายามนำหลักการทางพุทธ ศาสนาไปอธิบายพฤติกรรมที่ควรจะเป็นทางเศรษฐกิจสนับสนุนความเชื่อทางศาสนาที่มีผลต่อการ เจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ โดยไม่ได้เชื่อมโยงกับแนวคิดทางเศรษฐศาสตร์แนวพุทธ ตามความเชื่อทาง พุทธศาสนา การเข้าถึงอนัตตานั้นมีรากฐานจากการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมบริโภคให้เป็นไปตาม เศรษฐศาสตร์เชิงพุทธ หากแต่ต้องประกอบไปด้วยการฝึกจิตใจให้ไปถึงสภาวะดังกล่าว

ในฐานะที่ประเทศไทยเป็นประเทศซึ่งพลเมืองส่วนใหญ่นับถือพระพุทธศาสนาและอยู่ใต้วิถี วัฒนธรรมระบบคิดทางพระพุทธศาสนามาตลอดต่อเนื่องยาวนาน มีการส่งเสริมหลักธรรมทาง พระพุทธศาสนาภายใต้แนวคิดเศรษฐกิจพอเพียง (พระวิทยา ญาณสาโร, 2554) รวมไปถึงการกระตุ้น ให้เกิดความเข้าใจต่อเกณฑ์ของความเป็นเศรษฐกิจพอเพียงเพื่อประโยชน์ของการจัดการชุมชนตามวิถี พุทธและส่งเสริมให้เกิดกระบวนการขับเคลื่อน ดังนั้นภายใต้กรอบคิดความเป็นวิถีชุมชนที่มีวัดและ พระ พุทธศาสนาเป็นฐานรากของสังคมไทยในองค์รวม รวมทั้งมีวัด และพระสงฆ์ตั้งอยู่ในชุมชนนั้น หลักคำสอนในทางพระพุทธศาสนาอันเป็นฐานของสังคมได้ถูกประยุกต์เข้ากับหลักการใหญ่ภายใต้ แนวคิดเศรษฐกิจพอเพียง "อยู่ดี มีสุข" ประหนึ่งถูกทำให้เป็นหลักการกลางทางสังคม ในการส่งเสริม หรือกระตุ้นให้เกิดการขับเคลื่อนชุมชนในภาพกว้างระดับประเทศ ซึ่งส่งผลเป็นพลวัตทางสังคม เศรษฐกิจตั้งแต่ระดับชุมชนจนถึงระดับประเทศชาติ ดังนั้นผลการวิจัยนี้จะได้ศึกษาแนวทางและ รูปแบบพุทธเศรษฐศาสตร์วิธีการและแนวทางในการประยุกต์ใช้รวมทั้งเสนอรูปแบบการประยุกต์ใช้ พุทธเศรษฐศาสตร์ในชุมชนต้นแบบในประเทศไทยเพื่อเป็นแนวทางในการนำไปประยุกต์ใช้เพื่อการ พัฒนาชุมชนอื่น ๆ ในประเทศไทย

การขับเคลื่อนการประยุกต์ใช้พุทธเศรษฐศาสตร์ในประเทศไทย สู่การปฏิบัติสำหรับชุมชน ชาวพุทธนับว่ามีความสำคัญและจำเป็น ซึ่งจะทำให้เกิดการขับเคลื่อนสู่พื้นที่และการปฏิบัติในองค์รวม ด้วยเหตุผลดังนี้ (1) เป็นการขับเคลื่อนในแง่นโยบายสู่องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นให้มีการประยุกต์ใช้ แนวคิดทางด้านพุทธเศรษฐศาสตร์ในชุมชนต่าง ๆสู่การปฏิบัติตามสภาพความเป็นจริง โดยมีวิถีทาง ศาสนา วัฒนธรรม ประเพณีเป็นฐานในการดำเนินกิจกรรมขยายผลสู่ระดับชุมชนวงกว้าง (2) พระสงฆ์ และชาวพุทธได้ทำงานมากขึ้นในการประดิษฐ์และตีความคำสอนในพระพุทธศาสนาให้สอดคล้องกับ แนวคิดเรื่องเศรษฐศาสตร์ เป็นพุทธเศรษฐศาสตร์ที่จะทำให้คำสอนมีคุณค่าสู่การปฏิบัติได้ส่งผลเป็น



คุณภาพชีวิตสำหรับผู้ปฏิบัติตามและคุณธรรมในการใช้ชีวิตผสมผสานกับพุทธเศรษฐศาสตร์แบบไม่ เอาเปรียบ แบบสร้างสรรค์ ไม่ก่อให้เกิดความเสียหายต่อสังคมส่วนรวม (3) เป็นการประยุกต์ใช้หลัก พุทธเศรษฐศาสตร์ในการบริหารชุมชน ให้เกิดกลไกเพื่อการปฏิบัติในองค์รวม (4) เป็นการจัดการ ชุมชนที่ประสบความสำเร็จและนำมาเป็นต้นแบบในการบริหารชุมชนให้กับชุมชนอื่นต่อไป (5) ได้มี

การประยุกต์ใช้ระบบสามัคคีธรรมซึ่งจะก่อให้เกิดความเกื้อกูล ให้เกิดความสามัคคีธรรมในการดำเนิน

ชีวิต

Journal of Dhamma for Life

เราไม่สามารถจะปฏิเสธได้ว่าการที่จะทำอะไรก็ตามจะต้องมีทุนทรัพย์พอสมควร และด้วยวิถี การดำเนินชีวิตตามหลักเศรษฐกิจพอเพียง องค์ประกอบต่างๆ เช่น ความรู้ความเข้าใจ ทรัพยากรและ ทุนทรัพย์ จึงมีความจำเป็นและสำคัญที่จะต้องมีในการดำเนินการเกษตรให้เป็นไปตามแนวทางทฤษฎี ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงการพัฒนาเพื่อความพอเพียง ยังสามารถนำมาใช้ร่วมกับองค์ประกอบของ ชุมชนสุขภาพดี (สำนักงานเสริมสร้างความเข้มแข็งชุมชน, 2555: 8) โดยยึดหลักตามขั้นตอน ดังนี้ขั้น ที่ 1ยึดแนวพระราชดำริในการพัฒนา "เศรษฐกิจพอเพียง"ตามขั้นตอน"ทฤษฎีใหม่"ของ พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ขั้นที่ 2สร้าง "พลังทางสังคม"โดยการประสาน "พลังสร้างสรรค์"ของ ทุกฝ่ายในลักษณะ "พหุภาคี"อาทิ ภาครัฐ องค์กรพัฒนาเอกชนฯลฯ เพื่อใช้ขับเคลื่อน กระบวนการพัฒนา ธุรกิจชุมชน ขั้นที่ 3 "พื้นที่" เป็นหลักและใช้ เป็นศูนย์กลางการพัฒนาส่วนภาคี อื่นๆท าหน้าที่ช่วยกระตุ้นอำนวยความสะดวก ส่งเสริมสนับสนุนขั้นที่ 4ใช้ "กิจกรรม"ของชุมชนเป็น "เครื่องมือ" สร้าง "การเรียนรู้" และ "การจัดการ" ร่วมกันพร้อมทั้งพัฒนา"อาชีพที่หลากหลาย" เพื่อเป็น "ทางเลือก" ของคนในชุมชน ซึ่งมีความแตกต่างกันทั้งด้านเพศ วัยการศึกษา ความถนัด ฐานะ เศรษฐกิจฯลฯ ขั้นที่ 5 ส่งเสริม"การรวมกลุ่ม"และการสร้างเครือข่าย"องค์กรชุมชน เพื่อสร้าง "คุณธรรม จริยธรรม" และ "การเรียนรู้ที่มีคุณภาพ" อย่างรอบด้าน อาทิ การศึกษา สาธารณสุข การ ฟื้นฟูวัฒนธรรม การจัดการสิ่งแวดล้อม ฯลฯขั้นที่ 6 วิจัยพัฒนา"ธุรกิจชุมชนครบวงจร (ผลิต-แปรรูป-ขาย-บริโภค) โดยให้ ความสำคัญต่อ "การมีส่วนร่วม" ของคนในชุมชนและ "ฐานทรัพยากรท้องถิ่น" โดยควรริเริ่มพัฒนาจากวงจรธุรกิจขนาดเล็กในระดับท้องถิ่นสู่วงจรธุรกิจที่ใหญ่ขึ้น ระดับประเทศและ ระดับต่างประเทศขั้นที่ 7 พัฒนาเศรษฐกิจชุมชนที่มี "ศักยภาพสูง" ของแต่ละเครือข่ายให้เป็น "ศูนย์ การเรียนรู้ธุรกิจชุมชน" ที่มีข้อมูลข่าวสารธุรกิจนั้นๆอย่างครบวงจรพร้อมทั้งใช้เป็นสถานศึกษาดูการ พัฒนาชีวิตด้วยหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงควรดำเนินการดังนี้ (1) เป้าหมายในการดำเนินชีวิตทุก คนย่อมมีเป้าหมายของตนเองเสมอ เพราะว่าในการประกอบอาชีพของเราก็เพื่อการดำรงชีพและ ความสำเร็จย่อมมีความต้องการปัจจัยในการดำเนินชีวิต ไม่ว่าจะเป็นเงิน ทอง เพื่อความสุขสบายทาง



Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 (July-September 2021)

31

กายและใจ (2) รู้จักปัญหาของตนเองและครอบครัวว่าที่เกิดขึ้นมีสาเหตุเกิดจากอะไร มีปัจจัยอะไรที่ เกี่ยวข้อง ผลกระทบที่เกิดขึ้นมีผลต่อการดำรงชีวิตอย่างไร มีการจดบันทึกนำข้อมูลมาวิเคราะห์เพื่อ จะได้ทราบพร้อมแนวทางแก้ไข เพื่อให้เกิดความสมดุลทุกด้าน (3) วางแผนการดำเนินชีวิตพัฒนา ้ศักยภาพตนเอง ให้มีการศึกษาเรียนรู้หลายๆด้านพัฒนาจิตใจตนเอง ให้มีความซื่อสัตย์สุจริตประพฤติ แต่ในสิ่งที่ดีงามมีศีลธรรมมีความสามัคคีมีความรับผิดชอบต่อตนเองและครอบครัวสร้างสรรค์ความ เจริญรุ่งเรื่องก้าวหน้า ลดละเลิกอบายมุข (4) จดบันทึกและทำบัญชีรับรายจ่ายเพื่อที่จะได้ทราบว่ามี รายได้เท่าไหร่ใช้จ่ายไปเท่าไหร่สรุปผลการพัฒนาตนเองและครอบครัวโดยพิจารณาตามความเป็นจริง หรือสอบถามว่าสมาชิกในครอบครัวและตนเองมีพัฒนาการอย่างไรบ้าง เช่น มีความรู้มีแนวความคิด เป็นของตนเอง มีความขยัน พออยู่พอกิน ช่วยเหลือตนเองได้ รู้จักใช้จ่าย มีเงินฝาก ด้านจิตใจมีความ เชื่อมั่นในตัวเอง อดทนอดกลั้น มีเหตุผล ยิ้มแย้มแจ่มใสอารมณ์ดีไม่เครียด เลิกละอบายมุข มีสุขภาพ แข็งแรงมีความสุข กล่าวได้ว่า หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 9 ได้ทรงตรัสกล่าวไว้ตรงกับหลักการดำรงชีวิตในพระพุทธศาสนาที่เรียกว่า "สัมมาอาชีวะ" ซึ่งเน้น "มัชฌิมาปฏิปทา "คือ ทางสายกลางระหว่างการพัฒนาทางวัตถุกับการพัฒนาทางจิตใจ ตาม หลักภาวนา 4 ซึ่งไม่มุ่งการสนองตัณหาที่ไม่มีวันเต็มอิ่ม แต่มุ่งสร้างความรู้จักพอหรือสันโดษที่สัมพันธ์ กับความสุขทั้งสี่ประการ เช่น การรู้จักพอประมาณในการบริโภค โดยมีความสุขมวลรวมของประเทศ เป็นดรรชนีชี้วัดการพัฒนาสังคมที่พัฒนาตามแนวปรัชญานี้จะเป็นสังคมพอเพียง เพราะสามารถ พึ่งตนเองได้ไม่เป็นหนี้สิน สมาชิกของสังคมนี้เป็นผู้ร่ำรวยด้วยทรัพย์ภายในหรืออริยทรัพย์ จึงไม่มีการ แก่งแย่งแข่งขัน เบียดเบียนกัน มีแต่ความรักสมัครสมานสามัคคีจึงเป็นสังคมแห่งสันติสุขดังนั้น ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเน้นการพัฒนาที่เป็นทางสายกลางซึ่งจะสร้างความสมดุลระหว่างการพัฒนา ทางวัตถุควบคู่ไปกับการพัฒนาทางจิตใจ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการพัฒนาที่รักษาสิ่งแวดล้อมให้เป็น ปฏิรูปเทศ การพัฒนาเศรษฐกิจจะต้องไม่ทำลายสิ่งแวดล้อม นั่นคือ ต้องคำนึงถึงมิติแห่งการพัฒนาให้ ครบภาวนาทั้งสี่ด้าน ได้แก่ (1) กายภาวนา พัฒนาทางกายซึ่งรวมถึงสิ่งแวดล้อม (2) ศีลภาวนา พัฒนา ทางสังคมและวัฒนธรรม (3) จิตภาวนา พัฒนาด้านจิตใจให้มีคุณธรรมจริยธรรม (4) ปัญญาพัฒนา พัฒนาปัญญาสองด้าน คือ ปัญญาในทางโลกเพื่อความสำเร็จในการประกอบอาชีพและปัญญาในทาง ธรรม เพื่อช่วยให้เอาชีวิตรอดจากความทุกข์หรือปัญหาชีวิตเป็นต้น

หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดชมหาราช รัชกาลที่ 9 ผู้ทรงพระคุณอันประเสริฐ พระองค์ได้ตรัสปรัชญาพอเพียงซึ่งนำมาใช้ในหลักเศรษฐกิจ พอเพียงหรือชีวิตพอเพียง ซึ่งชีวิตพอเพียงหรือเศรษฐกิจพอเพียงนี้ตรงกับหลักมัชฌิมาปฏิปทาหรือ



Journal of Dhamma for Life

วารสารธรรมเพื่อชีวิต ปีที่ 27 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม-กันยายน 2564)

Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 (July-September 2021)

ทางสายกลางในคำสอนทางพระพุทธศาสนา ที่นำมาใช้กับการดำเนินชีวิตอย่างสงบสุข คือ สมชีวิต และหลักสันโดษนั่นเอง ชีวิตพอเพียงหรือสมชีวิตา เป็นการดำเนินชีวิตสายกลางที่ไม่ประหยัดเกินไป ไม่ฟุ้งเฟ้อเกินไป ดำเนินชีวิตให้พอสมควรแก่ฐานะ ไม่ประพฤติทุจริตโกงกิน โดยยึดหลักสันโดษใน พระพุทธศาสนาเป็นแนวดำเนินชีวิต ขนิฎฐา กาญจนรังสีนนท์ และคณะ ได้ทำการศึกษา โครงการวิจัยประโยชน์สุขจากเศรษฐกิจพอเพียงและพบว่า 1) การดำเนินชีวิตตามแนวทางเศรษฐกิจ พอเพียงทำให้ผู้ให้ข้อมูลทุกระดับได้รับความสุขให้กับตนเองและครอบครัว 2) ส่วนใหญ่ผู้ที่ดำเนินชีวิต ตามแนวทางเศรษฐกิจพอเพียงได้ให้ความรู้ความคิด และแบบอย่างในการดำเนินชีวิตและคุณค่าหรือ คุณประโยชน์แก่คนในชุมชนตามแนวทางเศรษฐกิจพอเพียง 3) สิ่งที่ชุมชนทำแล้วเป็นการทำ ประโยชน์สำหรับคนในชุมชน คือ การส่งเสริมและสนับสนุนให้คนในชุมชนมีวิถีชีวิตตามแนวทาง เศรษฐกิจพอเพียง 4) สิ่งที่กลุ่มองค์กรให้ คือ ความรู้และผลผลิตที่ทำให้คนในสังคมมีสุขภาพที่ดีส่วน ประโยชน์ที่ทำให้กับสังคม คือ การเพิ่มคุณค่าในการผลิตด้วยการไม่ใช้สารเคมี ส่วนประโยชน์ที่ทำ ให้กับชุมชน คือ การทำให้สมาชิกของกลุ่มองค์กรมีอาชีพ รายได้และความสุขจากการท าอาชีพ ้ ดังกล่าว 5) สิ่งที่องค์กรของรัฐให้คือ บุคลากรหรือข้าราชการที่ดีหน่วยราชการที่ดีบริการที่ปรารถนาดี ต่อประชาชนผู้รับบริการ และความรู้ด้านการปฏิบัติงานตามแนวทางเศรษฐกิจพอเพียง ซึ่งถือเป็น ประโยชน์ที่ทำต่อสังคมด้วย (ขนิฏฐา กาญจนรังษีนนท์และคณะ, 2554) เนื่องจากการดำเนินชีวิตตาม แบบเศรษฐกิจพอเพียงเป็นแนวทางการดำรงอยู่และปฏิบัติตนมนุษย์ในทุกระดับ ตั้งแต่ระดับ ครอบครัว ระดับชุมชน จนถึงระดับรัฐหรือโลก รวมถึงการพัฒนาและการบริหารประเทศให้ดำเนิน ในทางสายกลาง โดยเฉพาะในการพัฒนาเศรษฐกิจ เพื่อให้ก้าวทันต่อโลกยุคโลกาภิวัฒน์ความพอเพียง ตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวนั้น หมายถึง ความพอประมาณ ความมีเหตุผล รวมถึงความจำเป็นที่จะต้องมีภูมิคุ้มกันในตัวที่ดีพอสมควรต่อการมีผลกระทบใดๆอัน เกิดจากการเปลี่ยนแปลงทั้งภายนอกและภายใน ทั้งนี้จะต้องอาศัยความรู้ความรอบคอบและความ ระมัดระวังอย่างยิ่งในการนำวิชาการต่างๆ มาใช้ ในขณะเดียวกันจะต้องเสริมสร้างฐานจิตใจของคนใน ชาติ ในสังคม ให้มีสำนึกในคุณธรรม ซื่อสัตย์สุจริต และให้มีความรอบรู้เหมาะสม ดำเนินชีวิตด้วย ความอดทน ความเพียร มีสติ มีปัญญาและความรอบคอบเพื่อให้สมดุลและพร้อมต่อการรองรับการ เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและกว้างขวาง ทั้งด้านวัตถุ สังคม สิ่งแวดล้อมและวัฒนธรรม (ประนัดดา พงศ์นภาพิไล, 2550: 14)

ณัฏฐ์ฎาพร แสงสุวรรณ ได้ศึกษาความสำเร็จในการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของ หมู่บ้านเศรษฐกิจพอเพียงต้นแบบในจังหวัดเชียงใหม่ และพบว่าผลสำเร็จการขับเคลื่อนการพัฒนา





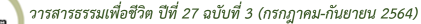
วิธีการ และขั้นตอนการพัฒนาที่ส่งผลถึงความสำเร็จในการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง ต้นแบบของสามหมู่บ้าน พบว่า ประชาชนได้ตระหนักและเน้นการพึ่งพาตนเอง การสร้างพลังชุมชน ผู้นำชุมชน องค์กรต่างๆภายในหมู่บ้าน พร้อมด้วยพลังของภาคีการพัฒนา พลังของครอบครัวพัฒนา และพลังของประชาชนในหมู่บ้าน ซึ่งเป็นกลไกในทางสังคมและสร้างความเข็มแข็งในชุมชนนั้นๆ มี การนำมาใช้ให้เกิดประโยชน์สูงสุดและคุ้มค่าสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจให้แก่หมู่บ้านบนพื้นฐานระบบ เครือญาติ วัฒนธรรมประเพณีที่สืบทอดกันมาอย่างเหนียวแน่น (ณัฏฐ์ฎาพร แสงสุวรรณ, 2555) การ ดำเนินชีวิตของชุมชนบ้านซาตารมย์ตามปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง จากการศึกษา พบว่า เมื่อสังคม และโลกปัจจุบันกำลังเข้าสู่วิกฤตเศรษฐกิจ การที่มนุษย์จะดำรงชีวิตให้เกิดความสุขความเจริญใน สังคมปัจจุบันได้นั้น จำเป็นอาศัยหลักของทิฏฐธัมมิกัตถะ หรือหลักธรรมที่เป็นไปเพื่อประโยชน์สุข ้ขั้นต้นในปัจจุบัน เป็นพื้นฐานในการดำรงชีวิต ซึ่งประกอบด้วย (1) อุฎฐานสัมปทา มีความ ขยันหมั่นเพียรในการปฏิบัติหน้าที่การงาน ประกอบอาชีพอันสุจริต รู้จักใช้ปัญญาความสามารถ จัดการดำเนินการไปให้ได้ผลดี ซึ่งเป็นทางให้ได้ทรัพย์มาโดยสุจิต ซึ่งตรงกับหลักเศรษฐกิจข้อแรกคือ หลักผลิตกรรม (2) อารักขสัมปทา ต้องรู้จักเก็บคุ้มครองรักษาทรัพย์ หน้าที่การงานและผลงานที่ตน ได้มาหรือได้ทำไว้ ด้วยความขยันหมั่นเพียรนั้น ไม่ให้เป็นอันตรายหรือเสื่อมเสียโดยเฉพาะถ้าเป็น ทรัพย์ ก็ต้องยิ่งรู้จักเก็บออมซึ่งตรงกับหลักเศรษฐกิจที่ว่าเก็บออม (3) กัลยาณมิตตตา เลือกคบคนดี เป็นมิตรหรือมิตรแท้ คือ เพื่อนจริง ที่มีอุปการคุณ สมานทุกข์ บำรุงสุข แนะนำประโยชน์ให้และมี ความรักใคร่จริงใจ ถ้าดำเนินธุรกิจจำเป็นต้องเลือกสมาชิกที่ดี ซึ่งตรงกับหลักสหกรณ์ (4) สมชีวิตา ต้องมีความเป็นอยู่ที่เหมาะสม กล่าวคือ รู้จักกำหนดรายได้และรายจ่าย เลี้ยงชีวิตแต่พอดี ไม่มิให้ ฝืดเคืองหรือฟุ่มเฟือย ข้อนี้ตรงกับหลัก การวางแผนการใช้จ่ายประจำครอบครัวหรืองบประมาณ ประจำบ้านการดำเนินชีวิตด้วยหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวที่ตรัส เป็นปรัชญาความพอเพียง เพื่อการดำเนินที่ชีวิตพอเพียง หรือการบริหารจัดการแบบเศรษฐกิจ พอเพียง (1) ระดับความเป็นไปได้ในการประยุกต์หลักการจัดการเศรษฐกิจพอเพียงกับวิสาหกิจชุมชน ทั้งโดยรวมและจำแนกตามลักษณะของกิจการอยู่ในระดับมาก แนวปฏิบัติที่เป็นไปได้สูงและควร ปฏิบัติอย่างมาก คือ ต้องประกอบการด้วยความซื่อสัตย์สุจริตไม่เอารัดเอาเปรียบผู้เกี่ยวข้อง เช่น ลูกค้า แรงงานและผู้ส่งสินค้าหรือวัตถุดิบ (2) หลักการเงื่อนไขและแนวปฏิบัติตามแนวทาง พระราชดำริเศรษฐกิจพอเพียงสามารถนำไปประยุกต์กับวิสาหกิจชุมชนได้ทุกประเภทและทุกลักษณะ กิจการไม่แตกต่างกัน (3) ข้อเสนอแนะที่สำคัญในการประยุกต์แนวพระราชดำริเศรษฐกิจพอเพียงกับ วิสาหกิจชุมชน คือ ต้องให้ผู้ประกอบการเรียนรู้เข้าใจหลักการอย่างจริงจังและควรประกอบโดยยึด



Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 (July-September 2021)

หลักปฏิบัติคือต้องมีคุณธรรมทำกิจการโดยความมีเหตุผลพอประมาณและสามารถคุ้มกันตนเองได้ให้ ยืนด้วยตัวของตัวเองได้ (พระมหาประกาศิต สิริเมโธ, 2557)

พระพรสวรรค์ ฐิติญาโณ และคณะ ศึกษาเรื่อง"การเสริมสร้างความมั่นคงในการดำเนินชีวิต ของเครือข่ายเศรษฐกิจพอเพียงในจังหวัดศรีสะเกษ" ผลการวิจัยพบว่า แนวทางการดำเนินชีวิตตาม หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงต้องรู้จักขยันและอดทนพยายามมีความจริงใจซื่อสัตย์กตัญญูขวนขวาย หาความรู้อยู่เสมอมีมนุษย์สัมพันธ์ที่ดีพึ่งพาตนเองโดยไม่อื่นเดือดร้อนอยู่อย่าพอเพียงพออยู่พอกินรู้จัก ประหยัดใช้เก็บเล็กผสมน้อยอดออมจะทำในการดำรงชีวิตได้อย่างมีความสุขคนที่มีความสุขก็คือคนที่ มีสุขภาพดีทั้งด้านร่างกายและจิตใจเป็นคนที่สามารถปรับตัวได้อย่างดีในการดำรงชีวิตประจำวัน เศรษฐกิจพอเพียงสามารถพัฒนาไปได้หลายรูปแบบและเปลี่ยนแปลงได้หลายอย่างตามอาชีพหรืองาน และการดำรงชีวิตประจำวันอีกทั้งแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงมีประโยชน์ต่อเกษตรกรเป็นอย่างมาก พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวได้พระราชทานแนวคิดที่เรียกว่า "การเกษตรทฤษฎีใหม่" เพื่อส่งเสริม และสนับสนุนเกษตรกรให้มีความรู้ความเข้าใจตลอดจนสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการประกอบ อาชีพและการด้านเนินชีวิตได้อย่างมีความสุข "เป็นต้นส่วนการดำเนินชีวิตด้วยหลักปรัชญาเศรษฐกิจ พอเพียงตามแนวทางพระพุทธศาสนาการดำเนินชีวิตแบบพอเพียงตามปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงใน พระพุทธศาสนา มีข้อปฏิบัติที่สำคัญมากและเป็นสายตรงในการดำเนินชีวิตพอเพียงอีกข้อหนึ่ง คือ ความสันโดษคำว่า สันโดษ คือ ความพอใจด้วยของของตนที่มีอยู่ นอกจากนี้ ยังจัดเป็นธรรมอันเครื่อง ขัดเกลากิเลสให้เบากายเบาใจได้ดีประการหนึ่งและเป็นหลักธรรมที่สามารถสร้างความสุขและความ สงบให้แก่ตนและสังคม รวมทั้งประเทศชาติหรือโลกอีกด้วย ความสันโดษจึงเป็นหลักธรรมที่มี ความสำคัญและจำเป็นสำหรับทุกคนไม่ว่าในยุคสมัยใด โดยเฉพาะอย่างยิ่งในโลกปัจจุบันที่มี พัฒนาการทางด้านวัตถุมากอย่างน่าเป็นห่วง ในขณะเดียวกันพลเมืองของโลกก็เพิ่มขึ้นเป็นจำนวน มาก ความต้องการในด้านวัตถุเพิ่มขึ้น ส่งผลต่อสภาพแวดล้อมในลบ ดังนั้น สันโดษ จึงมีความจำเป็น สำหรับมนุษย์ทุกคน จากคำกล่าวที่ว่านี้มีความสอดคล้องกับแนวคิดของพระสุทัศน์ กตสาโร (ประทุม แก้ว) ได้วิจัยศึกษา "ศึกษารูปแบบการปฏิบัติธุดงควัตรในสังคมไทย" กล่าวว่า แนวคิดเรื่องสันโดษ สามารถแบ่งออกเป็น 3 อย่าง เรียกว่าการแบ่งตามประเภทแห่งติกะ คือ (1) ยถาลาภ สันโดษ (2) ยถาพล สันโดษ (3) ยถาสารูปป สันโดษ กล่าวคือ การสันโดษในจีวร สันโดษในบินฑบาตร สันโดษใน เสนาสนะเป็นต้น (พระสุทัศน์ กตสาโร, 2557) ในโลกปัจจุบัน สิ่งจำเป็นสำหรับชีวิต หรือปัจจัย 4 คือ อาหาร ที่อยู่อาศัย เครื่องนุ่งห่ม และยารักษาโรค (รวมถึงสถานพยาบาล) ขาดแคลนไม่เพียงพอแก่ ปริมาณพลเมืองของโลก ทำให้โลกนี้กลายเป็นเวทีแห่งการแข่งขัน ส่งผลให้เกิดปัญหาซับซ้อนขึ้นมาก





ในสังคมไม่ว่าจะเป็นปัญหาด้านเศรษฐกิจ การเมือง ครอบครัว เยาวชน ยาเสพติด และอาชญากรรม ทำให้คนที่ปรับตัวให้เข้ากับความเปลี่ยนแปลงและพัฒนาการของโลกไม่ทัน เกิดความเดือดร้อน โดยเฉพาะในเมืองใหญ่ๆ ของโลก เพราะขาดภูมิคุ้มกันที่ดีหรือพัฒนาการทางด้านจิตใจ

แนวคิดของเกษม ประอางและคณะ ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง "การศึกษาพฤติกรรมและแรงจูงใจใน การดำเนินชีวิตตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของชุมชนในจังหวัดศรีสะเกษ" กล่าวว่า เกี่ยวกับ แรงจูงใจภายในว่า เกิดจากต้องการความมั่นคงยั่งยืนในชีวิตต้องการลดอันตรายจากสารเคมีหรือ หลีกเลี่ยงการใช้สารเคมีต้องการสร้างความเข้มแข็งให้กับครอบครัวเพื่อให้มีศักยภาพในการดูแลเสริม สภาพและป้องกันโรคเพื่อพัฒนารายได้มุ่งเน้นการมีส่วนร่วมรักษาคุณภาพสิ่งแวดล้อม ทรัพยากรธรรมชาติแรงจูงใจภายในต้องการภูมิใจแบบพอเพียงคือมีความภูมิใจที่มีปัจจัย 4 ในการ ดำรงชีวิตโดยยึดหลักในการดำรงชีวิตอย่างอยู่เย็นเป็นสุขมีทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมอย่าง พอเพียงมีโรงสีขนาดเล็กสำหรับใช้ในครอบครัวสำหรับสีข้าวที่ได้จากการทำนาไปจำหน่ายผลผลิตจาก การสีข้าวเช่นแกลบรำปลายข้าวจะได้นำไปใช้ในการเลี้ยงสัตว์เป็นส่วนผสมในการจัดทำปุ๋ยชีวภาพมูล โคจากการเลี้ยงโคใช้ทำปุ๋ยบำรุงดินการประกอบอาหารโดยอาศัยความร้อนจากพื้นได้มาจากเศษกิ่งไม้ ในสวนนำมาเผาเป็นถ่านมีการคัดแยกขยะน้ำไปหมักเป็นปุ๋ยจุลินทรีย์คัดแยกขยะนำไปจำหน่ายเป็น รายได้และเงินออม (เกษม ประอาง และคณะ, 2560: 75)

## 4. สรุป

ความเข้าใจเกี่ยวกับการการดำเนินชีวิตตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวทาง พระพุทธศาสนากล่าวคือ ความต้องการความอยากของมนุษย์ไม่มีที่สิ้นสุด ในแต่ละวันมนุษย์จึงต้องวิ่ง วุ่นกับการแสวงหาวัตถุสิ่งของต่างๆ มนุษย์จึงตกเป็นทาสของวัตถุ การลงมือทำอาชีพต่างๆ ที่ต้อง ลงทุนลงแรงอย่างหมดกำลังเพื่อมุ่งหวังที่จะได้เงินทองมามากๆจนลืมนึกถึงชีวิตของตนเอง ทำงานเกิน กำลัง ผักผ่อนไม่เพียงพอและคิดฟุ้งซ่าน จนเป็นสาเหตุให้เกิดความเครียด กับเรื่องงานกับเงินทอง การเข้าใจการดำเนินชีวิตตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเพื่อจะหักห้ามจิตใจไม่ให้เกิดความอยาก ไม่ให้ตกเป็นทาสของวัตถุ ดำเนินชีวิตบนทางกลางคือรู้จักความเพียง การดำเนินชีวิตด้วยหลักปรัชญา เศรษฐกิจพอเพียงตามแนวทางพระพุทธศาสนา คือสามารถดำรงชีวิตอยู่ได้พึ่งพาตนเองได้ แบบพออยู่ พอกินพอใช้ เศรษฐกิจมีความเข้มแข็ง การผลิตที่เพียงพอมีคุณภาพ ผู้บริโภคมีความสงพอใจ ใน ชุมชนมีความรักความสามัคคีร่วมมือร่วมใจกันพัฒนาไปสู่ความเจริญก้าวหน้า เกิดความสมดุลในการ ดำเนินชีวิตและในชุมชนท้องถิ่น ความเจริญก้าวของสังคมด้านเศรษฐกิจ การจัดการทรัพยากรและ สิ่งแวดล้อมทียั่งยืน และประโยชน์ที่ได้รับจากคำสอนทางพระพุทธศาสนา การไม่สร้างความเดือดร้อน





ให้กับตนเองและคนอื่น ด้วยการยึดหลักแห่งความถูกต้องดีงาม มีความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่และช่วยเหลือ ซึ่งกันและกัน เศรษฐกิจพอเพียงกับพระพุทธศาสนา คือประชาชนมีกินมีใช้อย่างเพียงพอ ผู้คนใน สังคมมีความสงบสุข

แนวทางของการพัฒนามนุษย์ก็คือ การทำให้คนเกิดความเรียนรู้หรือปรับเปลี่ยนความ ต้องการจากความต้องการสิ่งเสพปรนเปรอตน มาเป็นความต้องการคุณภาพชีวิต โดยพระพรหม คุณาภรณ์ได้ให้ลักษณะสำคัญของเศรษฐศาสตร์แนวพุทธว่าประกอบด้วย (1) เศรษฐศาสตร์มัชฌิมา : การได้คุณภาพชีวิต เพราะว่าระบบชีวิตของพุทธศาสนาที่เรียกว่ามรรคนั้น ก็มีชื่ออยู่แล้วว่า มัชฌิมาปฏิปทา องค์ของมรรคนั้นแต่ละข้อเป็นสัมมา เช่น สัมมาอาชีวะ การที่เป็นสัมมานั้น ก็คือ โดยถูกต้อง โดยถูกต้องก็คือทำให้เกิดความพอดี ความเป็นมัชฌิมาหรือสายกลางนั้น ก็คือความพอดี นั่นเอง ตัวกำหนดเศรษฐศาสตร์แนวพุทธ ก็คือ มัตตัญญุตา ความรู้จักประมาณรู้จักพอดีในการบริโภค หมายถึง ความพอดีที่ให้คุณภาพของชีวิตมาบรรจบกับความพึงพอใจ (2) เศรษฐศาสตร์มัชฌิมา : ไม่ เบียดเบียนตน ไม่เบียดเบียนผู้อื่น

#### 5. เอกสารอ้างอิง

- กระทรวงมหาดไทย. (2549). หมู่บ้านเศรษฐกิจพอเพียงตัวอย่าง. คณะกรรมการอำนวยการเศรษฐกิจ พอเพียง.
- เกษม ประอาง และคณะ. (2560). การศึกษาพฤติกรรมและแรงจูงใจในการดำเนินชีวิตตามหลัก ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของชุมชนในจังหวัดศรีสะเกษ. รายงานการวิจัย.สถาบันวิจัยพุทธ ศาสตร์: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.
- กุลวัฒนวรพงศ์. (2544). ตามรอยพระราชดำริเศรษฐกิจพอเพียง ทฤษฏีใหม. กรุงเทพฯ: สุวีริยาสาส์ น.
- ขนิฏฐา กาญจนรังสีนนท์ และคณะ. (2554). ประโยชน์สุขจากเศรษฐกิจพอเพียง. รายงานการวิจัย. สำนักงาน คณะกรรมการส่งเสริมวิทยาศาสตร์วิจัยและนวัตกรรม.
- จรูญ รัตนกาล. (2556). การประยุกต์หลักพุทธธรรมและแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงเพื่อการอยู่ร่วมกัน ของประชาชนในเขตพื้นที่ตำบลสามบัณฑิต อำเภออุทัย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา. รายงานการวิจัย. กองทุนสนับสนุนการวิจัย มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนครศรีอยุธยา.
- ณัฏฐ์ฎาพร แสงสุวรรณ. (2555). ความสำเร็จในการขับเคลื่อนปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของหมู่บ้าน เศรษฐกิจพอเพียงต้นแบบในจังหวัดเชียงใหม่. รัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.
- บุษยา มั่นฤกษ์. (2556). การนำหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงไปประยุกต์ใช้ในการบริหารจัดการของ ผู้บริหารองค์การบริหารส่วนตำบล จังหวัดนครปฐม. วิทยานิพนธ์ หลักสูตรศิลปศาสตรมหา



Journal of Dhamma for Life Vol. 27 No. 3 (July-September 2021) 37

- บัณฑิต(การบริหารการพัฒนาสังคม) คณะพัฒนาสังคมและสิ่งแวดล้อม. บัณฑิตวิทยาลัย. สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์.
- ประนัดดา พงศ์นภาพิไล. (2550). สังคมสงค์เคราะห์ความรู้เกี่ยวกับเศรษฐกิจพอเพียง. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.).
- มูลนิธิชัยพัฒนา. (2560). เศรษฐกิจพอเพียง. สืบค้น 5 เมษายน 2564. สืบค้นจาก. https://www.chaipat.or.th/site\_content/item/3579-2010-10-08-05-24-39.html
- พระมหาประกาศิต สิริเมโธ (ฐิติปสิทธิกร). (2557). การมีส่วนร่วมของประชาชนในการพัฒนาหมู่บ้าน เศรษฐกิจพอเพียงของชุมชนบ้านคลองใหม่อำเภอสามพรานจังหวัดนครปฐม. วิทยานิพนธ์ พุทธศาสตรมหาบัณฑิตสาขาวิชาการพัฒนาสังคม. บัณฑิตวิทยาลัย. มหาวิทยาลัยมหา จุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย.
- พระวิทยา ญาณสาโร (คุ้มราษฎร์). (2554). แนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงที่สอดคล้องกับหลักพุทธธรรมที่ ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์ สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิต วิทยาลัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัยไพฑูรย์เครือแก้ว.
- พระครูศรีปรียัติคุณาภรณ์. (2558). แนวคิดทางเศรษฐศาสตร์ในหลักพุทธศาสตร์. มหาวิทยาลัยมหาม กุฏราชวิทยาลัย. สืบค้น 10 พฤษภาคม 2564, สืบค้นจาก http://www.src.mbu.ac.th/images/stories/pdf/007.pdf
- พระพรสวรรค์ ฐิติญาโณและคณะ. (2560). การเสริมสร้างความมั่นคงในการดำเนินชีวิตของเครือข่าย เศรษฐกิจพอเพียงในจังหวัดศรีสะเกษ. รายงานการวิจัย. สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.
- วิรัช วิรัชนิภาวรรณ. (2550). การบริหารจัดการทางคุณธรรมและแนวทางเศรษฐกิจพอเพียง. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์โฟรเพชร.
- พระสุทัศน์ ประทุมแก้ว. (2557). ศึกษารูปแบบ การ ปฏิบัติธุดงควัตรในสังคม ไทย. รายงานการ ประชุมวิชาการ และ นำ เสนอผลการวิจัยระดับชาติและนานาชาติ กลุ่มระดับชาติด้าน มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 2(6), 551-559.
- สำนักงานเสริมสร้างความเข้มแข็งชุมชน. (2555). คู่มือการดำเนินงานอาสาพัฒนา (อสพ.) กรมการ พัฒนาชุมชนกระทรวงมหาดไทย.

ISSN: 2822-048X (Online)

# มูลนิธิพุทธศาสนศึกษา วัดบุรณศิริมาตยาราม

ที่ตั้ง เลขที่ 5 ถนนอัษฎางค์ แขวงศาลเจ้าพ่อเสือ เขตพระนคร กรุงเทพมหานคร 10200

https://so08.tci-thaijo.org/index.php/dhammalife/index

**Copyright © Journal of Dhamma for Life** 







