
การศึกษานาฏศิลป์เพื่อการพัฒนาองค์ความรู้ท้องถิ่น: 
กรณีศึกษาฟ้อนดาบและวิถีชุมชนของชาวไทใหญ่ 

จังหวัดแม่ฮ่องสอน
The Study of Dance for Local Knowledge Development: 
A Case Study of Fon-Dab and Shan Community Life 

Mae Hong Son Province
(Received: Sep 20, 2018   Revised:  Oct 20, 2019   Accepted:  Nov 17, 2019)  

เตชสิทธิ์ รัศมีวงศ์พร1

Taychasit Russameewongporn

บทคัดย่อ
	 การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษารูปแบบการแสดงชุด ฟ้อนดาบ 

และวิถีชุมชนกับบริบททางสังคมของชาวไทใหญ่ ต�ำบลขุนยวม อ�ำเภอขุนยวม 

จังหวัดแม่ฮ่องสอน โดยประชากรและกลุ่มตัวอย่างที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่  

นักวชิาการทางประวตัศิาสตร์ชาตพินัธุ ์จ�ำนวน 1 คน, ปราชญ์ท้องถิน่ จ�ำนวน 1 ท่าน, 

ผูท้รงคุณวฒุด้ิานนาฏศลิป์ท้องถิน่ จ�ำนวน 1 ท่าน, ผูส้บืทอดฟ้อนดาบ จ�ำนวน 1 ท่าน, 

ผูป้ระกอบพธิทีางศาสนาของชมุชนขนุยวม จ�ำนวน 1 ท่าน และประธานสภาวฒันธรรม

จังหวัดแม่ฮ่องสอน จ�ำนวน 1 ท่าน เครื่องมือและอุปกรณ์ที่ใช้ในการเก็บรวบรวม

ข้อมลู ได้แก่ แบบสมัภาษณ์มโีครงสร้าง และมลีกัษณะตามวตัถปุระสงค์ของการวิจัย

1นักศึกษาสาขาวิชาภาษาไทยเพื่อการสื่อสาร คณะมนุษยศาสตร์และประยุกต์ศิลป์ มหาวิทยาลัย

หอการค้าไทย



	 ผลการวิจัยพบว่า	รปูแบบการแสดง ชดุ ฟ้อนดาบ ของชาวไทใหญ่ในต�ำบล

ขุนยวม อ�ำเภอขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน แบ่งออกเป็น 2 ลักษณะ คือ 1. ก้าลาย

เป็นรปูแบบท่าของการต่อสูป้้องกันตวัมคีวามเข้มแขง็ดดุนั ไม่อ่อนช้อย มกีารเดนิเท้า

แบบ 5 ขุม ท่วงท่าของลายต่อสู้นี้ เรียกว่า ลายฟัน และ 2. ลายก้าเป็นการพัฒนา

มาจากก้าลายมาเป็นรูปแบบการฟ้อนร�ำ  เพื่อให้เกิดความสวยงามอ่อนช้อย

มท่ีวงท่าลลีา เรยีกว่า ลายฟ้อน ในปัจจบัุนการแสดงฟ้อนดาบถกูปรบัเปลีย่นหน้าที่

และบทบาทไปตามบริบทของสังคมที่เปลี่ยนแปลงคือ 1. ความเชื่อและวิถีชุมชน 

ซึ่งถ่ายทอดออกมาทางค�ำสอนพระพุทธศาสนาอยู่ในประเพณีประจ�ำฤดูกาล

ของชุมชน และ 2. เปลี่ยนแปลงไปตามบรรทัดฐานทางสังคมมีปรากฏอยู่ใน

วาระส�ำคัญ ๆ ในการแสดงต้อนรับแขกบ้านแขกเมือง การเฉลิมฉลองในงานมงคล

ต่าง ๆ และการเรียนการสอนของโรงเรียนในชุมชน 

ค�ำส�ำคัญ:    นาฏศิลป์  ไทใหญ่  วิถีชุมชน 

Abstract
	 The purposes of this research are to study the style 

of sword dance show and local community way of life with the 

social context of Tai Yai people in Khun Yuam, Mae Hong Son. 

The population and the samples of the research were selected 

with purposive sampling for interviewing which consisted of one 

Ethnographical history scholar, one Local philosopher, one Local dance

expert, one Sword dance successor, one Religious ceremony officiant 

of Khun Yuam Community, and one President of Cultural Council 

Mae Hong Son Province. The research instrument was a structured 

interview and created correlatively with the research objectives.

The result found out that types of the show sword dance of Tai Yai 

21
การศึกษานาฏศิลป์เพื่อการพัฒนาองค์ความรู้ท้องถ่ิน: กรณีศึกษาฟ้อนดาบและ

วิถีชุมชนของชาวไทใหญ่ จังหวัดแม่ฮ่องสอน                   เตชสิทธิ์ รัศมีวงศ์พร



people in Khun Yuam and Mae Hong Son are divided into 2 types 

which are 1) Kalai, the aggressive martial arts, is not gentle. There 

are 5 walking steps which is called Laifun, and 2) Laika, developed 

from Kalai which gentle and beautiful dancing, has the position 

called Laiforn which is a sword dance nowadays. It has been changed 

roles and responsibility as the change of social contexts, which are 

1) Belief and local way of life, which conveys from Buddhist teaching

in the seasonal tradition of the community, and 2) Changing as 

the norm in important place and time in welcoming guests as 

well as celebrating auspicious events and studying of community.

Keywords:    Dance, Shan, Community Life 

บทน�ำ
	 การมีเอกลักษณ์เฉพาะทางวัฒนธรรมเป็นของตนเองนั้น ถือเป็นเรื่องที่ดี

ในการสร้างความเข้มแข็งทางความคิดที่ทุกคนในชุมชนสามารถมีส่วนร่วม

และปฏิบัติร่วมกันได้อย่างพร้อมเพรียง อันเป็นจุดเร่ิมต้นของการพัฒนาชุมชน

ด้วยการน�ำองค์ความรู้ท้องถิ่นในชุมชนที่มีการสืบทอดจนเป็นเอกลักษณ์มาศึกษา 

เพื่อหาแนวทางพัฒนาให้มีความโดดเด่นและเป็นที่รู ้จักในวงกว้าง จะเห็นได้

จากทุกเชื้อชาติในโลกน้ีมีวัฒนธรรมเป็นของตนเองที่มี เอกลักษณ์เฉพาะ 

แสดงให้เหน็ถึงความเป็นมาของวถิชีีวติ และประเพณต่ีาง ๆ  ของผูค้นในแต่ละชนชาติ

ท่ีมีความเชือ่ความศรทัธาก�ำหนดเป็นวฒันธรรมของตนขึน้ และในทกุวฒันธรรมนัน้

มักจะมีนาฏศิลป์เข้ามาเกี่ยวข้อง เพื่อท�ำให้วัฒนธรรมน้ันมีความศักด์ิสิทธิ์

น่าเคารพนบัถอืยิง่ขึน้  อาจถ่ายทอดออกมาเป็นพธีิกรรมหรอืประเพณต่ีาง ๆ  ทีก่ระท�ำ

สืบต่อกันมาจนกลายมาเป็นประเพณีที่ดีงามเป็นที่ยอมรับของสังคม มีความส�ำคัญ
ต่อผู ้คนในชุมชนใช้เป็นท่ียึดเหน่ียวจิตใจ โดยมีวัตถุประสงค์ที่แตกต่างกันไป

22 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์    มหาวทิยาลยัราชภฏับา้นสมเดจ็เจา้พระยา

ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2562)



ตามท้องถิ่นแต่ยังคงมีเป้าหมายเดียวกันคือ การต้องการให้มนุษย์ทุกคนมีชีวิตที่ดี
มคีวามสขุ ชุมชนและสงัคมปราศจากความขดัแย้ง  มกีารด�ำเนนิชวีติทีส่มบรูณ์พร้อม
	 สังคมไทยในปัจจุบันมีการยอมรับถึงความแตกต่างและความหลากหลาย
ทางชาตพัินธุ ์ภาษา และศาสนา การด�ำเนินชวีติของผูค้นในสงัคมทีถ่อืปฏบิตัต่ิอกนั
มาถูกถ่ายทอดเป็นมรดกของสังคมส่งผ่านให้กันและกันได้ใช้มาจนถึงรุ่นลูกหลาน 
การถ่ายทอดเอกลักษณ์ประจ�ำกลุ ่มชนหรือกลุ ่มชาติพันธุ ์ถูกมองว่าเป็นเพียง
ศิลปะการแสดงพื้นถิ่นของชนกลุ่มน้อยที่ยังไม่ได้พัฒนาด้วยหลักการทางนาฏศิลป ์
เม่ือสังคมและกาลเวลาเป็นตัวก�ำหนดให้เกิดการเปลี่ยนแปลงปรับปรุงเพื่อให้
นาฏศิลป์เกิดความเจริญงอกงามไปตามสภาพการณ์และวิถีของชุมชนจากกระแส
สงัคมโลกยคุใหม่ ความเชือ่และค่านิยมเดมิของผูค้นทีส่อดแทรกอยูใ่นประเพณแีละ
พธิกีรรมต่าง ๆ  กแ็ปรเปล่ียนไปตาม ซึง่การด�ำเนนิชวีติของคนไทยมทีัง้ความเหมอืน
และแตกต่างกันไปในแต่ละภูมิภาค ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับปัจจัยต่าง ๆ  ทั้งสภาพแวดล้อม 
ชาติพันธุ์ ความเชื่อ ศาสนา และประเพณี ที่หลวมรวมจนก่อเป็นวิถีชีวิตและ
อัตลักษณ์ในแต่ละภูมิภาคของประเทศไทย ซึ่งจะเป็นตัวบ่งบอกถึงค่านิยมและรูป
แบบการด�ำเนนิชวีติของผูค้นในท้องถ่ินน้ัน ๆ  ได้เป็นอย่างด ี(กรมส่งเสรมิวฒันธรรม, 
2559, น. 21) 
	 สังคมชาวไทใหญ่เป็นสังคมเกษตรกรรม การด�ำเนินชีวิตเป็นการยึดวิถี
ประชาของกลุม่ชนและสงัคมเป็นผูต้ดัสนิความถกูต้อง เมือ่สงัคมมกีารเปลีย่นแปลง
ทางการเมืองก็เกิดการอพยพเดินทางเข้าสู่พื้นที่ทางภาคเหนือในแถบจังหวัด
เชยีงราย เชยีงใหม่ และแม่ฮ่องสอน เมือ่เกิดการรกุรานและเปล่ียนแปลงทางการเมอืง
การปกครองเกิดการอพยพเข้ามาตั้งรกรากและติดต่อค้าขายกับอาณาจักรล้านนา
มาเป็นระยะๆ ซึ่งมีทั้งการเดินทางค้าขายในอดีตโดยใช้เส้นทางผ่านจังหวัด
แม่ฮ่องสอนบริเวณเขตอ�ำเภอขุนยวมในการเดินทางไปมาหาสู่ระหว่างล้านนา

กับรัฐฉาน

23
การศึกษานาฏศิลป์เพื่อการพัฒนาองค์ความรู้ท้องถิ่น: กรณีศึกษาฟ้อนดาบและ

วิถีชุมชนของชาวไทใหญ่ จังหวัดแม่ฮ่องสอน                   เตชสิทธิ์ รัศมีวงศ์พร



	 อ�ำเภอขุนยวม เป็นเมืองขนาดเล็กมีประชากรส่วนใหญ่เป็นชาวไต 

(ชาวไทใหญ่) เรียกเมืองแห่งนี้ว ่า “บ้านกุ ๋นลม” ในอดีตหัวเมืองไทใหญ่
ตามแถบตะวันตกฝั ่งแม่น�้ำคง (แม่น�้ำสาละวิน) เกิดการจลาจลรบราฆ่าฟัน
มีชาวไทใหญ่อพยพครอบครัวเข้ามาอาศัยที่บ้านโป่งหมู และบ้านแม่ฮ่องสอนมาก
ขึ้น บางกลุ่มไปอาศัยที่บ้านขุนยวมที่เป็นหมู่บ้านไทใหญ่บนเขา และอพยพขึ้นไป
ทางเหนืออยู่ที่เมืองปาย มีชายผู้หนึ่งชื่อว่า “ชานทะเล” เป็นชาวเมืองจ๋ามกา 
เข้ามาอาศัยท่ีบ้านโป่งหม ูได้มาช่วยพะกาหม่อง บุตรเขยเจ้าแก้วเมอืงนครเชยีงใหม่ 
ตัดไม้สักขายให้ประเทศพม่า เห็นแก่ความซื่อสัตย์ ขยันต้ังใจท�ำงานโดยไม่เห็น
แก่เหนื่อยยาก จึงยกนางใส ลูกสาวให้เป็นภรรยา ต่อมานางใสภรรยาชานทะเล
ถึงแก่กรรม เจ้าฟ้าโกหล่าน เจ้าเมืองหมอกใหม่ อพยพเข้าอาศัยที่บ้านแม่ฮ่องสอน 
จงึยกเจ้านางเม๊ียะ หลานสาวให้เป็นภรรยาของชานทะเล ตัง้บ้านเมอืงอยูท่างเหนือ
ของแม่น�้ำยวม เรียกว่า “เมืองขุนยวม” ต่อมาพระเจ้าอินทรวิชายานนท์ ผู้ปกครอง
นครเชียงใหม่ ทรงแต่งตั้งให้ชานทะเล เป็น “พญาสิงหนาทราชา” ขึ้นเป็นพ่อเมือง
คนแรก และยกฐานะเมืองแม่ฮ่องสอน เป็นเมืองหน้าด่านต่อไป และยกเมืองปาย 
และเมืองขุนยวมเป็นเมืองรอง (เจ้ายันฟ้าแสนหวี, 2544, น. 24) 
	 ชาวไทใหญ่ในอ�ำเภอขุนยวม มีการสืบทอดศิลปะการแสดงอันบ่งบอก
ถึงวิถีชีวิตและความเป็นอยู่ที่มีความเรียบง่าย มีวัฒนธรรมและประเพณีท่ีผูกพัน
กับพิธีทางศาสนา ซึ่งในพิธีกรรมต่าง ๆ จะมีนาฏศิลป์เข้าไปมีส่วนร่วมเพื่อเป็น
การสื่อสารพิธีกรรมผ่านทางการแสดงนาฏศิลป์ท�ำให้ผู้คนมีความรักความศรัทธา
และความเชื่อถือในพิธีกรรมนั้น ๆ 
	 นาฏศลิป์ชาวไทใหญ่มกีารสบืทอดต่อกนัมาอย่างต่อเนือ่ง ด้วยลกัษณะนสิยั
ของชาวไทใหญ่เป็นชาตพินัธุท์ีร่กัสงบชอบสนัโดษและยดึมัน่เคร่งครดัในศาสนา การ
ด�ำเนินชีวิตเรียบง่ายและการตั้งถิ่นฐานแวดล้อมด้วยธรรมชาติ ท�ำให้การสืบทอด
นาฏยศลิป์แบบดัง้เดิมยงัคงปรากฏอยูใ่นปัจจบัุน  แต่เมือ่การคมนาคมเดนิทางมาถงึ
ภาคเหนือด้วยเส้นทางรถไฟถึงจังหวัดล�ำปาง พ.ศ. 2459 และจังหวัดเชียงใหม่ 
พ.ศ.2464 เกิดการขยายตัวทางการค้าภาคเหนือกับกรุงเทพมหานคร ส่งผลให้

24 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์    มหาวทิยาลยัราชภฏับา้นสมเดจ็เจา้พระยา

ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2562)



พื้นที่ในจังหวัดแม่ฮ่องสอนเกิดผลกระทบทางเศรษฐกจิ สังคม และศิลปวัฒนธรรม 
มีนายทุนหล่ังไหลเข้าไปลงทุนธุรกิจท่องเที่ยวในพื้นท่ีเขตอ�ำเภอปาย และการท�ำป่าไม้
ของกลุ่มพ่อค้าต่างชาติในพื้นที่ชายแดนติดพม่า รวมถึงการขยายตัวทางการค้าทางบก
ระหว่างภาคเหนือกับพม่าในการเดินทางติดต่อกับหัวเมืองต่าง ๆ จากเขตแดนไทย
ไปพม่าและจีนในยูนนานเกิดระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมเกิดขึ้นกับพื้นที่ชุมชน
ส�ำคัญ ๆ  ในจังหวัดแม่ฮ่องสอน เช่น อ�ำเภอปายและอ�ำเภอขุนยวม อันเป็นเส้นทาง
ยุทธศาสตร์ช่วงสงครามมหาเอเชียบูรพาที่มีการลงนามในกติกาสัญญาพันธไมตรี
กับญี่ปุ่น วันที่ 21 ธันวาคม พ.ศ. 2484 ตลอดจนการประกาศสงครามกับอังกฤษ
และสหรฐัอเมรกิาอย่างเป็นทางการ วนัที ่25 มกราคม พ.ศ.2485 ท�ำให้เกดินโยบาย
การสร้างเครือข่ายทางคมนาคม ในครั้งนั้นมีการสร้างทางรถไฟจากไทยไปพม่า 
โดยมีเส ้นทางจากกรุงเทพมหานครถึงเชียงใหม่ผ ่านแม่ฮ ่องสอนถึงตองอู 
จากเชียงใหม่ไปแม่ฮ่องสอนมี 3 เส้นทาง ในระหว่างการสร้างเส้นทางที่ 3 เชียงใหม่ 
แม่แจ่ม และขุนยวมนี้ เป็นเส้นทางที่ยาวที่สุด ในการแพ้สงครามของญี่ปุ ่น
ท�ำให้อ�ำเภอขุนยวมได้มีบทบาทและมีความส�ำคัญในฐานะเป็นแหล่งศึกษา
ทางประวัติศาสตร์และศิลปวัฒนธรรมของชาวไทใหญ่ในไทย (ศูนย์วัฒนธรรม
แม่ฮ่องสอน, มปป, น. 13)
	 การแสดงฟ้อนดาบเป็นศิลปะการต่อสู้ป้องกันตัวของผู้ชายชาวไทใหญ่
เพือ่ให้ฝึกในยามศึกสงคราม การแสดงฟ้อนดาบนีเ้ป็นการแสดงนาฏศลิป์ของต�ำบล
ขุนยวม อ�ำเภอขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน ท่ีได้รับการสืบทอดต่อกันมาหลายรุ่น 
โดยได้รับการพัฒนาการมาเป็นการแสดงฟ้อนในประเพณีงานบุญต่าง ๆ เป็นต้น 
นาฏศิลป์มีหน้าทีห่ลกัในการเล่าเรือ่งราวและการแสดงออกอารมณ์ความรูส้กึออกมา
ให้สังคมและผู้ชมได้รับเนื้อหาสาระและความสุขทางใจ กิจกรรมและรูปแบบ
นาฏศิลป์จะเป็นอย่างไรนั้นขึ้นอยู่กับผู้สืบทอดและสังคมที่เป็นผู้ให้บทบาทหน้าที่
ที่มีความเก่ียวข้องกับวิถีชีวิต ความเชื่อ พิธีกรรมและประเพณีต่าง ๆ ในชุมชน 
เพ่ือตอบสนองความต้องการทางกายใจและสังคม ตลอดจนให้สังคมและ
ชุมชนขุนยวมได้ตระหนักถึงคุณค่าในเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมเกิดความภูมิใจ

และส�ำนึกรกัในชุมชนของตนเอง 

25
การศึกษานาฏศิลป์เพื่อการพัฒนาองค์ความรู้ท้องถ่ิน: กรณีศึกษาฟ้อนดาบและ

วิถีชุมชนของชาวไทใหญ่ จังหวัดแม่ฮ่องสอน                   เตชสิทธิ์ รัศมีวงศ์พร



	 ปัจจุบนัฟ้อนดาบมบีทบาทหน้าทีต่่างไปจากอดีตด้วยเหตุผลหลายประการ 
วิถีชีวิต ความเช่ือและประเพณีดั้งเดิมถูกปรับเปล่ียนไปตามบริบททางสังคม
ที่มุ่งตอบสนองความต้องการภาคธุรกิจการท่องเที่ยวประกอบการและการเข้ามา
ของกระแสทุนนิยม ท�ำให้ชุมชนขุนยวมได้รับผลกระทบนานับประการ ผู ้คน
ขาดการส�ำนึกรักหวงแหนศิลปวัฒนธรรมของตนอย่างจริงจัง เยาวชนและผู้คน
รุน่ใหม่ไม่นิยมฝึกฟ้อนดาบเช่นในอดตี ท�ำให้ไม่มผีูส้บืทอดท่าฟ้อนทีเ่ป็นแบบเฉพาะ
ของชุมชนในขุนยวม 
	 ด้วยเหตุน้ีผู้วิจัยจึงสนใจศึกษารูปแบบการแสดงฟ้อนดาบที่เกี่ยวข้องกับ
วถิชีวีติกบับรบิททางสงัคม เพ่ือน�ำผลทีไ่ด้มาเผยแพร่องค์ความรูฟ้้อนดาบชาวไทใหญ่
ของขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน ที่ยึดโยงอยู่กับชุมชน อันจะช่วยส่งผลต่อความคิด

ของเยาวชนและชุมชนชาวไทใหญ่ในขุนยวมได้ตระหนักถึงการอนุรักษ์สืบทอดรูป

แบบการแสดงฟ้อนดาบท่ีเป็นส่วนหน่ึงในวถีิชีวิตของผู้คนในชมุชนชาวไทใหญ่ต่อไป 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย
	 เพือ่ศกึษารปูแบบการแสดงชดุ ฟ้อนดาบ และวถีิชมุชนกบับริบททางสังคม

ของชาวไทใหญ่ ในต�ำบลขุนยวม อ�ำเภอขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน  

วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 1. 	เครื่องมือและอุปกรณ์
    	 	 งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยโดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative 
research) โดยเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร สิ่งพิมพ์ งานวิจัย หนังสือ ต�ำรา 
วิทยานิพนธ์ท่ีเกี่ยวข้องกับศิลปวัฒนธรรมไทใหญ่ด้านนาฏยศิลป์ และวิถีชุมชน
ที่ถ่ายทอดเป็นการแสดงฟ้อนดาบของชาวไทใหญ่ในต�ำบลขุนยวม อ�ำเภอขุนยวม 
จังหวดัแม่ฮ่องสอน และเกบ็ข้อมลูภาคสนามด้วยวธิกีารสังเกต การสมัภาษณ์เชงิลกึ
แบบเดี่ยว (Indepth interivew) และการสัมภาษณ์แบบกลุ่ม (Group interview) 
จากปราชญ์ท้องถิ่น ผู้ทรงคุณวุฒิ ผู้สืบทอด พระสงฆ์หรือผู้ประกอบพิธีทางศาสนา 
และผู้ที่เกี่ยวข้อง 

26 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์    มหาวทิยาลยัราชภฏับา้นสมเดจ็เจา้พระยา

ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2562)



	 	 เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูลเป็นแบบสัมภาษณ์ที่ผู ้วิจัย

ก�ำหนดประเด็นที่ เกี่ยวข ้องกับนาฏศิลป ์ของชาวไทใหญ่ในต�ำบลขุนยวม 

อ�ำเภอขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน แบ่งออกเป็น 3 ตอน ดังนี้

	 	 ตอนที่ 1 	ข้อมูลส่วนตัวของผู้ให้สัมภาษณ์

	 	 ตอนที ่   2    ความคดิเหน็ของผูใ้ห้สมัภาษณ์เรือ่งรปูแบบการแสดงฟ้อนดาบ

และวิถีชุมชนขุนยวม

	 	 ตอนที่ 3 ความคิดเห็นของผู้ให้สัมภาษณ์เรื่องวิถีชีวิตของชาวไทใหญ่ 

ชุมชนขุนยวม อ�ำเภอขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน

	 2.	 วิธีด�ำเนินการวิจัย

	 	 2.1 	ด้านพื้นที่

	 	 	 2.1.1	 ต�ำบลขุนยวม อ�ำเภอขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน 

	 	 2.2 	ด้านประชากร

	 	 	 2.2.1	 นักวิชาการทางประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์ จ�ำนวน 1 คน

	 	 	 2.2.2	 ปราชญ์ท้องถิ่น จ�ำนวน 1 คน

	 	 	 2.2.3	 ผู้ทรงคุณวุฒิด้านนาฏศิลป์ท้องถิ่น จ�ำนวน 1 คน

	 	 	 2.2.4	 ผู้สืบทอดฟ้อนดาบชุมชนขุนยวม จ�ำนวน 1 คน

	 	 	 2.2.5	 ผู้ประกอบพิธีทางศาสนาของชาวไทใหญ่ชุมชนขุนยวม 

จ�ำนวน 1 คน

	 	 	 2.2.6	 ประธานสภาวัฒนธรรมจงัหวดัแม่ฮ่องสอน จ�ำนวน 1 ท่าน

	 	 2.3 	วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล ด�ำเนินการ ดังนี้ 

	 	 	 2.3.1 	 เก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร สิ่งพิมพ์ งานวิจัย หนังสือ 

ต�ำรา วิทยานิพนธ์ที่เกี่ยวข้องกับนาฏศิลป์ไทใหญ่

	 	 	 2.3.2 	 เกบ็ข้อมลูภาคสนามด้วยวิธกีารสงัเกต การสมัภาษณ์เชงิลกึ

แบบเดี่ยว (Indepth interivew) และการสัมภาษณ์แบบกลุ่ม (Group interview) 

ผู้วิจัยเป็นผู้สัมภาษณ์และบันทึกข้อมูลด้วยตนเอง

27
การศึกษานาฏศิลป์เพื่อการพัฒนาองค์ความรู้ท้องถิ่น: กรณีศึกษาฟ้อนดาบและ

วิถีชุมชนของชาวไทใหญ่ จังหวัดแม่ฮ่องสอน                   เตชสิทธิ์ รัศมีวงศ์พร



	 	 2.4 	การวิเคราะห์ข้อมูล แบ่งออกเป็น 3 ส่วน ดังนี้ 

	 	 	 2.4.1 	 วิเคราะห์ข้อมูลส่วนตัวของผู้ให้สัมภาษณ์

	 	 	 2.4.2 	 วเิคราะห์ความคดิเหน็ของผูใ้ห้สมัภาษณ์รปูแบบการแสดง

ฟ้อนดาบและวิถีชุมชนขุนยวม

	 	 	 2.4.3 	 วิเคราะห์วิถีชีวิตของชาวไทใหญ่ ต�ำบลขุนยวม อ�ำเภอ

ขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน

	 	 2.5 	ขั้นสรุป ดังนี้

	 	 	 2.5.1 	 จัดท�ำรูปเล่มงานวิจัย

   	          	 2.5.2 	 ตีพิมพ์บทความวิจัยในวารสารที่ได้การรับรองจากดัชนี

การอ้างอิงวารสารไทย (TCI)

	 	 	 2.5.3 	 จดัท�ำแบบฝึกหัดท่ีใช้ประกอบการเรยีนการสอนของสาขา

วิชานาฏยศิลป์ศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จเจ้าพระยา

ผลการวิจัย  

	 ผลการวิจัยเรื่อง การศึกษานาฏศิลป์เพื่อการพัฒนาองค์ความรู้ท้องถิ่น: 

กรณีศึกษา ฟ้อนดาบและวิถีชุมชนของชาวไทใหญ่ จังหวัดแม่ฮ่องสอน ผลการ

วิจัยในงานเขียนนี้จะน�ำเสนอประเด็นเรื่องรูปแบบการแสดงกับวิถีชุมชนไทใหญ่

ขุนยวม ซึ่งพบว่า การสืบทอดฟ้อนดาบของขุนยวมมีการสืบทอดท่าฟ้อนจากช่าง

ฟ้อนโบราณชาวไทใหญ่ดั้งเดิมท่ีมีการอพยพย้ายถ่ินฐานมาพ�ำนักที่ต�ำบลขุนยวม 

มีผูส้บืทอด ได้แก่ นายผดั ปัญญา (เสยีชวีติแล้ว) เป็นผูส้บืทอดและครชู่างฟ้อนในชมุชน 

ถือเป็นครูก ้าแลวไทใหญ่ที่มีฝ ีไม ้ลายมือการฟ้อนดาบที่มีความงดงามและ

เป็นที่ยอมรับของต�ำบลขุนยวม อ�ำเภอขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน นายผัด ปัญญา 

ถ่ายทอดฟ้อนดาบให้กับลูกศิษย์ 3 ท่าน ได้แก่ นายบุญอาจ จันทะสีมา 

นายจ�ำนงค์ ศรีสุวรรณ และนายหนานอุง 

	 นายจ�ำนงค์ ศรีสุวรรณ ผู้เป็นศิษย์รุ่นที่สองสืบทอดฟ้อนดาบโดยฟ้อน

ในงานประเพณีส�ำคัญ ๆ ของชุมชนเท่านั้น จากการสัมภาษณ์พ่อครูเอี่ยม ค�ำแสน 

28 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์    มหาวทิยาลยัราชภฏับา้นสมเดจ็เจา้พระยา

ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2562)



(2560, สัมภาษณ์) ปราชญ์ท้องถิ่นต�ำบลขุนยวม กล่าวว่า “นายจ�ำนงค์ ศรีสุวรรณ 

เป็นคนเดียวท่ียังคงเก็บรักษาฟ้อนดาบในแบบฉบับของนายผัด ปัญญา และ

ท่าฟ้อนนีเ้ป็นท่าของขนุยวมโดยแท้ไม่ได้ผสมท่าฟ้อนจากรฐัฉาน  ซึง่ถอืได้ว่าท่าฟ้อน

ฉบับนี้เป็นอัตลักษณ์ของขุนยวมและเป็นแบบดั้งเดิมที่สุด ประกอบกับนายจ�ำนงค์ 

ศรีสวุรรณ  ไม่ได้ท�ำการดัดแปลงเพือ่ใช้ในการแสดงแต่อย่างใด เป็นเพียงการสืบทอด

ไว้ในแบบเดิม ๆ ที่เคยฝึกฝนมาอุปกรณ์ที่ใช้ประกอบการฟ้อน คือ ดาบสองมือ 

มีขั้นตอนการฟ้อน ได้แก่ การไหว้ครู การออกลาย และท่าฟ้อน จากการวิเคราะห์

พบว่า ท่าฟ้อนดาบแบบฉบับขุนยวม อ�ำเภอขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน มีจ�ำนวน 

9 ท่า ดังนี้ ท่าที่ 1 แม่ป้อดแหวน ท่าที่ 2 แม่ล้างหน้าขา ท่าที่ 3 แม่แทงฟ้า ท่าที่ 4 

แม่สีไค ท่าที่ 5 แม่ล้างรักแร้ ท่าที่ 6 แม่จักแปก ท่าที่ 7 แม่เสือลากหาง ท่าที่ 8 

แม่กรรไกร และท่าที่ 9 แม่โหป๋าหล�ำ การเคลื่อนที่ของช่างฟ้อนเป็นการก้าว 5 ขุม

เป็นการก้าวเพื่อเปลี่ยนต�ำแหน่งการยืน 

	 รปูแบบการแสดงฟ้อนดาบและวถีิชมุชนกบับริบททางสงัคมของชาวไทใหญ่

ในขุนยวม จังหวดัแม่ฮ่องสอนนี ้พบว่า เป็นการละเล่นท้องถิน่ทีพ่ฒันามาจากศลิปะ

การต่อสู้ป้องกันตัวของผู้ชายไทใหญ่ในอดีตและใช้ดาบเป็นอาวุธ แบ่งออกเป็น 2 

ลักษณะ ดังนี้ 

	 ลกัษณะที ่1 ก้าลาย เป็นรปูแบบการต่อสูป้้องกนัตัวเน้นความเข้มแขง็ดุดัน

ไม่เน้นความอ่อนช้อยงดงามมากนัก ท่วงท่าลายต่อสู้ เรียกว่า ลายฟัน ดังภาพ

ประกอบด้านล่าง

29
การศึกษานาฏศิลป์เพื่อการพัฒนาองค์ความรู้ท้องถิ่น: กรณีศึกษาฟ้อนดาบและ

วิถีชุมชนของชาวไทใหญ่ จังหวัดแม่ฮ่องสอน                   เตชสิทธิ์ รัศมีวงศ์พร



 

ภาพที่ 1 ท่วงท่าลายต่อสู้ เรียกว่า ลายฟัน

(เตชสิทธิ์ รัศมีวงศ์พร, ผู้ถ่ายภาพ, 2560)

	 	 ลักษณะที่ 2 ก้ามือ เป็นรูปแบบของการฟ้อนเพื่อให้เกิดความสวยงาม 

อ่อนช้อย ใช้ส�ำหรับฟ้อนต้อนรับแขกบ้านแขกเมือง ท่วงท่าลีลา เรียกว่า ลายฟ้อน 

ดังภาพประกอบด้านล่าง

 

ภาพที่ 2 ท่วงท่าลีลา เรียกว่า ลายฟ้อน

(เตชสิทธิ์ รัศมีวงศ์พร, ผู้ถ่ายภาพ, 2560)

30 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์    มหาวทิยาลยัราชภฏับา้นสมเดจ็เจา้พระยา

ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2562)



	 รปูแบบการแสดงทัง้สองแบบเกีย่วข้องกบับรบิททางสงัคมของชาวไทใหญ่
ในขุนยวม ดังนี้
	 1.	 ความเชือ่และวถีิชมุชน ฟ้อนดาบถ่ายทอดอยูใ่นเรือ่งระบบความเชือ่เรือ่ง
จกัรวาลวทิยาและพทุธศาสนาอย่างเคร่งครดั พบว่า ชาวไทใหญ่มีอ�ำนาจทางความคดิ
มาจากความเชือ่ทีแ่กร่งกล้าเกีย่วพนักบัความคดิเรือ่งการปกป้องภยัจากเคราะห์ร้าย
และการอยู ่ยงคงกระพันท�ำให้ผู ้ชายชาวไทใหญ่สักลายทั้งตัวเพ่ือลงอาคม
ให ้ป ้องกันสิ่ งไม ่ ดีและภัยอันตราย ความเชื่อนี้แสดงออกมาทางค�ำสอน
พระพุทธศาสนาและถ่ายทอดอยู่ในประเพณีประจ�ำฤดูกาล	
	 2.	 หน้าที่และบทบาท ฟ้อนดาบถูกปรับสถานภาพทางสังคมต่างไป
จากเดิม สรุปได้ว่า การเปลี่ยนแปลงหน้าท่ีและบทบาทความรับผิดชอบที่มีต่อ
สังคมปัจจุบันเพื่อการสืบสานวัฒนธรรมและส่งเสริมการธุรกิจการท่องเท่ียว
ของชุมชน และเปลี่ยนแปลงไปตามบรรทัดฐานทางสังคมที่วิวัฒน์ตามกาลเวลา 
ซ่ึงปรากฏอยูใ่นวาระส�ำคญั ๆ  ในการแสดงต้อนรบัแขกบ้านแขกเมอืง การเฉลิมฉลอง
ในงานมงคลต่าง ๆ และการเรียนการสอนของโรงเรียนในชุมชนโดยบรรจุเป็น
หลกัสตูรการแสดงพืน้บ้านให้กับนกัเรยีนท่ีสนใจต�ำบลขนุยวม อ�ำเภอขนุยวม จงัหวดั
แม่ฮ่องสอน

อภิปรายผลการวิจัย
	 ผลจากการวิจัยนี้ ท�ำให้ทราบถึงองค์ความรู้ด้านนาฏศิลป์ ชุดฟ้อนดาบ 
ต�ำบลขุนยวม อ�ำเภอขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน มีการสืบทอดกันมาแต่อดีต
หลังจากสมัยที่พ่อเมืองคนแรกของจังหวัดแม่ฮ่องสอนที่ชาวไทใหญ่มาต้ังถิ่นฐาน 
รปูแบบการแสดงฟ้อนดาบมบีทบาทหน้าทีรั่บใช้ประเพณสี�ำคญั ๆ  ทางพุทธศาสนา
และใช้ต้อนรับแขกบ้านแขกเมืองที่มาเยือนชุมชน ซึ่งรูปแบบได้สะท้อนวิถีชีวิตเดิม
ของผู้ชายชาวไทใหญ่ท�ำให้เกิดความเข้าใจวิถีชีวิตท่ีเชื่อมโยงระหว่างฟ้อนดาบและ
วิถีชุมชนดั้งเดิมในขุนยวม ผลที่ได้จากการวิจัยในครั้งนี้ สอดคล้องกับผลการวิจัย
ของ ธิตินัดดา มณีวรรณ์ และยุทธการ ขันชัย จากสถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัย

เชียงใหม่ ในงานวิจัยเรื่อง ศิลปะการแสดงพื้นบ้านของกลุ่มชาติพันธุ ์ไทใหญ ่

31
การศึกษานาฏศิลป์เพื่อการพัฒนาองค์ความรู้ท้องถ่ิน: กรณีศึกษาฟ้อนดาบและ

วิถีชุมชนของชาวไทใหญ่ จังหวัดแม่ฮ่องสอน                   เตชสิทธิ์ รัศมีวงศ์พร



ทีก่ล่าวไว้ว่า ก้าแลว ก้าลาย หรอืการฟ้อนดาบ ฟ้อนเจงิไต เป็นการแสดงท่ีได้มาจาก
ศิลปะการต่อสู้ป้องกันตัวของชายชาวไทใหญ่ (ธิตินัดดา มณีวรรณ์ และยุทธการ 

ขันชัย, 2552, น. 66)

ข้อเสนอแนะการวิจัย
	 นอกจากรูปแบบการแสดงฟ้อนดาบและวิถีชุมชนกับบริบททางสังคม
ชาวไทใหญ่ในขนุยวม ยงัมปีระเด็นท่ีเกีย่วข้องกับบรบิททางวฒันธรรมเป็นความเชือ่
ทางพุทธศาสนาแฝงปรัชญาในการด�ำเนินชีวิตและแนวคิดการครองตนในสังคม
ไทใหญ่ เพื่อใช้ต่อยอดและศึกษาเพิ่มเติมประกอบในงานวิจัยให้เกิดความสมบูรณ์
ครบถ้วนยิง่ขึน้ไป ประเดน็บรบิททางวฒันธรรมจงึเปน็อีกตวัแปรหนึง่ทีน่า่ศึกษาใน
การท�ำการวิจัยในลักษณะเดียวกัน

เอกสารอ้างอิง

กรมส่งเสริมวัฒนธรรม. (2559). วัฒนธรรม วิถีชีวิตและภูมิปัญญา. กรุงเทพฯ : 
	 รุ่งศิลป์การพิมพ์. 
เจ้ายันฟ้าแสนทวี. (2544). ประวัติศาสตร์ไทยใหญ่. เชียงใหม่ : ตรัสวิน.
เตชสิทธิ์ รัศมีวงศ์พร. (2560).  ท่วงท่าลายต่อสู้ เรียกว่า ลายฟัน.   [ภาพถ่าย].  
	 กรุงเทพฯ : สาขาวิชานาฏยศิลป์ศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จ
	 เจ้าพระยา.
________. (2560).  ท่วงท่าลายต่อสู้ เรียกว่า ลายฟ้อน.  [ภาพถ่าย].  กรุงเทพฯ : 
	 สาขาวิชานาฏยศิลป์ศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จเจ้าพระยา.
ธิตินัดดา มณีวรรณ์ และยุทธการ ขันชัย. (2552). ศิลปะการแสดงพ้ืนบ้าน
	 ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทใหญ่.  เชียงใหม่ : สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัย
	 เชียงใหม่.
ศูนย์วัฒนธรรมแม่ฮ่องสอน. (มปป.).  ย้อนอดีตเมืองแม่ฮ่องสอน. เชียงใหม่ : 
	 นครฟิล์มอินเตอร์กรุ๊ป. 
เอี่ยม ค�ำแสน.  ปราชญ์ท้องถิ่น.  (สัมภาษณ์, 29 ตุลาคม 2560).

32 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์    มหาวทิยาลยัราชภฏับา้นสมเดจ็เจา้พระยา

ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2562)


