
27ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

Abstract


	 This research analyzes the process of constructing the imagination of Catholic citizenship in Thai 

society under the Thainess definition of “being Buddhist is being Thai”. This became a major problem in 

Thai society as the Catholics were seen as non-Thai citizens. The research found that in the early stages 

of the transformation although the Catholics were already legal citizens in Thailand they were not socially 

accepted. More importantly, during Field Marshal Pibulsonggram’s regime, Christianity was persecuted 

severely. However, the occurrence of the Second Vatican Reformation had boosted the successful 

transformation of constructing the Catholic citizenship and contributed to Catholics adapting themselves in 

Thai society. These adjustments occurred through reducing the sense of alienation (the Westernness) and 

adding more “Thainess” to the Christian community in Thailand by implementing Catholicism–Thainess 

cultural blending, adapting both languages in prayers by Catholic priests, and establishing virtuous 

relations between Christianity and the Thai monarchy.


Keyword: Catholic, Christianity, citizenship, imagined communities


The Process of Construction the 

Imagination of Catholic Citizenship 


in Thai Society**




Chawalit Treyaprasert*


	 *M.A. Student, Master of Arts Program in Politics and Governance, Faculty of Political Science, Chulalongkorn University. 
 

Henri Dunant Rd., Wang Mai, Pathumwan, Bangkok 10330. Email: Naywinner1@hotmail.com


	 **Received October 28, 2015 ; Accepted April 25, 2016


Journal of Social Sciences	 Faculty of Political Science

Vol.  46 No.1 (2016): 27-50	 Chulalongkorn University

http://www.library.polsci.chula.ac.th/journal2




วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ28

การสรา้งจนิตกรรมความเปน็พลเมอืง
ของคาทอลกิในสงัคมไทย**




ชวลิต ตรียะประเสริฐ*


	 *นิสิตหลักสูตรรัฐศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการเมืองและการจัดการปกครอง คณะรัฐศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 

ถ.อังรีดูนังต์ แขวงวังใหม่ เขตปทุมวัน กรุงเทพมหานคร 10330. อีเมล Naywinner1@hotmail.com 


	 **ได้รับบทความ 28 ตุลาคม 2558; อนุมัติให้จัดพิมพ์ 25 เมษายน 2559


บทคัดย่อ


	 งานชิ้นนี้วิเคราะห์กระบวนการสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของชาวคาทอลิก ภายใต้จินตกรรม

ของสังคมไทยที่นิยามว่า “ความเป็นพุทธคือความเป็นไทย” ซึ่งกลายเป็นปัญหาสำคัญที่ทำให้สังคมไทย
 

มองว่าชาวคาทอลิกไม่ใช่คนไทย จากการวิจัยพบว่าในช่วงแรกของการก่อตัวในการสร้างความเป็นพลเมือง

ของชาวคาทอลิก แม้ชาวคาทอลิกจะได้ความเป็นพลเมืองไทยทางกฎหมายแล้ว แต่สังคมไทยก็ยังไม่ยอมรับ

ในความเป็นพลเมืองไทยของชาวคาทอลิก โดยเฉพาะในสมัยจอมพล ป. พิบูลสงคราม ที่เกิดการเบียดเบียน

ศาสนาคริสต์อย่างรุนแรง แต่ภายหลังเมื่อเกิดการสังคายนาวาติกันครั้งที่ 2 ซึ่งเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญที่ช่วยให้

ชาวคาทอลิกไทยสามารถปรับตัวและสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองไทยได้สำเร็จ ผ่านการลดความแปลกแยก 
 

(ความเป็นตะวันตก) และเพิ่ม “ความเป็นไทย” ให้กับศาสนาคริสต์ในประเทศไทย ทั้งจากการผสมผสาน

ศิลปวัฒนธรรมของศาสนาคริสต์ในแบบไทย การปรับตัวเรื่องภาษาในบทสวด การบวชบาทหลวงชาวไทย 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเข้าไปมีความสัมพันธ์ที่ดีกับสถาบันกษัตริย์


คำสำคัญ: คาทอลิก, ศาสนาคริสต์, พลเมือง, ชุมชนจินตกรรม


วารสารสังคมศาสตร์	 คณะรัฐศาสตร์

ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 (2559): 27-50	 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย

http://www.library.polsci.chula.ac.th/journal2




29

ชวลิต ตรียะประเสริฐ


ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

บทนำ


	 หลังจากการเบียดเบียนศาสนาคริสต์ใน

ปลายรัชสมัยพระนารายณ์มหาราช1 ส่งผลให้การ

เผยแพร่ศาสนาคริสต์ให้กับชาวไทยต้องหยุดชะงักลง 

เนื่องจากพระมหากษัตริย์ของไทยพระองค์ต่อๆ มา 

ไม่ต้องการให้ชาวไทยนับถือศาสนาอื ่นนอกจาก

ศาสนาพุทธ การเผยแผ่ศาสนาคริสต์จึงถูกจำกัด
 

ให้สามารถเผยแพร่ได้เฉพาะชาวต่างชาติที่อาศัยอยู่

ในประเทศเท่านั ้น ต ่อมาในสมัยร ัตนโกสินทร ์

พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงมีความสัมพันธ์ที่ดีกับ

บาทหลวงปัลเลอกัวซ์ของศาสนาคริสตเ์ป็นอยา่งมาก 
 

(Somsri Bunarunraksa 2007, 80) พระองค์จึงทรง

อนุญาตให้ศาสนาคริสต์สามารถเผยแผ่ศาสนาให้แก่

ชาวไทยได้อีกครั้ง แต่มีชาวไทยเพียงจำนวนน้อย

มากเท่านั้นที่เปลี่ยนใจมาเข้ารีตนับถือศาสนาคริสต์ 

ทำให้ประชากรชาวคาทอลิกส่วนใหญ่ก็ยังคงเป็น

ชาวต่างชาติเช่นเดิม


	 ในช่วงของการสร้างรัฐชาติสมัยใหม่ตามแบบ
 

ตะวันตกในสมัยพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว (Pinkaew 

Laungaramsi 2014, 145) นำมาซึ่งการพยายามรวม

ศนูย์อำนาจทางการเมืองเข้าสูส่่วนกลางเพ่ือลดอำนาจ
 

ของกลุ่มขุนนางเก่า (Kullada Kesboonchoo Mead 

2004, 33-39) การนิยามความเป็นพลเมืองจึงมีความ

สำคัญมากขึ้น เนื่องจากทำให้ไพร่และทาสในบังคับ

ของขุนนางกลายมาเป็นพลเมืองซึ่งต้องอยู่ในกำกับ

ของรัฐส่วนกลางแทน นอกจากนี้ความเป็นพลเมือง

ยังเป็นส่วนประกอบที่สำคัญของความเป็นรัฐชาติ

สมัยใหม่ซึ่งประกอบไปด้วย ประชากร (พลเมือง) 

อาณาเขต รัฐบาล และอำนาจอธิปไตย (Kowit 

Wongsurawat 2007, 9-12)


	 ต่อมาในสมัยรัชกาลที่ 6 ได้ทำให้ความเป็น

พลเมืองของไทยชัดเจนขึ ้นโดยการออกกฎหมาย

สัญชาติ (Nationality act) ซึ่งเป็นกฎหมายที่ออกมา

เพื่อการจำแนกความพลเมืองของไทย โดยระบุให้

บุคคลเหล่านี้เป็นคนไทย (Chaiyon Praditsil and 

Shotisa Cousnit 2009, 60) คือ


	 (1)	 บุคคลผู้ได้กำเนิดแต่บิดาเป็นคนไทย 

แม้เกิดในพระราชอาณาจักรก็ดี เกิดนอกพระราช

อาณาจักรก็ดี 


	 (2)	 บุคคลผู้ได้กำเนิดแต่มารดาเป็นคนไทย 

แต่ฝ่ายบิดาไม่ปรากฏ


	 (3)	 บุคคลผู้ได้กำเนิดในพระราชอาณาจักร

สยาม


	 (4)	 หญิงต่างชาติผู้ได้สมรสกับคนไทยตาม

กฎหมายประเวณี


	 (5)	 คนต่างประเทศผู้ได้แปลงชาติมาถือเอา

สัญชาติไทยตามพระราชบัญญัติ


	 ผลจากกฎหมายดังกล่าวในข้อที่ (3)  บุคคล

ผู้ได้กำเนิดในพระราชอาณาจักรสยามได้ส่งผลให้

ชาวคาทอลิกซึ่งเดิมเป็นคนต่างชาติ เช่น โปรตุเกส 

เวียดนาม จีน และลาว (Chaiyon Praditsil and 

Shotisa Cousnit 2009, 52-53) เป็นต้น ได้รับสัญชาติ

ไทย และกลายมาเป็นคนไทยทางกฎหมายในเวลา

ต่อมาทั้งหมด


	 1	King Phetracha took over the throne from King Narai and persecuted Christians by claiming to protect Buddhism which was the 

mainstream religion in Thailand. He also indicated that due to the close relationship between Christianity and King Narai, Christianity 

came to dominate the politics in Thailand. Read more at Seri Phongphit. Catholic kab sangkomthai: Si sattawat haeng 

kunkah lae botrian. pages 65-85




วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ30

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


	 แต่เนื ่องจากการนิยามความเป็นพลเมือง

ไทยของชาวคาทอลิกเป็นสิ่งที่ซับซ้อนและยาวนาน 

ทั้งจากปัญหาที่ชาวคาทอลิกเองโดยส่วนมากมิได้มี

เชื้อชาติไทย และการนับถือศาสนาก็ต่างไปจากชาว

ไทยส่วนใหญ่ที ่นับถือศาสนาพุทธ ทำให้เมื ่อชาว

คาทอลิกได้รับสัญชาติไทยทางกฎหมายแล้ว ก็ยัง
 

คงถูกชาวไทยพุทธส่วนมากมองว่าพวกเขายังมิใช่
 

คนไทย ดังที่เกิดปัญหาการเบียดเบียนศาสนาคริสต์

ครั้งสำคัญในสมัยจอมพล ป. พิบูลสงคราม ประเทศ

ไทยเกิดปัญหาความขัดแย้งกับฝรั่งเศสในสงคราม

อินโดจีน ศาสนาคริสต์ถูกโยงกับเรื่องของการเมือง

ว่าเป็นศาสนาของพวกฝรั่งเศส ชาวคาทอลิกที่นับถือ

ศาสนาคริสต์จึงถูกมองว่าเป็นพวกเดียวกับฝรั่งเศส

ด้วย ทำให้เกิดการเบียดเบียนศาสนาที่รุนแรงทั่ว

ประเทศ โดยเฉพาะในเขตที่ติดกับชายแดน (Salinee 

Manakit 2005, 122-125) ดังนั้น จึงเห็นได้ว่าการนิยาม

ความเป็นพลเมืองไทยของชาวคาทอลิกเป็นกระบวนการ
 

ที ่ต้องใช้เวลาในการพัฒนาความหมายและสร้าง

ความเป็นคาทอลิกไทยให้ชัดเจนย่ิงข้ึน ซ่ึงกระบวนการ
 

ดังกล่าวได้สืบเนื่องยาวนานจนถึงปัจจุบัน


	 ที่ผ่านมาการศึกษาความเป็นพลเมืองของ

ชาวคาทอลิกมีอยู่จำนวนน้อย เช่น งานของ ชัยยนต์ 

ประดิษฐศิลป์ และโชติสา ขาวสนิท เรื่อง บทบาท

และการปรับธรรมวิทยาแห่งพลเมืองของคาทอลิก
 

ในสังคมไทยช่วงกระแสโลกาภิวัตน ์ ซึ่งได้อธิบายว่า

ความขัดแย้งกันของธรรมวิทยาแห่งพลเมืองของ

ศาสนาพุทธและศาสนาคริสต์ เป็นเหตุผลสำคัญที่

ส่งผลให้กระบวนการสร้างความเป็นพลเมืองของชาว

คาทอลิกในสังคมไทยเป็นกระบวนการที่ยาวนาน 

กล่าวคือ ธรรมวิทยาแห่งพลเมืองของศาสนาคริสต์

ภายใต้แนวคิด “นอกพระศาสนจักรไม่มีความรอด”2 

เมื่อเข้ามาอยู่ภายใต้สังคมไทยที่ยึดหลักธรรมวิทยา

แห่งพลเมืองของศาสนาพุทธเป็นหลักจึงเกิดความ

ขัดแย้งและความไม่เข้าใจกัน แต่หลังการสังคายนา

วาติกันครั้งที่ 2 ซึ่งเป็นการปรับเปลี่ยนมุมมองใน

เร่ืองความรอดของชาวคาทอลิกท่ีเช่ือว่ามีเพียงศาสนา
 

คริสต์เพียงศาสนาเดียวที่จะนำความรอดมาสู่มนุษย์

ได้ โดยได้เปลี่ยนความหมายใหม่มาเป็นการเผยแผ่

ธรรมให้ผู้อื่นเป็นคนดี ไม่มุ่งหมายให้เปลี่ยนศาสนา

มาเป็นคริสต์ และเน้นการเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของ

ชุมชนท้องถิ่น การพัฒนา และการปรับให้ศาสนา

คริสต์เป็นศาสนาของชนพื้นเมือง (Chaiyon Praditsil, 

et al. 2009, 86) ทำให้ศาสนาคริสต์สามารถปรับตัว

เข้ากับสังคมไทยได้ดีมากขึ้น


	 ดังนั ้น การศึกษาความเป็นพลเมืองของ
 

ชาวคาทอลิกในสังคมไทย จึงเป็นสิ่งที่น่าสนใจและ

ควรยิ่งแก่การอธิบายเพิ่มเติม ซึ่งจะช่วยในการตอบ

คำถามว่ากระบวนการอะไรที ่ม ีส ่วนช่วยให้ชาว

คาทอลิกซึ่งเดิมถูกสังคมไทยมองว่าเป็นความแปลก

แยกและไม่ใช่พวกเดียวกัน แต่ในเวลาต่อมาได้รับ

การยอมรับในฐานะเป็นส่วนหนึ ่งของสมาชิกใน

สังคมเดียวกันได้ ผู้เขียนพบว่าการที่ชาวคาทอลิก
 

ไม่ได้ร ับการยอมรับเป็นส่วนหนึ ่งในสมาชิกของ

ชุมชนจินตกรรม (Imagined communities)3 (Anderson 
 

2014, 125) ของสังคมไทยในอดีต เกิดจากความ
 

แตกต่างทั้งในเรื่องของเชื้อชาติและศาสนา แต่เมื่อ

	 2	The concept of St. Augustine, stating that baptism is the only way to salvation in the next world. This conception has evolved into 

the civic religion of the pre-Vatican II.

	 3	Imagination community by Benedict Anderson, translated by Charnvit Kasetsiri, refers to an imaginary community that people create 

the imaginary action or awareness perception of the same group which is the beginning of the concept of nationalism.



31

ชวลิต ตรียะประเสริฐ


ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

เกิดการสังคายนาวาติกันคร้ังท่ี 2 ซ่ึงเป็นหัวใจสำคัญ
 

ในการผสานความเข้าใจระหว่างชาวคาทอลิกกับ

สังคมไทย ทำให้ชาวคาทอลิกสามารถเข้ามาเป็น

ส่วนหนึ่งในสมาชิกของชุมชนจินตกรรมของสังคม

ไทยได้สำเร็จ


	 หลังการสังคายนาวาติกันคร้ังท่ี 2 ชาวคาทอลิก
 

ได้ปรับตัวโดยการลดความแปลกแยก (ความเป็น

ตะวันตก) และเพิ่ม “ความเป็นไทย” ให้กับศาสนา

คริสต์ในประเทศไทยให้มากขึ้น ทั้งจากการปรับตัว

เรื ่องภาษาในบทสวด พิธีกรรมต่างๆ โดยเฉพาะ

อย่างยิ ่งการเข้าไปมีความสัมพันธ์ที ่ดีกับสถาบัน

กษัตริย์ และพิธีกรรมต่างๆ ของรัฐ สิ่งเหล่านี้เป็น

เงื ่อนไขสำคัญมากที่ช่วยให้ชาวคาทอลิกสามารถ

ผสานเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของชุมชนจินตกรรมของ

สังคมไทยได้ง่ายและกลมกลืนอย่างที่เราเห็นอยู่ใน

ปัจจุบัน ในบทความนี้ได้แบ่งการอธิบายถึงกระบวน

สร้างความเป็นพลเมืองของชาวคาทอลิกในสังคม

ไทยเป็นสองช่วงคือ การก่อตัวและปัญหาของ

ความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย 

และพัฒนาการและความสำเร็จของการสร้าง

ความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย





การก่อตัวและปัญหาของความเป็น

พลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


	 ในสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยูหั่ว
 

แม้ว่าพระองค์จะมีสายสัมพันธ์ที่ดีกับศาสนาคริสต์

เป็นอย่างมาก จากท่ีศาสนาคริสต์ได้นำความรูส้มัยใหม่
 

จากตะวันตกมาช่วยพัฒนาประเทศ จนทรงอนุญาต

ให้เสรีภาพในการนับถือศาสนาแก่ชาวไทย ทำให้

ศาสนาคร ิสต ์สามารถเร ิ ่มเผยแผ่ศาสนาให้แก ่
 

ชาวไทยได้ แต่สำหรับสังคมไทยซึ ่งใช้จินตกรรม

ความเป็นไทยในแบบพุทธมาโดยตลอด (Saichon 

Sattayanurak 2005, 4-7) และชนชั้นนำไทยส่วนใหญ่

เปิดใจรับศาสนาคริสต์ในแง่ของความรู ้สมัยใหม่

เท่านั ้น มิได้เปิดใจรับศาสนาคริสต์ในแง่ของการ

เผยแผ่ศาสนา (Davisakd Puaksom 1997, 173) ซึ่ง

เห็นได้จากการตอบโต้กันในหนังสือแสดงกิจจานุกิจ

ของศาสนาพุทธ4 กับหนังสือปุชฉาวิส ัชนาของ
 

ศาสนาคริสต์5 ที่ต่างฝ่ายต่างก็ยกเอาจุดอ่อนของอีก

ฝ่ายหน่ึงข้ึนมา และหักล้างด้วยคำสอนศาสนาของตน 
 

(Seri Phongphit 1982, 160-161) จึงมีชาวไทยจำนวน

น้อยมากเท่านั ้นที ่เปิดใจและย้ายไปเข้ารีตนับถือ

ศาสนาคริสต์ (Seri Phongphit 1982, 70) อีกทั้งผู้ที่

ย้ายมานับถือศาสนาคริสต์ก็มักจะถูกกล่าวหาว่า

ทรยศต่อประเพณีเดิมและญาติพี่น้องของตน ดังที่

ท่านปัลเลอกัวซ์บันทึกเกี่ยวกับเรื่องนี้ไว้ว่า


		 “แม้ว่าคริสต์ศาสนาจะเป็น

ที ่เชื ่อถือและได้รับการยกย่องใน

ประเทศสยาม แต่ก็ไม่เป็นเครื่อง

หักห้ามมิให้มีการเบียดเบียนพวก
 

ที่เข้ารีตได้ พอคนนอกศาสนาคน

หนึ่งเข้ารีตเป็นคริสตัง ญาติสนิท

มิตรสหายก็จะโจมตีเขาอย่างดุเดือด
 

ทีเดียว ‘ทำไมหือ แกต้องการละ

ศาสนาอันเที ่ยงแท้และแสงสว่าง

เพื ่อทิ ้งตัวเข้าไปอยู ่ในความมืด

กระนั ้นหร ือ แกต้องการคบหา

สมาคมกับพวกเดียถีย์กระนั้นหรือ 

ไอ้คนโฉด แกจะสูญเสียกุศลผล

	 4	By Chaophraya Thipphakorawong Mahakosathibodi (Kam Boonnak)


	 5	By Father Palergua (Bishop Jean-Baptiste Pallegoix)




วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ32

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


บุญที ่แกได้ทำไว ้แต ่ปางก่อนนี
้ 

จนหมดสิ้นแล้วแกจะต้องตกนรก 
 

นรกขุมใหญ่ไม่ได้ผุดไม่ได้เกิดอีก’” 

(Seri Phongphit 1982, 74)


	 การเผยแผ่ศาสนาคริสต์ส่วนมากจึงประสบ
 

ความสำเร็จในหมู่ชาวต่างชาติมากกว่า เช่น ชาวจีน

และชาวญวนที่อพยพเข้ามาเป็นจำนวนมากในขณะ

นั้น เป็นต้น โดยหากมิชชันนารีสามารถชักจูงหัวหน้า

ครอบครัวเข้ารีตได้ก็จะทำให้ลูกหลานคนเหล่านี
้ 

พากันย้ายตามมาเข้ารีตกันหมด ดังนั้น การที่ชาว

ไทยยังคงนับถือศาสนาพุทธอย่างเหนียวแน่นและ

ปฏิเสธศาสนาคริสต์ที่เข้ามาเผยแพร่ศาสนา ทำให้

ประชากรส่วนใหญ่ของชาวคาทอลิกยังคงล้วนเป็น

ชาวต่างชาติ


	 แม้ว่าจะเป็นข้อเสียที ่ศาสนาคริสต์ยังไม่

สามารถเข้าไปเผยแพร่ศาสนาแก่ชาวไทยได้สำเร็จ 

แต่ก็เป็นข้อดีที่ทำให้ศาสนาคริสต์ไม่ถูกเบียดเบียน

ศาสนา เนื่องจากการที่ชาวคาทอลิกเกือบทั้งหมด

เป็นชาวต่างชาติ ทำให้การเข้ารีตเป็นคริสต์ของพวก

เขาไม่ได้ส่งผลกระทบกระเทือนต่อสังคมไทยมากนัก 

แต่ในทางกลับกันยิ่งเป็นผลดีต่อการปกครองของรัฐ 

เนื่องจากชาวคาทอลิกมักจะรวมตัวกันอยู่เป็นค่าย 

เป็นชุมชน โดยมีบาทหลวงเป็นผู้ดูแล และไม่คิด
 

ยุ่งเกี่ยวกับเรื่องการเมือง ซึ่งคนเหล่านี้ส่วนหนึ่งเป็น

พวกเชลยที่ถูกต้อนเข้ามาจาก ลาว เขมร และญวน 

ถ้าหากพวกเขายังนับถือศาสนาเดิมของตนก็คือ
 

พุทธศาสนาแบบพื้นบ้าน และอยู่ปะปนกับคนไทย
 

ไม่แยกออกไปเช่นนี้ อาจถูกใช้เป็นเครื ่องมือทาง
 

การเมืองในการก่อความไม่สงบก็เป็นได้


	 การอยู่อาศัยของชาวไทยและชาวคาทอลิก

ในอดีตนั ้นแยกกันอยู ่อย่างชัดเจน กล่าวคือชาว

คาทอลิกมักรวมตัวกันอยู่เป็นชุมชนแยกออกไปจาก

ชาวไทย โดยมีการจัดสร้างวัดอยู่ตรงกลางชุมชน
 

เพื่อคอยดูแลและรักษาความเชื่อของชาวคาทอลิก 

นอกจากนี้ชาวคาทอลิกจะตั้งโรงเรียนให้อยู่คู่กับวัด

ด้วย โดยมีผู ้สอนก็คือบาทหลวงที่ดูแลวัดแห่งนั้น 

บาทหลวงจึงเป็นทั้งผู้ให้ความรู้ทั้งทางโลกและทาง

จิตวิญญาณแก่ชาวคาทอลิก ชาวคาทอลิกจึงถือ

บาทหลวงเปรียบเสมือน “พ่อ” ดังที่ชาวคาทอลิก

เรียกบาทหลวงว่า “คุณพ่อ” คุณพ่อจึงเป็นทั ้ง

บาทหลวงผู้กระทำพิธีกรรม ผู ้พิพากษาในกรณี
 

ขัดแย้ง ครูผู้ให้ความรู้ และเป็นผู้ที่คอยดูแลความ

สงบเรียบร้อยของชุมชน (Seri Phongphit 1982, 159)


	 แต่อย่างไรก็ตามการท่ีแยกกันอยูอ่ย่างชัดเจน
 

ไม่ได้เป็นปัจจัยที่ช่วยชาวคาทอลิกสามารถดำรงอยู
่ 

ในสังคมได้อย่างสงบสุขตลอดไป เนื่องจากการขาด
 

การติดต่อสัมพันธ์กันระหว่างชาวคาทอลิกและ
 

ชาวพุทธทำให้เกิดปัญหาความไม่เข้าใจกันได้โดย

ง่าย เช่น กรณีวิกฤตการณ์ ร.ศ.112 ศาสนาคริสต
์ 

ถูกกล่าวหาว่าเป็นพวกเดียวกับฝรั่งเศส กล่าวคือใน

สมัยรัชกาลที่ 5 ได้เกิดปัญหาความขัดแย้งระหว่าง

ไทยกับฝรั่งเศส ไทยต้องเสียดินแดนฝั่งซ้ายแม่น้ำโขง 

ซึ่งก็คือประเทศลาวเกือบทั้งหมดในปัจจุบันให้แก่

ฝรั่งเศสในสนธิสัญญา ร.ศ.112 นอกจากนี้ไทยยัง

ต้องยอมให้ฝั่งขวาแม่น้ำโขงระยะ 25 กิโลเมตร เป็น

เขตปลอดทหารและปลอดภาษี ต้องยอมเสียอำนาจ

อธิปไตยในการปกครองจันทบุรี และต่อมาก็ต้องเสีย

เสียมราฐ พระตะบอง และศรีโสภณแก่ฝรั่งเศสด้วย 

(Seri Phongphit 1982, 169) เหตุการณ์นี้ได้สร้างทั้ง

ความกลัวและความเกลียดชังต่อชาวฝรั่งเศสในหมู่

ชาวไทยเป็นอย่างมาก


	 พระสังฆราชเวย์ (พระสังฆราชในขณะนั้น) 

ยอมรับว่าข้อพิพาทระหว่างทั ้งสองประเทศส่งผล

กระทบต่อศาสนาคริสต์ โดยเฉพาะในกรุงเทพฯ มี



33

ชวลิต ตรียะประเสริฐ


ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

ชาวคาทอลิกที่ท่าจีน (สมุทรสาคร) ถูกข้าหลวงไทย

ทำร้าย และมีข่าวลือว่าจะมีการทำร้ายมิชชันนารี
 

ซึ่งส่วนใหญ่เป็นชาวฝรั่งเศสด้วย ทำให้ชาวคาทอลิก

จึงต้องหลบซ่อนอยู ่แต่ในบ้าน นอกจากนี้ในช่วง
 

เข้าพรรษาของทุกปีพระสังฆราชเวย์สังเกตว่าจะม
ี 

ข้อพิพาทเกี่ยวกับการดำเนินคดีหรือมีการกระทำที่

ไม่ดีต่างๆ ที่มุ่งมายังชาวคาทอลิกเสมอ จากรายงาน

ประจำปี พ.ศ. 2437 ของมิสซังสยามพบว่าจำนวน

การเข ้าร ับศีลล ้างบาปลดน้อยลงหลังจากเก ิด

เหตุการณ์ที่ฝรั่งเศสยึดครองจันทบุรี ในปี พ.ศ. 2436 

ซึ่งส่งผลทำให้คนต่างศาสนาไม่พอใจชาวคาทอลิก 

(Robae 2006, 451-452) ศาสนาคริสต์ถูกมองว่า
 

เป็นศาสนาของพวกฝรั่งเศสที่จะเข้ามายึดประเทศ

ไทยเป็นอาณานิคม เหตุผลนี้ได้สร้างความไม่พอใจ

ในหมู่ชาวไทยที่นับถือศาสนาพุทธเป็นอย่างมาก 

และทำให้ชาวคาทอลิกถูกมองว่าเป็นศัตรูกับประเทศ

ไทยไปด้วย แต่ปัญหาในครั้งนี้ยังไม่สามารถพัฒนา

จนเกิดเป็นการเบียดเบียนศาสนาคริสต์ที่รุนแรงได้ 

เนื่องจากยังมีความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนาคริสต์

กับสถาบันกษัตริย์ไทยอยู่


	 โดยจะเห็นได้จากกรณีที ่พระสังฆราชเวย์

เข้าไปขัดขวางเรือรบของฝรั่งเศสที่เข้ามาปิดปากอ่าว

ไม่ให้ยิงปืนใหญ่ถล่มกรุงเทพฯ ในสมัยรัชกาลที่ 5 

กล่าวคือเมื่อนายออกุสต์ ปาวี กงสุลฝรั่งเศสเตรียม

สั่งให้เรือปืนของฝรั่งเศสยิงถล่มกรุงเทพฯ ในวันที่ 
 

14 กรกฎาคม พ.ศ. 2436 เพื่อบีบให้สยามยอมมอบ
 

ดินแดนลาวตะวันออกทั้งหมดของฝั่งแม่น้ำโขงให้กับ

ฝร่ังเศส นายปาวีจึงได้รีบส่ังคนให้ไปตามพระสังฆราช
 

เวย์และธรรมทูตทั้งหมดมารวมกันที่กงสุลฝรั่งเศส 

แต่พระสังฆราชเวย ์ปฏิเสธคำสั ่งด ังกล ่าวและ
 

ได้เข้าไปเจรจากับนายปาวีไม่ให้ยิงปืนใหญ่ถล่ม

กรุงเทพฯ และเสนอให้ใช้ว ิธ ีประนีประนอมกับ

รัฐบาลไทยแทน (Chaiyon Praditsil, et al. 2009, 
 

57-58)


	 เมื่อเรื่องนี้ทราบไปถึงพระเจ้าอยู่หัวรัชกาล
 

ที่ 5 พระองค์ทรงพอพระทัยเป็นอย่างมากที่ศาสนา

คริสต์ในไทยไม่ได้เข้าไปมีส่วนเกี่ยวข้องกับการเมือง

ของฝรั่งเศส อีกทั้งยังให้การช่วยเหลือและเข้าข้าง

ประเทศไทยอีกด้วย ความสัมพันธ์ท่ีดีน้ีมีมาโดยตลอด
 

สืบเนื่องมาจนวาระสุดท้ายของพระสังฆราชเวย์ ซึ่ง

เห็นได้จากการท่ีเม่ือพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า
 

เจ้าอยูหั่ว ทรงทราบข่าวการมรณภาพของพระสังฆราช
 

เวย์ จากหนังสือของสมเด็จกรมพระยาเทววงศ์
 

วโรปการ เสนาบดีกระทรวงต่างประเทศถึงบาทหลวง

คอลอมเบต ์ ซึ่งเป็นอุปสังฆราชและรักษาการแทน

สังฆราช โดยมีความว่า


	 “ข ้ าพ เจ ้ า ได ้ ท ราบข ่ า ว

มรณภาพของเจ้าคุณพระสังฆราช

เวย์ ซึ ่งท่านแจ้งมาโดยหนังสือ
 

ลงวันที่ 20 เดือนนี้ ด้วยความเศร้า

สลดใจอย่างสุดซึ้ง ข้าพเจ้าได้นำ

ข ่าวน ี ้กราบบ ังคมทูลพระบาท

สมเด็จพระเจ้าอยู่หัวให้ทรงทราบ

ทันที พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยูหั่ว
 

ตลอดจนคณะเสนาบดีทรงรู ้ส ึก
 

ตื ้นตันพระทัยในข่าวนี ้อย่างยิ ่ง 

เพราะเรารู ้สึกว่าพระสังฆราชเวย
์ 

ได้เป็นมิตรที่จริงใจยิ่งคนหนึ่งของ

ประเทศไทยตลอดมา ความเสีย

สละของท่านเพื ่อความก้าวหน้า

ทางศีลธรรมของประเทศ ซึ่งงาน

ของคุณพ่อและคณะมิชชันนารี

คาทอลิกแห่งประเทศไทย ทำการ



วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ34

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


ส่งเสริมเป็นอันดีนั ้น จะจารึกอยู่
 

ในประว ัต ิศาสตร ์แห ่งชาต ิ เรา 

พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวทรง

ทราบดีว่า ไม่มีถ้อยคำใดจะแสดง

ความเสียใจอย่างสุดซึ้งของเราให้

สมกับการสูญเสียครั้งนี้ พระองค์

ทรงปรารถนาให้คุณพ่อและคณะ

มิสซังคาทอลิกทั ้งหลายทราบว่า 

เมื ่อเห็นอุปนิสัยจิตใจสูงกับงาน
 

อันยิ ่งใหญ่และน่าสรรเสริญของ

ท่านในประเทศนี้ อันเป็นงานที่อยู่

ในรัชสมัยของพระองค์ พระบาท

สมเด็จพระเจ้าอยู ่หัวและรัฐบาล

ของพระองค์ไม่เคยถือพระสังฆราช

เวย์ผู้วายชนม์เป็นคนต่าวด้าว และ

ประเทศไทยสมควรจะได้ร ับการ

แสดงความเศร้าสลดใจในมรณภาพ
 

นี ้ ข้าพเจ้าหวังว่าคุณพ่อจะแจ้ง

ความรู้สึกของเรานี้ให้คณะมิสซัง

คาทอลิกทราบโดยทั ่วกัน” (Seri 

Phongphit 1982, 172-173)


	 จากหนังสือของสมเด็จกรมพระยาเทววงศ์

วโรปการข้างต้นนี้จะเห็นได้ว่าในสายตาของกษัตริย์

ไทยซึ่งมีความสัมพันธ์ที่ดีกับศาสนาคริสต์ พระองค์

ไม่ได้มองว่าชาวคาทอลิกในประเทศไทยเป็นคน

ต่างด้าว แต่พระองค์กลับมองว่าชาวคาทอลิกมี

สถานะเป็นคนอื่น (ที่ไม่ใช่คนไทย) ที่มีความเป็นมิตร

กับคนไทย ซึ่งแนวคิดของชนชั้นปกครองนี้เป็นส่วน

สำคัญต่อการสร ้างความเป็นพลเมืองของชาว

คาทอลิกในสังคมไทยในเวลาต่อมา กล่าวคือทำให้

ต่อมาในสมัยรัชกาลที่ 6 สถาบันกษัตริย์ได้ออก

กฎหมายสัญชาติไทย โดยไม่ได้วางเงื่อนไขกีดกัน

ความเป็นพลเมืองไทยอันเนื่องจากการนับถือศาสนา

คริสต์ ทำให้ชาวคาทอลิกซึ ่งเป็นคนต่างชาติหรือ
 

ลูกครึ่งไทยต่างชาติได้รับสัญชาติไทยทั้งหมดในเวลา

ต่อมา


	 นอกจากนี้สิ่งที่ไม่อาจละเลยที่จะกล่าวถึง
 

ได้ก็คือ การเข้ามาเป็นตัวแทนในการติดต่อกับ
 

ต่างประเทศ และการนำความรู้สมัยใหม่เข้ามาใน

ช่วงเวลาของการพัฒนารัฐชาติสมัยใหม่ในช่วงแรก 

เช่น การรักษาพยาบาล การพิมพ์ เป็นต้น เนื่องจาก

เป็นปัจจัยสำคัญแรกในการที่ทำให้ศาสานาคริสต์มี

สายสัมพันธ์ที่ดีกับสถาบันกษัตริย์ไทย นอกจากนี้

ศาสนาคริสต์ยังได้เข้ามามีส่วนช่วยในการพัฒนา

ประเทศในด้านการตั้งโรงเรียนและการสอนภาษา
 

อีกด้วย


	 การตั้งโรงเรียนและการสอนภาษาถือเป็น

ปัจจัยที่ส่งผลดีระยะยาวมาจนถึงปัจจุบัน โดยใน

อดีตพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรง

ต้องการที่จะปฏิรูประบบการศึกษา พระองค์ทรงไว้

วางพระทัยให้ศาสนาคริสต์เข้ามาช่วยจัดการเก่ียวกับ
 

การศึกษาแบบแผนใหม่ ศาสนาคริสต์ได้นำความรู้

สมัยใหม่ทางตะวันตกมาประยุกต์ใช้ในการสอนใน

โรงเรียนได้เป็นอย่างดี ประจวบกับค่านิยมตะวันตก
 

ในสมัยนั ้นมีสูงมาก การส่งลูกหลานชนชั ้นนำไป

เรียนที่ต่างประเทศเพื่อฝึกภาษาและนำความรู้ทาง
 

ตะวันตกกลับมาพัฒนาประเทศเป็นที่นิยมกันมาก 

เม่ือศาสนาคริสต์ในไทยสามารถฝึกนักเรียนให้มีความ
 

เชี ่ยวชาญ ทั้งภาษาและความรู ้เบื ้องต้นเกี ่ยวกับ

วิทยาศาสตร์ซ่ึงเป็นพ้ืนฐานของวิชาความรูท้างตะวันตก 
 

ชนช้ันนำจึงมักจะให้ลูกหลานเข้าเรียนที่โรงเรียนของ

คริสต์แทนท่ีจะส่งไปเรียนต่างประเทศ (Pensri Horae 

2015)


	 ผู้ที่ได้รับการศึกษาในโรงเรียนคริสต์ในยุค

แรกอย่างน้อยจึงล้วนแต่เป็นลูกหลานของชนชั ้น



35

ชวลิต ตรียะประเสริฐ


ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

กลางหรือคนรวยขึ ้นไป ซึ ่งโดยส่วนมากจะเป็น
 

พระบรมวงศานุวงศ์ ทำให้ภาพพจน์โรงเรียนคริสต์
 

ในประเทศไทยจึงมีความมั่นคงและมั่งคั ่ง เพราะ

คนรวยและคนม ีอำนาจท ี ่ต ้องพ ึ ่ งพาโรงเร ียน 

ประกอบกับการที ่โรงเรียนได้รับการสนับสนุนทุน

ดำเน ินการและมีผู ้บร ิหารมาจากต่างประเทศ 

โรงเรียนในเครือของคริสต์จึงอยู่ในฐานะร่ำรวยและ

ก้าวหน้ากว่าโรงเรียนของรัฐบาลไทย (Duan Khamdi 

1986, 88)


	 การสร้างโรงเรียนจึงเป็นประโยชน์ต่อศาสนา
 

คริสต์อย่างมาก เปรียบเสมือนเป็นการดึงดูดใจผู้คน

ให้เข้าหาศาสนาคริสต์มากขึ้น เนื ่องจากการเปิด
 

การเรียนการสอนไม่จำกัดการนับถือศาสนา ทำให้

ชาวไทยไม่ว่าจะนับถือศาสนาพุทธ หรือศาสนา

อิสลามก็สามารถเข้าศึกษาได้ ส่งผลให้ศาสนาคริสต์

เป็นที่รู้จักของสังคมไทย และทำให้นักเรียนชาวไทย

ต่างศาสนาที่มาเรียนเปิดใจยอมรับศาสนาคริสต์มาก

ขึ้น ซึ่งจะส่งผลดีในอนาคตเมื่อพวกเขาเติบโตไปเป็น

ชนชั้นนำต่อไปนั้นเอง เช่น การที่โรงเรียนมาแตร์ 
 

เดอี ได้มีโอกาสสำคัญในการช่วยอบรมการศึกษาให้

กับพระมหากษัตริย์ไทยถึง 2 รัชกาล คือรัชกาลที่ 8 

และรัชกาลที่ 9 การได้รับโอกาสสำคัญเช่นนี้ยิ่งทำให้

ความสัมพันธ์ของศาสนาคริสต์กับสถาบันกษัตริย์

เป็นไปอย่างราบรื่นทั้งในปัจจุบันและอนาคต


	 แต่อย่างไรกต็ามในช่วงแรกของกระบวนการ
 

สร้างความเป็นพลเมืองของชาวคาทอลิกในสังคม

ไทยยังไม่สามารถสำเร็จได้ เนื่องจากชาวคาทอลิก

ยังไม่สามารถลบภาพจินตกรรมที่ชาวไทยส่วนใหญ่ 

ซ่ึงนับถือศาสนาพุทธมองชาวคาทอลิกเป็นชาวต่างชาติ
 

ได้ เห็นได้จากเหตุการณ์การเบียดเบียนศาสนาใน

สมัยรัฐบาลจอมพล ป. พิบูลสงคราม


	 รัฐไทยซึ่งใช้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาหลักใน

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองมาโดยตลอด 

ทำให้ความเป็นพลเมืองไทยถูกผูกติดกับความเป็น

ชาวพุทธ หลวงวิจิตรวาทการนักคิดคนสำคัญในการ

สร้างชาติของจอมพล ป. พิบูลสงครามได้สนับสนุน

แนวคิดที่ว่าคนไทยควรนับถือศาสนาเดียวคือศาสนา

พุทธ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ ส.ศิวลักษณ์ ที่

กล่าวว่าอุดมการณ์ ชาติ ศาสน์ กษัตริย์ ของไทยคือ 

ชาติ ศาสนาพุทธ และกษัตริย์นั่นเอง เพราะฉะนั้น

การเป็นคนไทยจึงต้องนับถือศาสนาพุทธเท่านั ้น 

(Sulak Sivaraksa 2002, 35-36)


	 ในช่วงสงครามอินโดจีนประเทศไทยมีความ

ขัดแย้งกับฝรั่งเศส รัฐบาลจอมพล ป. พิบูลสงคราม 

ชูนโยบายชาตินิยม (Reynolds 2002, 9-14) โดยการ

สร้างจินตกรรมของความเป็นชาติไทยไว้ว่าชาวชาติ

ไทยจะต้องนับถือศาสนาพุทธเพียงศาสนาเดียว 
 

ดังนั้นพลเมืองที่ดีจึงต้องนับถือศาสนาพุทธ มีการ

บังคับให้ชาวคาทอลิกท่ีมีสัญชาติไทยเปล่ียนมานับถือ
 

ศาสนาพุทธ


	 “พระสงฆ์คริสต์ชาวไทยได้

ถูกบังคับให้ละทิ้งศาสนาคริสต์ ถ้า

พวกเขายินยอมลงชื่อ พวกเขาจะ

ได้รับการพิจารณาว่าเป็นพลเมือง

ที ่ดี แต่ถ้าพวกเขาไม่ยอมละทิ ้ง

ศาสนาคริสต์ พวกเขาจะต้องถูกขัง

คุก 1-2 เดือน และถูกปล่อยตัวไป 

หรือถูกฟ้องในข้อหาเป็นแนวที่ 56 

ซึ่งจะต้องถูกตัดสินโทษอย่างหนัก 

จำคุก 2-3 ปี หรือตลอดชีวิตโดย
 

คำสั่งของศาลทหารซึ่งใช้พยานเท็จ

ปรักปรำ” (Larke 2000, 44)


	 6	A spy sent by France to Thailand during the Indochina War




วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ36

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


	 เหตุการณ์เบียดเบียนศาสนาคริสต์ในขณะ

นั้นทวีความรุนแรงขึ้น โดย “คณะเลือดไทย” ซึ่ง

เป็นกลุ ่มคนไทยที ่อ้างตัวว่าเป็นผู ้ที ่ร ักชาติ และ

สนับสนุนนโยบายความเป็นเอกภาพทางศาสนาของ

รัฐบาลที่ต้องการให้ชาวไทยนับถือศาสนาพุทธเพียง

ศาสนาเดียว พวกเขาบีบบังคับให้คนไทยที่นับถือ

ศาสนาคริสต์กลับใจเปลี่ยนมานับถือศาสนาพุทธ 
 

มีการปิดโบสถ์ และการห้ามทำพิธ ีทางศาสนา 

(Chaiyon Praditsil, et al. 2009, 58-63)


	 นอกจากนี ้คณะเลือดไทยยังได ้ปลูกฝัง

แนวคิดให้สมาชิกทุกคนเห็นว่าศาสนาคริสต์เป็น

ศาสนาของฝรั ่งเศสซึ่งเป็นศัตรูกับไทย ผู้ที ่นับถือ

ศาสนานี้จึงเป็นศัตรูของคนไทยด้วย คณะเลือดไทย

จะต้องหาวิธีในการกำจัดศัตรูของชาติเหล่านี้ไปให้

หมด แนวคิดของคณะเลือดไทยได้แพร่กระจายไป

ตามจังหวัดต่างๆ ทั่วประเทศ ทำให้เกิดคณะเลือด

ไทยตามจังหวัดต่างๆ ด้วย เช่น คณะเลือดไทย

เชียงใหม่ คณะเลือดไทยสาขาพนัสฯ และคณะเลือด

ไทยพระประแดง เป็นต้น (Surachai Chumsriphan 

2000, 38)


	 ในภาคตะวันออกเฉียงเหนือชาวคาทอลิก

ถูกเบียดเบียนศาสนาอย่างร ุนแรง โดยเฉพาะ

เหตุการณ์ มรณสักขีแห่งสองคอน7 ที ่เกิดขึ ้นใน

จังหวัดนครพนมซึ่งมีอาณาเขตติดกับประเทศลาวที่

ในขณะนั ้นเป็นอาณานิคมของฝรั ่งเศส (Kohtae 

Robae 2006, 662) โดยมีตำรวจกลุ่มหนึ่งได้เข้ามา

เรียกประชุมชาวบ้านในหมู่บ้านชาวคาทอลิกและ

ประกาศว่าไทยจะมีการทำสงครามกับฝรั่งเศส ถ้า

ไทยชนะจะไม่มีศาสนาคริสต์อีกต่อไป หลังจากนั้น

พวกเขาก็ได้เข้ามาตั้งค่ายอยู่ในหมู่บ้านและเริ่มบีบ

บังคับให้ชาวบ้านเลิกนับถือศาสนาคริสต์ แต่ไม่

ประสบความสำเร็จมากนักเนื่องจากชาวบ้านยังมี
 

ครูสอนศาสนาคนหนึ่งชื่อ สีฟอง ซึ่งเป็นผู้ที่ชาวบ้าน

นับถืออยู่ทำให้ชาวบ้านไม่ยอมละทิ้งศาสนาโดยง่าย 

พวกตำรวจจึงคิดหาอุบายเพื่อกำจัดครูสีฟอง โดย

การเขียนจดหมายหลอกให้ครูสีฟองออกไปจาก

หมู่บ้าน หลังจากนั้นก็ใช้ปืนยิงครูสีฟองจนเสียชีวิต 

ต่อมายังมีคนที่ไม่ยอมละทิ้งศาสนาและพร้อมที่จะ

สละชีวิตแต่ไม่ยอมละทิ้งความเชื่ออีก 6 คน ซึ่งก็ถูก

ตำรวจยิงเสียชีวิตในภายหลังด้วย (Kohtae Robae 

2006, 663-667)


	 การเบียดเบียนศาสนาคริสต์ดำเนินการ
 

ต่อเน่ืองเร่ือยมาต้ังแต่ปี พ.ศ. 2483 จนถึงปี พ.ศ. 2485 
 

เมื่อไทยเข้าร่วมกับญี่ปุ่นในช่วงสงครามโลกครั้งที ่ 2 

และประกาศสงครามกับอังกฤษและสหรัฐอเมริกา 

อังกฤษเริ่มทิ้งระเบิดที่กรุงเทพฯ สร้างความเสียหาย

มากมายให้กับสถานที่สำคัญๆ หลายแห่ง ส่งผล

ให้การเบียดเบียนศาสนาคริสต์หยุดชะงักลงไปด้วย 

ต่อมาญ่ีปุ่นแพ้สงคราม ปรีดี พนมยงค์ ผูส้ำเร็จราชการ
 

ขอร้องให้จอมพล ป. พิบูลสงคราม ลาออกจาก

ตำแหน่ง โดยนายควง อภัยวงศ์ ได้ขึ้นเป็นนายก

รัฐมนตรีคนใหม่แทน ในปี พ.ศ. 2487 และได้มีการ

ประกาศเสรีภาพในการนับถือศาสนาทันทีถือเป็น

สัญลักษณ์การสิ้นสุดการเบียดเบียนศาสนาคริสต์

นับตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา (Kohtae Robae 2006, 661)


	 กล ่าวโดยสร ุปสาเหต ุสำค ัญของการ

เบียดเบียนศาสนาในครั้งนี้เกิดจากปัจจัย 3 ข้อดังนี้ 

ปัจจัยที่หนึ่ง การปลุกระดมให้ประชาชนชาวไทยมี

ความรักชาติ ตามนโยบายของรัฐบาลในเวลานั้น 

ปัจจัยที่สอง ศาสนาพุทธถือเป็นศาสนาของคนไทย 

	 7	Sacrifice their lives in order to preserve the religious beliefs of Catholics during the Indochina War.




37

ชวลิต ตรียะประเสริฐ


ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

ดังนั้นคนไทยทุกคนจะต้องนับถือศาสนาพุทธ และ

ปัจจัยที่สาม สถานการณ์ทางการเมืองทำให้ศาสนา

คริสต์ถูกมองว่าเป็นศาสนาของฝรั่งเศส ทำให้ความ

เกลียดชังศาสนาคริสต์รุนแรงมากขึ ้น (Surachai 

Chumsriphan 2000, 126)


พัฒนาการและความสำเร็จของ

สร้างความเป็นพลเมืองของ

คาทอลิกในสังคมไทย


	 ต่อมาได้เกิดการสังคายนาวาติกันครั้งที่ 2 

(1962-1965 A.D.) ซึ่งเป็นการปรับตัวของศาสนจักร

คาทอลิกในระดับโลก ส่งผลให้ศาสนาคริสต์ใน

ประเทศไทยสามารถปรับตัวเข้ากับสังคมไทยได้ดีขึ้น 

โดยศาสนาคริสต์ได้ปรับเปลี่ยนมุมมองในเรื่องความ

รอดที่เชื่อว่ามีเพียงศาสนาคริสต์เพียงศาสนาเดียว
 

ที่เป็นศาสนาที่เที่ยงแท้ ความรอดของมนุษย์อยู่ที่

การล้างบาปเข้ามาเป็นคริสต์ เพ่ือจะได้เป็นประชากร
 

ของพระเจ้าอันจะนำไปสู่การบรรลุเป้าหมายชีวิตที่ดี 

การสังคายนาวาติกันครั้งที่ 2 ได้เปลี่ยนความหมาย

ใหม่ว่า ความรอดของมนุษย์ไม่จำเป็นต้องเปลี่ยนมา

นับถือศาสนาคริสต์ก็ได้ เพียงแต่มนุษย์ปฎิบัติตน

เป็นคนดีไม่ว่านับถือศาสนาไหนก็สามารถที่จะมี

ความรอดได้เช่นกัน8


	 หลังจากการสังคายนาวาติก ันครั ้งที ่ 2 

ศาสนาคริสต์จึงไม่พยายามเผยแผ่ศาสนาให้ชาวไทย

มาเข้ารีตเป็นคริสต์ แต่พยายามสนับสนุนให้ชาวไทย

ทุกคนเป็นคนดี และเน้นการเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของ

ชุมชนท้องถิ่น การพัฒนาท้องถิ่น และการปรับให้

ศาสนาคริสต์เป็นศาสนาของท้องถิ่น ทำให้ศาสนา
 

คริสต์เริ ่มได้รับการยอมรับจากสังคมไทยมากขึ ้น 

(Chaiyon Praditsil, et al. 2009, 86)


		 “พระศาสนจักร ต้องแทรกซึม
 

เข้าไปในหมู่มนุษย์ทุกหมู ่เหล่านี ้ 

โดยเคล ื ่อนไหวแบบเด ียวก ับท ี ่

พระคริสตเจ้าเอง เมื่อเสด็จมาเกิด

เป็นมนุษย์ทรงนำตัวมาผูกพันกับ

สภาพทางสังคมและวัฒนธรรมของ

มนุษย์ ซ่ึงพระองค์เสด็จมาอยูด้่วย” 
 

(Chaiyon Praditsil 2009, 90)


	 ดังนั้นชาวคาทอลิกในประเทศไทยจึงต้อง

เข ้าใจการอยู ่ ร ่ วมก ับคนต ่างศาสนาในส ังคม 

(Incarnation) คือชาวคาทอลิกต้องไม่ทำตัวแปลกแยก 

ต้องพยายามผสมผสานวัฒนธรรมและอยู่ร่วมทุกข์

ร ่วมสุขกับคนศาสนาอื ่นๆ ในสังคมให้ได้ (Seri 

Phongphit 1982, 232) การจินตกรรมความเป็นไทย

ของชาวคาทอลิกให้สอดคล้องกับจินตกรรมความ

เป็นไทยหลัก จึงเป็นปัจจัยสำคัญที่จะทำให้สังคม

ไทยลบภาพความเป็นแปลกแยกของชาวคาทอลิก 

และทำให้คาทอลิกสามารถอยู ่ร ่วมกับสังคมไทย
 

ได้อย่างสงบสุข โดยศาสนาคริสต์ได้ใช้มาตรการ
 

การเพิ่มความเป็นไทยให้กับศาสนาคริสต์ และการ

สร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับสถาบันกษัตริย์ ในนิยาม

ความเป็นไทยของตน


	 1.	 การสร้างความเป็นไทยของ

ศาสนาคริสต์


	 เป็นการผสมผสานศาสนาคริสต์เข ้ากับ

ความเป็นไทย ซึ่งมีส่วนสำคัญอย่างมากต่อการสร้าง

	 8	God is watching us whatever the religion we are. This is the extending of God in the sense that he can be reached and be 

able to take care all human beings in this world, even people who do not have any respect for him.




วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ38

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


จินตกรรมความเป็นไทยของศาสนาคริสต์ โดยจะ

เห็นได้จาก 1.1 การผสมผสานศิลปวัฒนธรรมแบบ

ไทย 1.2 การปรับภาษาบทสวด และ 1.3 การบวช

บาทหลวงชาวไทย


	 1.1	 การผสมผสานศิลปวัฒนธรรม

แบบไทย


	 การสร้างโบสถ์ของศาสนาคริสต์ในประเทศ

ไทยม ักจะสร ้างตามแบบสถาป ัตยกรรมย ุโรป 
 

โดยเฉพาะสถาปัตยกรรมแบบโกธิค คือ โบสถ์ที่มี

ลักษณะเป็นรูปแหลมเรียว ทุกส่วนพุ่งขึ้นไปในแนว

สูง ประดับด้วยกระจกสี เพดานสูงทำให้รู้สึกโปร่ง 

ตามซุ้มประตูมักมีรูปปั้นของบรรดานักบุญ แต่หลัง

จากการสังคายนาวาติกันครั ้งที ่ 2 ศาสนาคริสต์
 

เริ่มปรับเปลี่ยนแนวคิดเพื่อให้ศาสนาคริสต์สามารถ
 

เข้าถึงชาวไทย และผสมกลมกลืนกับวัฒนธรรมไทย

ให้มากขึ้น โดยการหันมาใช้การสร้างโบสถ์ในแบบ

สถาปัตยกรรมแบบไทย (Chaiyon Praditsil 2009, 99) 

เช่น โบสถ์ของคณะมหาไถ่ พัทยา จังหวัดชลบุรี 

และโบสถ์วัดอัครเทวดามีคาแอล บ้านซ่งแย้ จังหวัด

ยโสธร เป็นต้น


โบสถ์พระมหาไถ่พัทยาฯ 


Redemptorist center introduction book 2015


	 โดยโบสถ์คณะมหาไถ่ พัทยา จังหวัดชลบุรี 

สร้างในรูปแบบศิลปะแบบไทย ภายนอกโบสถ์จะมี

ลักษณะคล้ายกับสถาปัตยกรรมยุคกรุงธนบุรี ซึ ่ง
 

ได้รับอิทธิพลมาจากสถาปัตยกรรมจีน เห็นได้จาก
 

ตัวหลังคาที ่ยื ่นออกจากฝาผนังเพียงเล็กน้อย มี

พญานาค ฝาผนังและเสาประดับด้วยเคร่ืองป้ันดินเผา
 

และชิ้นส่วนกระจกหลากสี ส่วนภายในจะพบความ

โดดเด่นในการผสมผสานวัฒนธรรมไทยกับศาสนา

คริสต์ ซึ ่งปรากฏชัดเจนในภาพเขียนชีวประวัติ
 

พระเยซูบนฝาผนัง




39

ชวลิต ตรียะประเสริฐ


ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

พระเยซูทรงเผยแผ่ศาสนาแก่ชาวบ้าน 


(Redemptorist center introduction book 2015)


กำเนิดพระเยซู 


Photo by the researcher of this paper form historical archives archdiocese of Bangkok 2015




วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ40

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


	 ส่วนโบสถ์วัดอัครเทวดามีคาแอล บ้านซ่งแย้ 
 

จังหวัดยโสธร เป็นโบสถ์ที่จัดสร้างด้วยไม้ทั้งหลัง 
 

มีสถาปัตยกรรมที่สะท้อนให้เห็นถึงวัฒนธรรมดั้งเดิม

ของท้องถิ่นและความเชื่อของศาสนาคริสต์ เป็นการ

ผสมผสานและนำความเชื ่อเข้าสู ่ว ัฒนธรรมของ

ศาสนาคริสต์อย่างลงตัว โดยการใช้วัสดุก่อสร้าง

อาคารเป็นฝีมือของช่างและวัสดุในท้องถิ่นทั้งสิ ้น 

การยกใต้ถุนสูงเพื ่อหนีน้ำและหลบหลีกจากสัตว์
 

มีพิษซึ่งเป็นภูมิปัญญาพื้นบ้านของชาวไทยอีสาน 

ทำให้รูปร่างหน้าตาของโบสถ์มีลักษณะความเป็น

ท้องถิ่นสูงมาก แต่ในเรื่องการใช้สอยภายในโบสถ์

กลับเป็นไปในแบบตะวันตก กล่าวคือมีโถงทางเข้า
 

ที่มืดและแคบ เมื่อเข้ามาสู่โถงภายในจะรู้สึกสูงและ

โปร่ง มีโถงกลางและทางเดิน ขนาบด้วยทิวต้นเสา 

และปลายสุดของทางเดินคือพระแท่น (Kittitouch 

Chaiprasith 2009, 231-232)


	 1.2	 การปรับภาษา บทสวด


	 การปรับเปลี ่ยนภาษาในการสวดภาวนา

จากภาษาต่างประเทศเป็นภาษาไทย เนื่องจากเดิมที

ชาวคาทอลิกไม่ใช่คนไทยทำให้ภาษาในการสวด
 

ภาวนาของคนเหล่านั้นจะแตกต่างกันไปตามชุมชน 

ว่าชุมชนนั้นมีคนเชื้อชาติใดอยู่บ้าง ถ้าบางชุมชนมี

หลายเชื้อชาติ ก็ต้องสวดหลายภาษาโดยมีการแบ่ง

ตามช่วงเวลาด้วย (Puttipong Puttansri 2015)


	 ดังนั้นเมื่อเกิดการสังคายนาวาติกันครั้งที่ 2 

จึงเกิดการปรับเปลี่ยนภาษามาใช้ภาษาไทยเพื่อให้

ศาสนาคริสต์สามารถเข้าถึงคนไทยได้ง่ายมากขึ้น 

เช่น ชาวคาทอลิกที ่จ ังหวัดจันทบุรีเดิมเป็นชาว

เวียดนามอพยพ ทำให้พวกเขาใช้ภาษาเวียดนาม
 

ในการสวดภาวนาเป็นหลัก แต่เมื่อมีการสังคายนา

วาติกันครั ้งที ่ 2 พวกเขาก็ได้ปรับตัวโดยการปรับ

เปลี่ยนมาใช้ภาษาไทยในการสวดภาวนาแทน ซึ่ง

การปรับเปลี่ยนนี้ก็เป็นไปอย่างค่อยเป็นค่อยไป คือ 

ลดการสวดภาษาเวียดนามจากอาทิตย์ละครั้ง เป็น

เดือนละครั้ง และต่อมาเหลือแค่สวดเฉพาะวันที่มี

เทศกาลเท่านั ้น จนในปัจจุบันแทบไม่มีการสวด

ภาษาเวียดนามแล้ว (Chaiyon Praditsil 2009,101) 

เป็นต้น


	 1.3	 การบวชบาทหลวงชาวไทย


	 เพ่ือสอดคล้องกับแนวทางของการสังคายนา
 

วาติกันคร้ังท่ี 2 คาทอลิกไทยจึงจำเป็นต้องมีการเตรียม
 

โบสถ์วัดอัครเทวดามีคาแอล บ้านซ่งแย้ จังหวัดยโสธร (Catholicubon 2016)




41

ชวลิต ตรียะประเสริฐ


ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

บาทหลวงชาวไทย เพื ่อขึ ้นมาปกครองศาสนจักร
 

ในประเทศไทย มีการตั้งวิทยาลัยแสงธรรม ซึ่งเป็น

สถานที่อบรมผู้ที ่จะเตรียมตัวเป็นบาทหลวง เป็น

วิทยาลัยที่ได้รับการรับรองการศึกษาจากรัฐเปิดสอน

วิชาปรัชญาและเทวศาสตร์เทียบเท่ากับมหาวิทยาลัย
 

ทั่วไป ผู้ได้เข้ารับการศึกษานอกจากจะได้รับการ

ศึกษาด้านวิชาการแล้วยังต้องได้รับการฝึกอบรม

ด้านจิตใจ ระเบียบวินัย และประสบการณ์ในงาน

ของคาทอลิกซึ่งรวมเป็นเวลา 7 ปี จึงจะมีสิทธิได้รับ

การบวชเป็นบาทหลวง (Seri Phongphit 1982, 255-

256)


	 ทำให้ต่อมาตำแหน่งพระสังฆราช จากเดิม

ที่จะเป็นตำแหน่งที่มีแต่มิชชันนารีชาวฝรั่งเศสหรือ

อิตาลี ได้กลายมาเป็นตำแหน่งของบาทหลวงชาวไทย
 

ทั้งหมด เช่น พระคาร์ดินัล ไมเกิ้ล มีชัย กิจบุญชู 

(พระอัครสังฆราชแห่งกรุงเทพ) พระสังฆราช โรเบิร์ต 

รัตน์ บำรุงตระกูล (พระสังฆราชแห่งสังฆมณฑล

เชียงใหม่) พระสังฆราช ยอแซฟ เอก ทับปิง (พระ

สังฆราชแห่งสังฆมณฑลราชบุรี) และพระสังฆราช 

ลอเรนซ์ คายน์ แสนพลอ่อน (พระสังฆราชแห่งสังฆ

มณฑลท่าแร่-หนองแสง) เป็นต้น (Chaiyon Praditsil 

2009, 93-94)


	 2.	สายสัมพันธ์ที่ดีระหว่างศาสนา

คริสต์กับสถาบันกษัตริย์ไทย


	 ความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างศาสนาคริสต์กับ

สถาบันกษัตริย์ไทยเป็นปัจจัยสำคัญอย่างหนึ่งใน

การสร้างการยอมรับความเป็นพลเมืองของชาว

คาทอลิก โดยเฉพาะช่วงกรุงรัตนโกสินทร์ ศาสนา

คริสต์กับสถาบันกษัตริย์ไทยมีความสัมพันธ์ที่ใกล้ชิด

และสนิทสนมกันมากขึ ้น เนื ่องจากศาสนาคริสต์
 

ได้เข้าไปมีส่วนช่วยสถาบันกษัตริย์ไทยในการพัฒนา

ประเทศให้เป็นรัฐชาติสมัยใหม่ ศาสนาคริสต์จึงได้

รับความคุ้มครองจากสถาบันกษัตริย์ไทยให้สามารถ

อยู่ในสังคมไทยได้อย่างสงบสุข


	 ชาวคาทอลิกได้ใช้ความสัมพันธ์ท่ีดีต่อสถาบัน
 

กษัตริย์ในการสร้างการยอมรับให้ตนเองเป็นส่วนหน่ึง
 

ในชุมชนจินตกรรมของสังคมไทย ภายใต้กรอบการ

เคารพและเชิดชูสถาบันกษัตริย์ ซึ่งเป็นกรอบคิดหลัก

ของจินตกรรมความเป็นไทยที ่ชาวไทยพึงกระทำ 

โดยศาสนาคริสต์ได้เริ่มเข้าไปมีส่วนช่วยในการสร้าง

ฐานอำนาจทางอุดมการณ์ให้กับสถาบันกษัตริย์ 

ดังนี้


	 2.1 พิธีมิสซาในวโรกาสที่พระบาทสมเด็จ

พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ทรงครองสิริราชสมบัติครบ 

25 ปี ในวันที่ 9 มิถุนายน พ.ศ. 2514 คณะกรรมการ

สภาฆราวาสคาทอลิกแห่งประเทศไทย ในสภา

ประมุขบาทหลวงโรมันคาทอลิกแห่งประเทศไทย 
 

จัดพิธีมิสซาบูชาขอบพระคุณเพื่อเฉลิมพระเกียรติ

และแสดงความจงรักภักดี ณ สวนลุมพินี กรุงเทพฯ 

(Catholic bishops’ conference of Thailand 2007, 

200)




วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ42

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


	 2.2	 ในวโรกาสมหามงคลเฉลิมพระชนม
 

พรรษาของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 

ในปีที่ 72 พรรษา (5 ธันวาคม พ.ศ. 2543) มีการจัด

พิธีมิสซาใหญ่ เพื่อให้ชาวคาทอลิกได้ร่วมใจถวาย

สดุดี และตั ้งจิตอธิษฐาน ขอพระผู ้เป็นเจ้าทรง

บันดาลให้พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวทรงเจริญ

พระชนมายุยืนนาน และขอให้ปวงชนชาวไทยมี

ความสุขสันติทั่วราชอาณาจักร (Catholic bishops’ 

conference of Thailand 2007, 208)


การจัดงานในวโรกาสพระราชพิธีเฉลิมราชสมบัติครบ 60 ปี ของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว


รัชกาลที่ 9 พ.ศ. 2549 (Catholic bishops’ conference of Thailand 2007)


สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี เสด็จเป็นองค์ประธานงานมหกรรมดนตรีศักดิ์สิทธิ์

เฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว วโรกาสเฉลิมพระชนมพรรษา 60 พรรษา


วันที่ 11 ธันวาคม พ.ศ. 2530 


(Catholic bishops’ conference of Thailand 2007)




43

ชวลิต ตรียะประเสริฐ


ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

	 2.3	 การจัดพิธีอาเศียรวาทในวันพ่อและ
 

วันแม่แห่งชาติท่ีโบสถ์ส่วนใหญ่ทำในทุกๆ ปี โดยงาน
 

จะจัดในวันอาทิตย์ที่ใกล้กับวันที่ 12 สิงหาคม และ 

5 ธันวาคม ของทุกปี จะมีการติดรปูของพระบาสมเด็จ
 

พระเจ้าอยู ่หัวหรือสมเด็จพระราชินีเพื ่อเป็นการ

สรรเสริญ มีการสวดอวยพระพร ผู้นำโบสถ์แต่ละ

แห่งจะนำกล่าวบทอาเศียรวาทและร่วมกันร้องเพลง

สรรเสริญพระบารมี เพื่อแสดงให้เห็นว่าชาวคาทอลิก

ในประเทศไทยให้ความสำคัญและมีความจงรักภักดี

ต่อสถาบันกษัตริย์ (Viboon Limpanawut 2014)


	 2.4	 การจัดการประชุมลูกเสือคาทอลิกโลก 

ครั้งที่ 1 ของประเทศไทย ในการจัดการประชุมใน

ครั้งนี้ นอกจากจะมีเป้าหมายในการช่วยสร้างความ

สามัคคีให้กับชาวคาทอลิกแล้ว ศาสนาคริสต์ได้สอด

แทรกการเชิดชูสถาบันกษัตริย์ไว้ด้วย โดยได้กล่าว

ยกย่องพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยูหั่วรัชกาลท่ี 6 ท่ีทรง
 

เป็นผู้ริเริ่มก่อตั้งลูกเสือไทย และเชิดชูพระเจ้าอยู่หัว
 

รัชกาลที่ 9 ที่พระองค์ทรงสืบสานและพัฒนากิจการ

ลูกเสือไทยจนเจริญรุ ่งเรืองมากขึ ้น (Catholic of 

Thailand 2012)


	 2.5	 การสร้างอุดมการณ์สถาบันกษัตริย์

ผ ่านหลักการทำหนังสือของศาสนาคริสต์ โดย

ศาสนาคริสต์มีความเชื่อว่าอำนาจมาจากพระเจ้า

สุดท้ายก็จะต้องกลับไปสูพ่ระเจ้า หลักการทำหนังสือ
 

ของศาสนาคริสต์ก็เช่นกัน การจัดเรียงหน้าของ

หนังสือมีส่วนสำคัญ หน้าแรกรองจากปกต้องให้

พระเจ้านำมาก่อน (พระเยซู พระแม่มารี) หน้าถัดไป

เป็นผู้นำทางศาสนา (โป๊ป พระสังฆราช) หรือผู้นำ

บ้านเมือง (สถาบันกษัตริย์) หลังจากนั้นจึงเข้าสู่

เนื ้อหาของหนังสือ และหน้าสุดท้ายควรเป็นรูป
 

พระเจ้าหรือรูปนักบวชในคณะนั้นๆ” ซึ่งจะเห็นว่า
 

มีการยึดโยงอำนาจของสถาบันกษัตริย์ไทยไว้กับ

พระเจ้าในศาสนาคริสต์ด้วย (Prasan Pongsiripat 

2014)


หนังสือ 100 ปี อาสนวิหารพระนางมารีอาปฏิสนธินิรมล จันทบุรี 


(Nimit Annamnart 2009)




วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ44

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


	 2.6  การน้อมนำปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง

มาใช้ในชีวิตประจำวัน โดยจะพบว่าศาสนาคริสต
์ 

ได้นำปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงมาผสมผสานกับ
 

การใช้ชีวิตประจำวันของตนโดยเฉพาะด้านสังคม 

ชาวคาทอลิกจะต้องใส่ใจและรับผิดชอบสังคมร่วม

กันกับพี่น้องต่างศาสนาร่วมโลก ซึ่งเป็นประชากร

ของพระเจ้าเหมือนกัน ซึ่งมีนัยว่าชาวคาทอลิกจะ

เป็นคริสตชนที่ดีไม่ได้หากไม่ใส่ใจสังคม (Catholic 

bishops’ conference of Thailand 2007, 95-101) 

นอกจากนี้ยังได้มีการอบรมเกี่ยวกับการนำเศรษฐกิจ

พอเพียงมาปรับใช้ในการดำเนินชีวิตทุกวันอาทิตย์

แรกของเดือน ที ่สำนักงานใต้ร ่มพระบารมี เขต

บางรัก กรุงเทพฯ (Keerati Bunjeua 2014, 31)


	 การช่วยสร้างฐานอำนาจทางอุดมการณ์ให้

กับสถาบันกษัตริย์ของศาสนาคริสต์ นอกจากจะเป็น

ประโยชน์โดยตรงให้กับสถาบันกษัตริย์แล้ว ยังส่งผล

ดีต่อการดำรงอยู่ในสังคมไทยของศาสนาคริสต์เอง

ด้วย เนื่องจากกิจกรรมเหล่านี้จะช่วยทำให้เกิดการ

ยอมรับศาสนาคริสต์ในสังคมไทย โดยปกติแล้ว

วัฒนธรรมของสังคมไทยมองว่าการเคารพและให้

ความสำคัญกับสถาบันกษัตริย์ถือเป็นเรื่องที่ดีงาม

และควรปฏิบัติ การที ่ศาสนาคริสต์ปฏิบัติตาม

ธรรมเนียมของสังคมไทย จึงมีส่วนช่วยให้ศาสนา

คริสต์สามารถผสมกลมกลืนเป็นส่วนหนึ่งของสังคม

ไทยไปได้ด้วย


	 ส่วนสถาบันกษัตริย์ได้ให้ความสำคัญกับ

ศาสนาคริสต์ในโอกาสต่างๆ เช่นกัน กล่าวคือ

สถาบันกษัตริย์ได้ทรงให้การอุปถัมภ์ศาสนาคริสต์

และเข้าร ่วมกิจกรรมของศาสนาคริสต์อยู ่ เสมอ 
 

เช่น การเข้าพบพระสันตะปาปายอห์น ที่ 23 ครั้งที่

พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 และพระราชินีทรงเสด็จ

เยือนวาติกัน (Catholic bishops’ conference of 

Thailand 2007, 26-29) การที่พระองค์เสด็จไปเป็น

ประธานเปิดอาคารหอประชุม เดอ มงฟอร์ด ณ 

โรงเรียนเซนคาเบรียล และวัดพระแม่มหาการุณย์ 

อำเภอปากเกร ็ด จ ังหว ัดนนทบุร ี (Ku lcha lee 

Sermtaweesap 2012, 27-28) และการที่พระองค์ทรง

พระกรุณาโปรดเกล้าฯ ให้พระสันตะปาปายอห์นปอล
 

หนังสือ 60 ปี ภราดาลาซาลแห่งประเทศไทย 


(La Salle Thailand 2011)




45

ชวลิต ตรียะประเสริฐ


ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

ท่ี 2 เสด็จเข้าเฝ้าพระองค์ ในคร้ังท่ีองค์พระสันตะปาปา
 

เสด็จเยือนประเทศไทย ในปี พ.ศ. 2527 (Duan khamdi 
 

1986, 142) เป็นต้น ซึ่งแสดงให้เห็นว่าสถาบักษัตริย์
 

ไทยในสมัยรัชกาลที่ 9 และศาสนาคริสต์ได้มีความ

สัมพันธ์ดีต่อกันเป็นอย่างมาก 


	 “สำนักวาติกันกับประเทศไทย 

แม้จะมีความสัมพันธ์ทางการทูต

อย่างสมบูรณ์ไม่นานนัก แต่แท้ที่

จริงเราได้มีความผูกพันอันลึกซึ ้ง
 

ต่อกันมาแล้วช้านาน ในประการที
่ 

คริสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก

ได้เผยแผ่เข้ามาถึงประเทศน้ี นับด้วย
 

ศตวรรษต้ังแต่คร้ังพระนครศรีอยุธยา
 

เป็นราชธานี คณะบาทหลวงและ

ศาสนทูตผู ้เดินทางเข้ามาเผยแผ่

ศาสนา ทุกเหล่าทุกรุ่น ได้นำเอา
 

คริสตธรรมพร้อมทั้งวิทยาการต่างๆ 

ซึ่งเจริญอยู่ในประเทศยุโรปในกาล

นั้นๆ เข้ามาสั่งสอนคนไทย อำนวย

โอกาสให้คนไทยได้เร ียนรู ้คริสต

ศาสนาและสรรพวิทยาอันก้าวหน้า 

พร้อมทั้งศิลปวัฒนธรรมประเพณี

ของชาวตะว ันตกและได ้นำมา

ประกอบปรับปรุงให้เป็นประโยชน์

แก่กิจการบ้านเมืองเป็นอันมาก


	 การที ่ประเทศไทยและชาว

ไทยยินดีต้อนรับผู ้เผยแผ่ศาสนา

ต่างๆ ด้วยไมตรีและด้วยความ

จริงใจฉันมิตรทุกสมัยมานั้น เป็น

เพราะชาวไทยซึ่งเป็นพุทธมามกชน 

มีจิตสำนึกมั่นคงอยู่ในกุศลสุจริต 

และในความเมตตาการุญเห็นว่า

ศาสนาทั้งปวงย่อมสั่งสอนความดี 

ให้บุคคลประพฤติปฏิบัติแต่ในทาง

ที่ถูก ที่ชอบ ที่เป็นประโยชน์ ให้ใฝ่

หาความสงบสุขอย่างผ่องใสให้แก่

ชีวิต ทั้งเรายังมีเนติแบบธรรมเนียม 

ให้ต้อนรับนับถือชาวต่างชาติต่าง

ศาสนาด้วยความเป็นมิตร แผ่ไมตรี

ต ่อก ันด ้วยเมตตาจ ิตและด ้วย
 

ความจริงใจบริสุทธิ์ใจ มิให้ดูแคลน

เบ ียดเบ ียนผู ้ ถ ื อส ัญชาต ิและ

ศาสนาอ ื ่น ด ้วยจะเป ็นเหต ุนำ

ความแตกร ้าวและความร ุนแรง

เดือดร้อนมาให้ ดังนี้คริสตศาสนา

จึงเจริญงอกงามขึ้นได้ในประเทศนี้ 

ชาวไทยต่างรู้จักและเคารพยกย่อง

องค์พระสันตะปาปาประมุขแห่ง

ชาวคาทอล ิกอย ่างสูงในฐานะ

บุคคลสำคัญผู้หนึ่ง ผู้แผ่ความสงบ

ร่มเย็นและความสว่างแจ่มใสแก่

ชาวโลกถ้วนหน้า” 


	 พระราชดำรัสของพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 

ในโอกาสที่สมเด็จพระสันตะปาปายอห์นปอลที่ 2 

เสด็จเข้าเฝ้าพระองค์ ในครั้งที่องค์พระสันตะปาปา

เสด็จเยือนประเทศไทย ณ พระท่ีน่ังจักรีมหาปราสาท 
 

10 พฤษภาคม พ.ศ. 2527 (King Rama IX’s speech 

1984)




วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ46

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


	 กล่าวโดยสรุปเราจะเห็นได้ถึงความสัมพันธ์

ที่ยาวนานระหว่างศาสนาคริสต์กับสถาบันกษัตริย์

ไทยตั้งแต่ศาสนาคริสต์เริ่มเข้ามาเผยแผ่ศาสนาใน

ประเทศไทยจนถึงปัจจุบัน ซึ่งพบว่าศาสนาคริสต์
 

ไม่สามารถดำรงอยู่ในสังคมไทยได้อย่างราบรื่น หาก

ไม่ได้รับการอุปถัมภ์จากสถาบันกษัตริย์ ซ่ึงในปัจจุบัน
 

จะพบว่าศาสนาคริสต์มีการปรับตัวเพื่อให้เข้ากับ

สังคมไทยมากขึ้น ผ่านการสนับสนุนอุดมการณ์ของ

สถาบันกษัตริย์ โดยการทำหน้าที่เป็นส่วนหนึ่งใน

กลไกการเสริมสร้างสถานะและการดำรงอยู่ให้กับ

สถาบันกษัตริย์ผ่านพิธีกรรมและสัญลักษณ์ต่างๆ ใน

ศาสนา ซึ่งในด้านของตัวสถาบันกษัตริย์เองก็ได้ให้

ความสำคัญกับศาสนาคริสต์เพิ่มมากขึ้นเช่นกัน ใน

การเข้าร่วมกิจกรรมของศาสนาคริตส์และการให้

ความอุปถัมภ์ศาสนาคริสต์นั้นเอง


สรุป


	 อุปสรรคท่ีทำให้ศาสนาคริสต์ไม่ประสบความ
 

สำเร็จในการสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองไทย

ได้สำเร็จในอดีต เนื่องจากเดิมทีประเทศไทยก่อน

รัชกาลที ่ 4 ไม่อนุญาตให้ศาสนาคริสต์สามารถ

เผยแผ่ศาสนาแก่ชาวไทยได้ ทำให้ชาวคาทอลิกส่วน

มากจึงล้วนแต่เป็นชาวต่างชาติ บาทหลวงส่วนใหญ่

ที ่เข้ามาในประเทศไทยก็ล้วนแต่เป็นชาวฝรั ่งเศส 
 

ทำให้ต ่อมาเมื ่อมีความขัดแย้งระหว่างไทยกับ

ฝรั่งเศส ในเหตุการณ์ ร.ศ. 112 ศาสนาคริสต์จึงถูก

มองว่าเป็นพวกเดียวกับฝรั่งเศส แต่ในขณะนั้นความ

เข้าใจและความสัมพันธ์ที ่ดีระหว่างศาสนาคริสต
์ 

กับสถาบันกษัตริย ์ได้ช ่วยปกป้องให้ไม่เกิดการ

เบียดเบียนศาสนาที่รุนแรง 


	 แต่ภายหลังเมื ่อเกิดการเปลี่ยนแปลงการ

ปกครองอำนาจของสถาบันกษัตริย์ก็ลดลงไปมาก 

ทำให้ไม่สามารถปกป้องศาสนาคริสต์ได้อีก เมื่อเกิด

ปัญหาความขัดแย้งกับฝรั ่งเศสอีกครั ้งในสงคราม
 

อินโดจีน รัฐบาลจอมพล ป. พิบูลสงคราม ซึ่งเป็น

รัฐบาลในขณะนั ้นได้สนับสนุนให้ชาวไทยนับถือ

ศาสนาพุทธเพียงศาสนาเดียว ทำให้เกิดกระแส

ชาตินิยมที่รุนแรง ชาวไทยที่นับถือศาสนาพุทธออก

มาต่อต้านศาสนาคริสต์อย่างเปิดเผย และพยายาม

ทำให้ชาวไทยที ่นับถือศาสนาคริสต์เปลี ่ยนใจมา

พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว และสมเด็จพระราชินี เสด็จฯ โรงเรียนอาชีวะดอนบอสโก กรุงเทพฯ 


เพื่อทรงเปิดอาคารฝึกงานช่างกลโรงงานและตึกอาคารเรียนห้าชั้น เมื่อวันที่ 5 กรกฎาคม พ.ศ. 2519 


(Catholic bishops’ conference of Thailand 2007)




47

ชวลิต ตรียะประเสริฐ


ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

นับถือศาสนาพุทธ เกิดการเบียดเบียนศาสนาคริสต์

ท่ัวประเทศ มีการทำร้ายและสังหารชาวไทยท่ีไม่ยอม
 

เปลี่ยนศาสนามาเป็นศาสนาพุทธด้วย


	 สาเหตุสำคัญที ่ทำให้ชาวไทยในขณะนั้น
 

ไม่สามารถแบ่งแยกเรื่องของศาสนากับการเมืองได้ 

เนื่องจากพวกเขาอยู่ภายใต้จินตกรรมความเป็นไทย

ที่นิยามว่า “ความเป็นพุทธคือความเป็นไทย” ชาว

คาทอลิกท่ีนับถือศาสนาคริสต์จึงไม่ใช่ชาวไทย ดังน้ัน 
 

ชาวคาทอลิกต้องอาศัยการสร้างจินตกรรมความเป็น

พลเมืองไทยของชาวคาทอลิกขึ้นมาอีกชุดหนึ่ง ให้

สอดคล้องกับจินตกรรมหลักของสังคมไทย ต่อมา
 

ได้เกิดการปรับตัวครั ้งสำคัญของศาสนาคริสต์ใน

ประเทศไทย ซึ่งเป็นการปรับตัวตามการสังคายนา

วาติกันครั้งที่ 2 ได้กลายมาเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญที่

ช่วยให้ชาวคาทอลิกไทยสามารถปรับตัวและสร้าง

จินตกรรมความเป็นพลเมืองไทยได้สำเร็จ


	 โดยแบ่งเป็น 2 ปัจจัยสำคัญ คือ 1) การสร้าง
 

ความเป็นไทยให้กับศาสนาคริสต์ เป็นการผสมผสาน
 

ศาสนาคริสต์เข้ากับความเป็นไทย ทั้งการผสมผสาน

ศิลปวัฒนธรรมของศาสนาคริสต์ในแบบไทย การปรับ
 

ภาษาบทสวดเพื่อให้ง่ายต่อการเข้าถึงของชาวไทย 

และการบวชบาทหลวงชาวไทยเพื ่อลดความรู้สึก

แปลกแยกจากภาพที ่ชาวไทยมองว่าบาทหลวง
 

ส่วนใหญ่ของศาสนาคริสต์เป็นชาวต่างประเทศ และ 

2) การสร้างสายสัมพันธ์ที ่ดีระหว่างศาสนาคริสต
์ 

กับสถาบันกษัตริย์ไทย ภายใต้กรอบการเคารพ
 

และเชิดชูสถาบันกษัตริย์ ซึ่งเป็นกรอบคิดหลักของ
 

จินตกรรมความเป็นไทยที่ชาวไทยพึงกระทำ ทั้งการ

จัดกิจกรรมต่างๆ เช่น การจัดพิธีอาเศียรวาทในวัน

พ่อและวันแม่แห่งชาติ จัดพิธีมิสซาบูชาขอบพระคุณ

เพื่อเฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่และ

แสดงความจงรักภักดีในวโรกาสทรงครบรอบครอง
 

สิริราชสมบัต ิ การน้อมนำปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง
 

มาใช้ในชีวิตประจำวัน เป็นต้น


	 กล่าวโดยสรุปผลจากการปรับตัวดังกล่าว

ช่วยสร้างให้ศาสนาคริสต์สามารถมีพ้ืนท่ีในการนิยาม
 

ความเป็นศาสนาของชาวไทยได้ โดยระบุว่าศาสนา

คริสต์ไม่ใช่ศาสนาของต่างชาติ อีกทั้งยังมีความเป็น

ไทยไม่ต่างจากศาสนาอื่นด้วย ทำให้เราพบว่าใน

ปัจจุบันศาสนาคริสต์สามารถอยูร่่วมกันกับสังคมไทย
 

ได้อย่างสงบสุข







วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ48

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


References


Anderson, Benedict. Imagined communities: Reflffllflections on the origin and spread of nationalism. 

London: Verso.

Catholic bishops’ conference of Thailand. 2007. On gek akkhara satsanupratumpok: Nueang nai 

orkart chaloemphrachonmaphansa 80 phansa. [Upholder of religions: The celebrations on the 

auspicious occasion of his majesty the king’s 80th birthday anniversary]. Bangkok: Catholic Bishops’ 

Conference of Thailand. (in Thai)

Catholic of Thailand. 2012. Anusor ngan chumnom lookseua catholic lok krangtee 1. [The 1st 

Catholic world scout jamboree memorial book]. Chonburi: Catholic of Thailand. (in Thai)

Catholicubon Ratchathani. 2016. Church in Ubon Ratchathani area. http://www.catholicubon.org/

churchUbon/church.html. (Accessed on March 31, 2016)

Chaiyon Praditsil. 2009. Lamdap hetkan khong chumchon wat romancatholic chanthaburi nai 

rop 300 pi. [Tercentenary historical of catholics community in Chanthaburi]. Bangkok: Kor. Pon (1996). 

(in Thai)

Chaiyon Praditsil and Shotisa Cousnit. Tammawitthaya haeng phonlameang khong catholic nai krabuankan 

sang phawa khwam thansamai khong thai. [Civic religions of Catholics in process of construct Thai 

modernity]. Thammasat University Journal 28(1): 42-60. (in Thai)

Chaiyon Praditsil, et al. 2009. Khwam torneang lae kan praptua khong chumchon haeng 

khwamchuea atsana wihan phranang maria patisonthi niramon. [Continuing and adaptation 

of faith community “Cathedral of the immaculate conception”]. Bangkok: Kor. Pon (1996). (in Thai)

Davisakd Puaksom. 1997. The readjustment of knowledge, truth, and power of the elites in Siam, 1782-

1868. Master’s thesis, Faculty of Arts, Chulalongkorn University.

Duan Khamdi. 1986. Christianity missions in Thailand. Bangkok: Odeon Store.

Keerati Bunjeua. 2014. Pratchaya setthakit por piang 24, krop pratchaya tansamai teesut radap lok.  

[Suffi fif iciency economy 24, the most advanced global philosophy framework]. Thansettakij.  

September 31, 21-24. (in Thai)

King Rama IX’s speech in the behalf of Pope Saint John Paul II visiting Thailand at Chakri Maha Prasat Hall. 

10 May 1984. http://www.catholic.or.th/popejohnpaulII/visit/page2.html. (Accessed on April 5, 2016)



49

ชวลิต ตรียะประเสริฐ


ปีที่ 46 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2559

Kittitouch Chaiprasith. 2009. Inculturation in Catholic Church architecture in Thailand: A case study of 

Bangsongyae Catholic Church, Yasothon province. Master’s thesis, Faculty of Architecture, Chulalongkorn 

University.

Kohtae Robae. 2006. Prawat kan poieprae kittasatsana nai siam lae lao. [Historical of christianity 

missions in Thailand and Laos]. Bangkok: Thai Catholic Media. (in Thai)

Kowit Wongsurawat. 2007. Poommirattasat. [Geopolitics]. Bangkok: Vassana. (in Thai)

Kulchalee Sermtaweesap. 2012. Catholic thai terttai ongrachan. [Thai Catholics honor the King].  

Bangkok: Happy Smile Group of Assumption Cathedral. (in Thai)

Kullada Kesboonchoo Mead. 2004. The rise and decline of Thai absolutism. London: Routledge 

Curzon.

La Salle Thailand. 2011. Pharada La Salle hang pratate Thai. [Thai La Salle Brothers]. Bangkok:  

La Salle Thailand.

Larke, Victor. 2000. Hetkan kan biatbian satsana thua prathet. [Event of persecution christianity in Thailand]. 

In Nakthot.. nakbun wirakam chittarom lae chiwit saksith khong bunyarase Nikholas 

Bunkoet Kisbumrung phrasong lae moranasakkhi. [Prisoner.. Saint Bravery Charisma and 

holy living of Nicholas Bunkerd Kitbamrung monk and martyr of the faith]. ed. Surachai Chumsriphan. 

Bangkok: Historical Archives archdiocese of Bangkok. (in Thai)

Nimit Annamnart. 2009. 100 pi atsana wihan phranang maria patisonthi niramon Chanthaburi.  

[100 years of Immaculate Conception of Mary cathedral, Chantaburi]. (in Thai)

Pensri Horae, President of materdei school of Bangkok. Interview. 14 September 2015.

Pinkaew Laungaramsi. 2014. Contested citizenship: Cards, colors, and the culture of identification. In  

Ethnicity borders and the grassroots interface with the state, ed. John A. Marston. Chiang-

Mai: Silkworm Books.

Prasan Pongsiripat. Priest of Phranang-Maria-Patisonthi-Niramon church at Chanthaburi. Interview. 30 

September 2014. 

Puttipong Puttansri. Manager of historical archives archdiocese of Bangkok. Interview. 22 March 2015.

Reynolds, Craig J. 2002. Introduction: National identity and its defenders. In National identity and its 

defenders: Thailand today. Chiang-Mai: Silkworm Books.



วารสารสังคมศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ จุฬาฯ50

การสร้างจินตกรรมความเป็นพลเมืองของคาทอลิกในสังคมไทย


Saichon Sattayanurak. 2005. The construction of mainstream thought on “Thainess” and the 

“truth” constructed by “Thainess”. Bangkok: The Thai Research Fund.

Salinee Manakit. 2005. History of ban tharae catholic community changwat sakon nakhon, 1884-1965. 

Master’s thesis, Faculty of Arts, Chulalongkorn University.

Seri Phongphit. 1982. Catholicism and Thai Society since the reign of King Narai to present time. Bangkok: 

Thai Khadi Research Institute, Thammasat University.

Somsri Bunarunraksa. 2007. Phra sangkharat Palergua: “Mit thi di sanitsanom lae chingchai”  

nai ratchakan thi 4. [Pallegoix: “Sincere intimate companion” in King Rama IV period]. Bangkok: 

Thai Catholic Media. (in Thai)

Sulak Sivaraksa. 2002. The crisis of Siamese identity. In National identity and its defenders: Thailand 

today, ed. Craig J. Reynolds. Chiang-Mai: Silkworm Books.

Surachai Chumsriphan. 2000. Kan biatbian satsana nai prathet thai. [Persecution Christianity in Thailand] 

In Nakthot.. nakbun wirakam chittarom lae chiwit saksith khong bunyarase Nikholas 

Bunkoet Kisbumrung phrasong lae moranasakkhi. [Prisoner.. Saint Bravery Charisma and 

holy living of Nicholas Bunkerd Kitbamrung monk and martyr of the faith], ed. Surachai Chumsriphan. 

Bangkok: Historical Archives Archdiocese of Bangkok. (in Thai)

Viboon Limpanawut. Priest of St.Thomas Aquinas church at Minburi. Interview. 14 September 2015.


